(642)

आनन्द्रपं

अस्तं यहिमाति



శ్రీ మల్లికార్జున లింగము - శ్రీ ైలము.

# ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

(642)

VOL. IV

IANUARY 1958

No. I

Editor
P. PERAYYA SASTRI, P.O.L.,

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY.

B. A. B. L.

Additional Secretary, Law Dept. Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M. A., I. A. S.,

Deputy Secretary, Home Department,

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R SUBRAHMANYAM, M.A., Ph.D.,

Superintendent,

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute, Tirupati.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M.A. (Hons.) Principal,

Narasimha Sanskrit College, Chittigudur,

Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaelogy, Andhra University.

Waltair.

Sriman Pandita,
PARTHASARADHI IYYENGAR,
Agamacharya, Tirupati.

# PUBLICATION OFFICE "ĀRĀDHANA"

OFFICE OF THE DEPUTY COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department, (Andhra)

MASULIPATAM.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-PER MONTHLY COPY Re. 1/-

# ఆరాధన

| برن<br>ال | - నలంబి - మా స ప్రతి క                                                              |           | ಪ್   | , <i>y</i> 200 |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------|----------------|
|           | వి ష య సూ చి క                                                                      |           |      | <b>పు</b> ట    |
|           | తె ను గు                                                                            |           |      |                |
|           | ముఖచ్యతము - ట్రిపర్టమ్తము - శ్రీ (భమరాంబాదేవి - శ్రీశైలము.                          |           |      |                |
| 1.        | వైదికమం[తము - తాత్పర్యసహితము.                                                       |           | •••• | 1              |
| 2.        | నంస్పృతమ్ - ఉపనిపదః - శ్రీ లెంగన సోమయాజి - ఆత్యః                                    |           | •••• | 2              |
| 3.        | పవృకుులు - ఉమానహా(నము, కవిశేఖర, శ్రీ పంతుల లక్ష్మీనారాయణశాప్రి,                     | విజయనగరము | •••• | 3              |
| 4.        | గ్రీశైలము ''గౌతమ''                                                                  |           | •••• | 4              |
| 5.        | మహాశివరా(తి మహిత్తు - శ్రీ బులును పొంకటరమణయ్య - ముదాను                              |           | •••• | 18             |
| 6.        | భారాచల రామవాను - ఆవార్య శ్రీ విస్సా ఆప్పారావుగారు - గుంటూరు.                        |           | •••• | 23             |
| 7.        | భ క్తి - శ్రీ కోపల్లి రామకృష్ణారావుగారు - రాచూరు.                                   |           | •••• | 30             |
| 8.        | భగవదుపచారములు - తత్ప్రయోజనము                                                        |           |      |                |
|           | పండిత, శ్రీ వేదాంతం వి[పనారాయణాచార్యులు - బందరు.                                    |           | •••• | 33             |
| 9.        | బంతి భోజనం - శ్రీ చిట్ట్బాబు - మ(దాను.                                              |           | •••• | 39             |
|           |                                                                                     |           |      |                |
|           |                                                                                     |           |      |                |
|           |                                                                                     |           |      |                |
|           | CONTENTS                                                                            |           |      |                |
|           | ENGLISH                                                                             |           |      | PAGE           |
| 1.        | LIFE OF SRI SANKARACHARYA - CHAPTERS—XIII—XV.                                       |           |      |                |
| ٨         | By Sri N. Ramesan, M.A., I.A.S.                                                     |           | • •  | 1              |
| 2.        | Temples-XXXII—By "Yatharthawadi".                                                   |           | •••  | 8              |
| 3.        | HINDU IMAGES-8 By Sri T.N. Srinivasan M.A. Madras                                   |           | •••  | 10             |
| 4.        | Alchemy of Ahimsa-<br>By Sri A.S. Gupta, M.A.B.O.L. Pedakallepalli                  |           |      | 15             |
| 5.        | GOD, MAN, AND CREATION-XV. UPANISHADS. BRIHADAR                                     | ANYAKA    |      |                |
|           | By Sri Vidya Sankara Bharati Swami of                                               | •••       | •••  |                |
|           | Gayatripitham, Masulipatan                                                          |           | •••  | 17             |
| 6.        | DEPARTMENTAL:—RULES GOVERNING THE SALE OF THE PROPERTIES UNDER THE H.R. & C.E. ACT. | MOVABLE   |      |                |
|           | G.o. Ms. No. 1345 D/ 20-12-1957.                                                    |           | •••  | 21             |
|           |                                                                                     |           |      |                |



గ్రీ (భమరాంజాదేవి - గ్రీశైలము.



నకృదేవ (పపన్నాయ 'తవాస్మ్ 'తి చ యాచతే। అభయం నర్వభూతేభ్యో చదా మ్యేత (ద్వతం మమ॥

సంపుటము ४

హేవలంబి - సౌపము

సంచిక ౧

### Š

नर्मस्ते रुद्र मृन्यवं उतो त इषवे नर्मः। नर्मस्ते अस्तु धन्वंने बाहुभ्यामुत ते नर्मः॥

तै।। सं।। कां।। ४. प्रया. ५. अनु. १.

తాత్పర్యము:—ఓ ర్ముదుడా! నీకును, నీకోపమునకును, నీ ధనుర్బాణములకును, ధనుర్బాణములను ధరించిన నీ హన్తములకును నమస్కారము. నీవు నీకోపమును మాయందు చూపకుము. మా శ్వతువులందు నీ కోపమును, ధనుర్బాణములను ప్రయోగించ్రము.

> या त् इषुं हिश्चवतंमा शिवं बमूवं ते धनुः। शिवा शरव्या या तव तया नो रुद्र मुड्य॥

> > तै ॥ सं ॥ कां ॥ ४. प्रया. ५. अनु. १.

తాత్పర్యము:—ఓరుడుడా! నీయొక్క శాంతమగునట్టి ధనుర్భాణముల చేతను, శాంత మగునట్టి అమ్ములపాది చేతను మమ్మును నుఖపరచుము.

> या ते रुद्ध शिवा तन्त्र्घोरापीपकाशिनी। तया नस्तनुवा शन्तमया गिरिशन्ताभिचीकशीहि॥

> > तै ॥ सं ॥ कां ॥ ४. प्रपा. ५. अनु. १.

ఓరు[దుడా! శాంతమగునట్టియు, హింసాత్మకము కానట్టియు. అనిష్టమును పరిహరించు సదియు ఆత్యంతము మాకు సుఖమును కలుగచేయునట్టిదియునగు నీరూపముచే పర్వతము నందుండి [పజలనందరిని సుఖపరచుచున్నవాడవగుచు సుఖకరమగు నీరూపమును మాకు [పకాశింపజేయుము!!!

# ॥ उपनिषदः ॥

लिङ्गनसोमयाजी - आत्रेय: (रचयिता)

वेदानामन्तिभागा उपतिषद इति प्रधिति गताः । संसारवृक्षं समूलमुन्मूल्य ब्रह्मणः सामीप्यं, साल्राव्यं, साल्राव्यं वा ज्ञानिनं प्रापयन्तीति तास्तथाऽभिधीयन्ते । वेदाश्चाऽनन्तास्तदन्तर्भृता उपनिषदोऽप्यनन्ता एवेति निर्णीयाऽपि उपलभ्यमाना उपनिषदश्च अष्टोत्तरसहस्रसंख्याकाः । तत्राऽपि अष्टोत्तरशतसुपनिषद एव प्रचुरतया प्राचुर्यं प्रापुः । यथाकथमपि तास्सर्वाश्च ब्रह्मविद्याप्रतिपादिका भवन्ति । परंतु मतप्रवर्तकेश्विभिरप्यान्वार्येः श्रीमद्भिः शंकररामानुजपूर्णभिज्ञैः परमप्रमाणत्वेन गृहीता दशैव । तासु कठतेत्तिरीयकोयनिषदे कृष्णयज्ञश्चाखीये । ईशावास्यवृहद्रारण्यके च शुक्कयजुश्शाखायां । ऐतरेयाचैका ऋग्वेदीया । प्रश्नसुण्ड-माण्ड्कयाश्च आधर्वणाः । केन छान्दोग्ये च सामवेदान्तर्गते ।

सर्वाश्चोपनिषदः ब्रह्मपदार्थस्य स्वरूपपतिपादिका भवन्ति । तत् परं ब्रह्म दुर्जेयं 'यतो वाचो निवर्तन्ते । अपाप्य मनसा सह ॥' इति । परंतु कथमपि तद्धक्षणो ज्ञानादेव परमपुरुषार्श्वस्य मोक्षस्याधिगमः 'नाऽन्यः पन्या अयनाय विद्यते ' इति । स्वस्वरूपानुसंहितं संपूर्णं ज्ञानमेवात्र ज्ञानशब्देनाऽभिधीयते । यथा यथा च ब्रह्म ज्ञायते तथा तथा संसारो निवर्त्यते । अथ च दुर्विज्ञेयस्य परब्रह्मणो ज्ञानं कथं संभवेदिति माऽस्तु निस्पृहा तत्र । मनोवागादीनां वाह्याभ्यन्तराणामिन्द्रियाणां साहाय्येन तादृशं ज्ञानं सुरुभं भवति । 'मन-सैवानुद्रष्टव्यमि 'ति श्रतेः। "यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह " इति श्रतिवाक्ये ब्रह्मणो मनस्कत्वमेव निवार्यते । अमनस्कत्वेनैव ब्रह्म साक्षात्कर्तव्यमिति तात्पर्यम् । 'ज्ञा ' घात्वर्थेनोपलक्षितायाः घटादिज्ञानसहजायाः कर्तृकियाकारकादित्रिपुट्याः विरहितःवं अमनस्कत्वं नाम । ज्ञातमुखेन अज्ञातस्य ज्ञापकःवं शास्त्रस्य परिपाटिः । यद्यत् वाङ्मनसादिभिः इन्द्रियैर्ज्ञायते तत्सर्वे ब्रह्म 'नेति नेति ' इति इन्द्रियविषयभूतानामशेषपदार्थानां अब्रह्मत्वेन निवारितं सत् शास्त्रेषु ब्रह्म उपदिश्यते । एवं च ज्ञातृज्ञानज्ञेयादित्रिपुटीविधुरं परं ब्रह्म । प्रवश्चे परिदृश्यमानाः सर्वेऽपि विषयाः इन्द्रियसाहाय्येन ज्ञाता भवन्ति । तेषां ज्ञाता कश्चिचेतनात्मकः सर्वेपाणिनामन्तर्यामी स्वयं-प्रकाशरूपः ज्ञेयनिचयादन्यः "निहितं गुहायां परमे व्योमन्" इति भासते । स एव वेचा । न तस्यास्ति अन्यो वेता। तस्यैव भासा सर्विभिदं विभाति। तस्य तेजसा इत्थः सूर्यस्तपति। अग्निरिप ज्वलति। तस्य पकारोन उज्ज्बलितमन्त:करणं चक्षुरादीन्द्रियाणि च स्वस्वव्यापारक्षमाणि भवन्ति । अत एवोक्तं " चक्षुषश्रद्धः श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मन " इति । तदेव ऋषयः निचिक्युः 'ब्रह्म पुराणमभ्रिय ' मिति । सर्व-प्रकाशकं परं ब्रह्म प्रकाशकान्तरं नाऽपेक्षते । यथा दौपः नाऽन्यं दीपम् । सर्वस्मित्रपि वस्तुनिचये "ब्रह्म न" इति निषिद्धे सति स्वप्रकाशात्मको ज्ञाताऽवशिष्यते । अनयैव रीत्या उपनिषत्स् ब्रह्म प्रतिपाद्यते । तासां सर्वासामेकवाक्यतया ब्रह्मविषयत्वेऽपि न तत्साक्षादुच्यते । अपितु रूक्ष्यते ।

॥ एवं उपनिषदः ब्रह्मविद्याप्रतिपादिकाः ॥

# ఉమాసహస్రము

కవిశేఖర - పంఠుల, లష్మీనారాయణశాస్త్రి.

- ము కవిలోకంబు హిరణ్మయాంగు విభునాకాశాంతరంబందహూ శివుడంచున్, రవిబింబబింబితు సురజ్యేష్ఠాహ్వయుండంచు, మా నవహృద్దేశనివాసు నచ్చుతుని విష్ట్వాఖ్యుండటంచున్, పురా ణవిధింబూను త్రిమూర్తి వాదిమతమున్ ఖాషించు సర్వేశ్వరీ!
- ఉందు అంటరమధ్య హేమమయుండౌ ప్రభుడిశ్వరనాముండి తర్కటిం బంబున బింబితుండయిన వానిసమాఖ్య హిరణగర్భుడో, యంట! మనుష్యహృన్నిలయుండి తక్రమూ ర్తి - విరాట్టుజ్ఞానరూ పంబు నెకుంగ తాత్ర్వికులు పల్కువిధంబిది - కాళికేశ్వరి!
- ఉ॥ అమ్మ ! హిరణ్మయాంగుఁడగు నాతఁడు ''సోముఁ '' డటంచు, సూర్యబిం బమ్మున బింబితుండయినవాడు ''పురంచరుఁ ''డంచుఁ దేహిబృం దమ్ము హృదంతరస్ధితిఁ దనర్చెడు పూరుషుఁ డగ్నియంచు, మం త్రమ్ములఁగన్న పూర్వులమతమ్ము వచించు శివస్వరూపిణీ!
- చం॥ హరి నరులందు, బ్రహ్మరవియందును, రుదుడు చందునందు ది ప్యరుచి వెలుంగుచుందురు, తదంబరవర్తి హిరణ్మయాంగుఁడీ శ్వరుఁడు ; సవాఖ్యవస్తువగు బ్రహ్మమె దేవి సదాశివుండు, శై పరచిత పంచమూర్తి శుభవాదమునందు హిరణ్మయోజ్వలా!
  - శా॥ ఆదిన్ తత్ప్రమవై, అనంతరమువేజై చిత్సమన్వితవై మీదన్ హ్యోమమవై హిరణ్మయుని స్వామింగూడి స్వర్ణోజ్వల శ్రీదేహంబున నంతరిక నరణిన్ జెల్వొంది జీవాత్మలం, దాదిత్యాత్మునియం దుమాఖ్యవగు నిన్ ధ్యానింతు నర్వేశ్వరి!

# శ్రీ శై ల ము

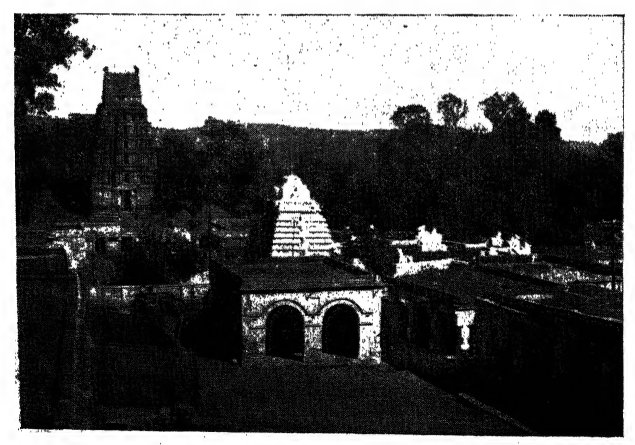
" గౌతమ"

నా చిన్నతనం అంతా ఒక విష్ణుకే తంలోనే గడిచినది. అక్కడ చాలామంది వైష్ణఫులు పుండేవారు. తరచు నా చెవికో 'శ్రీకైలేశ దయాపాతం.......' అనే క్లోకము పడుతూపుండేది. దాన్ని చదివేవారు అందరూ వైష్ణఫులే! అందుపల్ల "శ్రీకైలం" అనేది విష్ణుకే తమని అనుకునే వాడిని. తర్వాత మరికొన్నియోళ్లకు ఒకచోట కే తాన్ని ఉద్దరించడంకోనము తిరుగుతూపుండే భక్తులలో ఒకరు "శ్రీకైలప్డతిక" అనే పత్రికయొక్క ప్రతులు కొన్ని పట్టు కుని తిరుగుతూపుండడం చూచాను. ఆ పత్రికను తీసు కుని చూడగా ను ప్రసిద్ధమైన కైవకే తం సంగతీ, ఆక్కడ పున్న భమరాంబా, మల్లికార్జునుల దేవాలయాల పరిస్థితీ వివరింపబడి ఉన్నవి. దానినిబట్టి శ్రీకైలం కైవకే తమని తెలిసినది. ఐతే—వైష్ణఫులు శ్రీకైలేశ్వరుని ఎందుకు కొని యాడారా? ఆని అనిపించినది. కాని, శివ్రడుకూడా గొప్ప విష్ణుభక్తుడని వైష్ణఫుల నమ్మకమనీ, 'శివం మహాభాగవతం

న్మరామి ' అని వారు పఠిస్తూవుంటారనీ నాలో నేనే సమా ధానపడ్డాను.

ఈ మధ్య తెలిసిన విషయాలనుబట్టి, ఆధారాలనుబట్టి విష్ణుకే[తమైన తిరుపతికికూడా గ్రీశైలమనే పేరు ఉండే దస్, ఇప్పడు తిరుమలగా మారినదనీ—లేదా—తిరుమల ఆనే పదమే నున్కృతీకరిస్తే శ్రీశైలం కాగలచనీ గ్రహిం చాను. ఏది ఎలాగయినా—ఇప్పడు తిరుపతిమాతం శ్రీశైలంగా ప్రసిద్ధంకాదు. శ్రీశైలమనే పేరు శైవకే[తము నకే రూఢమైపున్నది.

భక్తులైనవారి కంచరికీ భగవంతుడు చాలా నులభుడని పెద్దలు అంటారు. కాని—భక్తనులభులని పేరుపడిన దేవుళ్లు కొండలమీదా, దుర్గమారణ్యాల నడుమా వెలసి వుండడం చాలా ఆశ్చర్యంగా కానపస్తుంది. గ్రీ చెంకటేశ్వ రుని దర్శనంకోనం ఏడుకొండలు ఎక్కాలి. నృసింహ స్వామి దర్శనానికి—ఘటికాటిసైనా ఎక్కాలి. సింహా



ఛ్తపతి - శ్రీ శివాజీగోపుర నహితమగు ఆలయ దృశ్యము.

చలాన్నయినా అధిరోహించాలి. లేదా—అడఫుల మధ్య నుంచి ఆహోబలానికయినా వెళ్లాలి. ఆ విధంగానే భక్త పరాధీనులైన భమరాంబా, మల్లికార్జునులను సేవించా లంటే—నానాశ్రమలూ పడి, అడఫుల్లో ప్రయాణంచేసి, కొండలు ఎక్కుతూ, దిగుతూ విశ్వ్వపయత్నంచేసి వెళ్లాలి. నిజమైన భక్తులు తాను ఎక్కడఫున్నా వస్తారో, రారో చూడ్డామని పరీకచెయ్యుడానికే దేవదేవుడు వివిధహాపాల్లో ఇలాగున దుర్గమస్థలాల్లో ఆవతరించి పుంటాడని తోస్తుంది. నిజమే! భక్తిగలవారు శమకు వెనుడీయక ఎన్ని కష్టాల యినా పడి ఇష్టడైవాన్ని సేవించి తీరుతారు! శమపడితేనే గాని నిజమైన భక్తిభావం వెల్లడికాదు. అందువల్లనే శ్రీశైల కేతం కర్నూలు జిల్లాలోని నల్లమలకొండల నడుమ ఎటు వంటి ప్రయాణసౌకర్యాలకూ వీలులేని స్థితిలోవుండినా వెళ్లేవారు వెళ్లుతూనేవున్నారు. దేవుణ్ణి ఆరాధించేవారు ఆరాధిన్యానేవున్నారు.

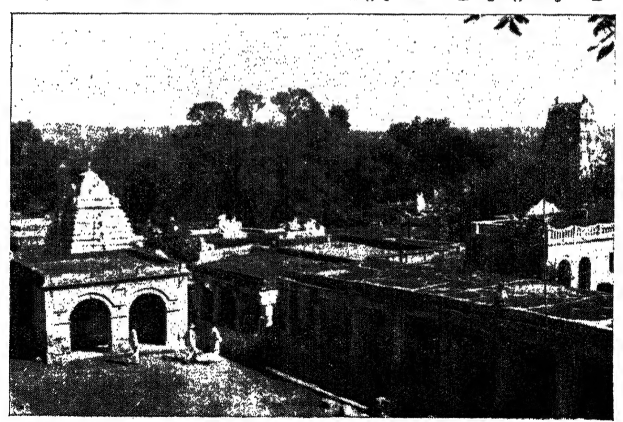
ఇప్పడంటే—ఆక్కడికి వెళ్ల డా నికి నదుపాయంగా బస్సులుకూడా వెళ్లే రోడ్డూ, సరిమైన వేళలకు బస్సులూ ఏర్పడినవిగాని, మొనమొన్నటివరకూ శ్రీశైలకే[తానికి వెళ్లా అంటే ఎంతో [శమపడవలసివచ్చేది.

దూర[పదేశాలను౦చి శ్రీశైలానికి రాదలచినవారు కొ౦త

వరకూ రైలుమీదా, తర్వాత బస్సులమీదా, ప్రదేఘ బండ్ల మీదా, ఆ తర్వాత నడిచ్ వెళ్లకులస్థిపుండేని. తూర్పు వైపు నుంచి వచ్చేవారు మార్కాపురం రైలుస్టేషనులో దిగి, అక్కడినుంచి దోరణాలకు బస్సుమీద వెళ్లకచ్చును. మార్కాపురానికి దోరణాలకు బస్సుమీద వెళ్లకచ్చును. మార్కాపురానికి దోరణాల 28 మైళ్ల దూరంలో ఉన్నది. దోరణాలనుంచి 'చింతల' ఆనే చోటికి తర్వాతి బ్రభుణం. ఇది పదిమైళ్లు. ఈ పది మైళ్లూ రోడ్డువున్నదిగాని, అది బస్సులు ప్రదూణంచెయ్యుడానికి అనుకూలమైనది కాదు. ఎద్దుబండ్లమీదే ప్రయాణంచెయ్యూరాని. ఇది కొంచెం క్రామం సాధ్యం.

చింతలనుంచి శ్రీశైలం రమారమి ఇరవైమైళ్ల దూరంలో పున్నది. ఈ ఇరవైమైళ్లూ సడిచి వెళ్లపలసినబే! నడవ డానికి శ\_క్రిలేనివారు డోలీలను ఏర్పాటు చేసుకో వచ్చును. మూటా, ముల్లె మొయ్యడానికి చెంచువాళ్లు దౌరుకుతారు.

చింతలనుంచి బయలుదేరిన తర్వాత 'చిన్నారుట్ల' ఆనే పూరు వస్తుంది. చింతలనుంచి యిక్కడికి ఆరుమైళ్లు. ఈ మజిలీలో వంటచేసుకుని, భుజించి, కొంచెం విశాంతి తీసుకుని తర్వాత బయలుదేరవచ్చును. అక్కడినుంచి ఆరుమైళ్లు క్రమాఖంసాగిస్తే పెద్దారుట్ల అనే స్థలంవస్తుంది.



ఆలయ దృశ్యము.

ఇది ఒక మజిలీ. తర్వాత హాటకోశ్వర, శిఖరేశ్వరాల మీదుగా శ్రీశైలానికి చేరుకోవచ్చును.

దక్కింం వైపునుంచి వచ్చేవారు కర్నూలుదాకా రైలులో వచ్చి, అక్కడినుంచి అత్మకూరుదాకా బస్సులో రావచ్చును. పడమటినుంచి వచ్చినవారికి కూడా యిందేదారి. లేదా— పశ్చిమ, దక్కణాలనుంచి వచ్చేవారు సంద్యాలదాకా రైలు మీద వచ్చి, అక్కడినుంచి బస్సులో ఆత్మకూరు చేరుకో వచ్చును. ఆత్మకూరునుంచి నాగలూటి మీదుగా పెద్ద చెరువు అనేచోటికి రావాలి. ఆత్మకూరునుంచి యిక్కడికి ఇరవైఆరు మైళ్లు వుంటుంది. పెద్దచెరువుదాకా రోడ్డువున్నది. కాబట్టి ఆక్కడిదాకా బండ్లమీద ప్రమాణంచేని రావచ్చును. పెద్దచెరువునుంచి శ్రీశైలానికి పది మైళ్లు. ఈదూరం నడిచే రావాలి. లేదా డోలీలమీద రావాలి.

ఉత్తరం వైపునుంచి రావాలంటే-మైదరాబాదు ప్రాంతం లోని నాగరకర్నూలు, ఆమదాబాదు, తెలకపల్లి, ఉమా మహేశ్వరాలమీదుగా రావాలి. అలా వస్తే కృష్టానది తగులు తుంది. ఆ నదిని దాటి శ్రీశైలాన్ని చేరవచ్చును. ఈ మార్గంనుంచి వస్తే చాలావరకూ నడిచే రావలసివుంటుంది. నదుపాయంగా వ్రయాణం చేయదలిస్తే కర్నూలువచ్చిగాని, నంద్యాలవచ్చిగాని ప్రయాణం సాగించడమే మేలై నది. శ్రీశైలానికి వెళ్లేమార్గం అండవులగుండా, కొండలమీద నుంచి వృన్నది. పూర్వం క్రూరమృగాల భయమూ, దొంగల భయమూ వుండేది! దారిలో పల్లెలుకాని, జననివాసాలు కాని కానరావు. ఎక్కడో దూరంగా చెంచువాళ్ల గుడిసెలు కానవస్తూవుంటాయి. తాగడానికి నీళ్లు దొరకడమూ కష్టమే. కొండ ఎక్కడంలోనూ, దిగడంలోనూ ప్రమాదాలు నంభ వించవచ్చును. అందువల్ల స్థానికులయిన చెంచువాళ్ల నహాయం ఎంతైనా అవనరం. వాళ్లకు కొంచెం డబ్బులు ముట్టజెపితే ఎంతో విశ్వానంతో వెంటవచ్చి భట్రంగా చూస్తారు. రాత్రిళ్లు మనం నిద్విహాయినా—వాళ్లు మేలుకొనే వుండి ఏ ఆపాయమూ, కలగకుండా చూస్తారు. ఏ దొంగ తనమూ జరగకుండా చూస్తారు.

ఉత్సవనమయాల్లో యా(తికులు ఎక్కువగా శ్రీమైలానికి వస్తారు. అందువల్ల వారి సౌకర్యంకోసం ఈ మార్గంలో చలిపందిళ్లూ, అన్నంపెట్టే న[తాలూ ఏర్పాటు చెయ్య బడుతూ ఉంటవి.

నడవడంలో క్షమ ఆని తోచినా - దారిపొడుగునా సుందర దృశ్యాలు కానవస్తూ, ఆనందాన్ని కలిగించడంపల్ల, ఆ క్షమ మరుపునకు వస్తుంది. ఇప్పటిపరకూ—శ్రీశైలం బెళ్లి భగవద్దర్శనం చేసుకుని వచ్చినవాళ్లు తామొక ఘనకార్యం



పాండవ నిర్మితములగు విమానములకో ఆలయవిమాన దృశ్యము.

చేసినట్లుగా భావించి తృప్తి పొందుతారు. ఇతరులు వారిని చూచి "మీరెంత పుణ్యాత్ములండి! శ్రీశైలం వెళ్లివచ్చారు! మిమ్మల్ని చూస్తేనే పాపాలు నశిస్తాయి" అని అభినందిస్తూ పుండడం కలదు. కాశీయాత్ర చేసుకుని వచ్చినవారిని చూచి, అభినందించినట్లు.

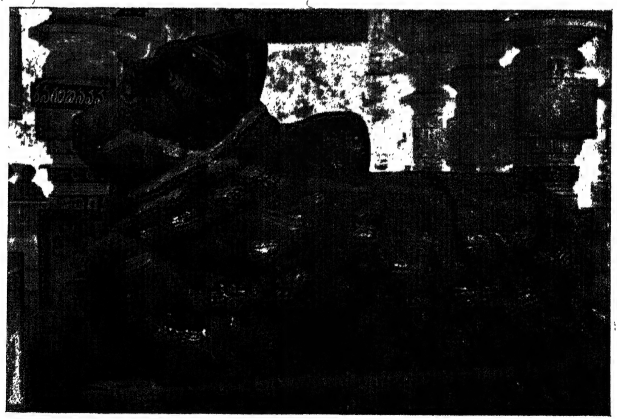
కాశీమహాకే్తం కంటెనూకూడా శ్రీశైలమే గొప్పదని చెప్పడమూ కలదు. కాశీకే్తంలో మరణిస్తేనేగాని ముక్తి లభించదు. అరుణాచలంలో—అంటే తిరువణ్ణామలలో భగవంతుని ధ్యానిస్తేగాని మోకం లభించదు. కాని శ్రీశైలంలో—శిఖరదర్శనం మాత్రముచేతనే మోకం లభిస్తుంది. మరి పునర్జన్మ ఎత్తవలసిన బాధఉండదు.

పెద్దచెరువునుంచి బయలుదేరి పోగా, పోగా-ఆరు మైళ్లకు 'భిమునికొలను' వస్తుంది. ఇది ఒక నుందర దృశ్యం; చాలా ఆగాధమైన లోయలో ఇది ఉన్నది. శ్రీశైలం వెళ్లే యా[తెకులు దారిలో దట్ప తీర్చుకోవాలంటే—ఇదే ఆధారం! ఇది ఇరవైమూరల పొడగూ, నాలుగై దుమూరల వెడల్పూ గలిగి ఉన్నది. ఒక కొండనుంచి సెలయేరు దీని లోనికి [పవహిస్తూ, ఇందుండి పడమటగాపారి కృష్ణానదిలో కలుసూవుండును.

దీనికి 'భీమునికొలను' అని పేరు రావడానికి కారణం

లేకపోలేదు. పూర్వం పాండవులు వనవాసంచేస్తూ వుండిన నందర్పంలో ఈ ప్రాంతానికి వచ్చారట! ఈ స్థలానికి వచ్చే నరికి భీమసేనునికి విపరీతంగా దప్పిక కలిగింది. చుట్టు పక్కల ఎక్కడా నీరు కానరాలేదు. అందుచేత అతడు తన గదతో నేలమీద కొట్టి యీ మడుగును కల్పించాడట! నాటినుంచి యుది అతని పేరుతోనే ప్రసిద్ధమయు ఉంటున్నది.

ఈ ఖీముని కొలనునుంచి మరి నాలుగుమైళ్లు నడుస్తేనే గాని శ్రీశైలం చేరుకోలేము. ఇక్కడనుంచి ఉత్తరంగా కొంతదూరం ప్రయాణం చేస్తే చుక్కలపర్వతం వస్తుంది. దానినే నక్షత పర్వతం—అనికూడా అంటారు. తెరుపతి కొండల్లో మోకాళ్ల పర్వతం ఎటువంటిదో యా చుక్కల పర్వతం అటువంటిది; అంతకంటె ఎక్కువే అనికూడా చెప్పవచ్చును. ఇది చాలా ఎత్తయిన కొండ. రెండు మైళ్లదూరం నిటారుగా ఎక్కవలసివుండును. తర్వాత దిగవలసీవుండును. ఈపర్వతం చూడడానికి నక్షత మండలాన్ని తాకుతూవున్నట్లు కానవచ్చును. దీన్ని ఎక్కడానికి యాత్రికులు పడే కష్టం యింతా, అంతా అని చెప్పడం సాధ్యంకాదు. ఇక్కడికి వచ్చేనరికి భక్తులకు భగవంతుణ్ణిగురించిన ప్రార్థనలు ఎక్కువ అవుతాయి. ''చేదుకో మల్లయ్య, చేదుకో మల్లయ్య, చేదుకో మల్లయ్య,



శనగల బనవన్నయని పిలువబడు నందిశ్వరుడు.

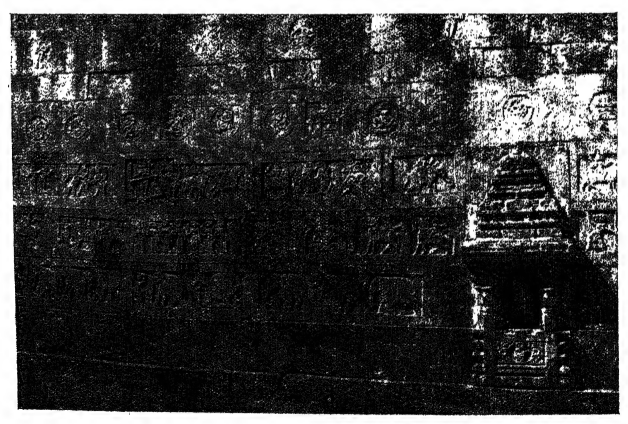
గ్రీగిరిచాన" ఆని ముక్తకంఠంగా ఆచుస్తూ యీ కొండను వారు ఎక్కుదురు. ఆగాఛమైన సూతిలోని నీటిని మీదికి ఆాటికి కట్టిన బౌక్కెనతో చేదుకొన్నట్లే—తమ్ము మీదికి తీసుకుని వెళ్లవలెనని వార్మార్థన!

ఈవిఛంగా మీదికెక్కి, దిగేటప్పడు ఎంతో జాగ్రత్తగా దిగవలెను. ఏమాక్రం తొందరపడినా—కాలుజారి, ఘోర క్రమాదానికి పాలుగావలని వస్తుంది. మొట్లు ఎగుడు దిగుడుగా ఉంటాయి. కాళ్లను వాటిపై తేల్చివేయకుండా, అదిమి ఉంచవలెను. ఆలా జాగ్రత్తగా—మెల్లగా—ఒక మైలుదూరం దిగవలనివుంటుంది. తర్వాత నమ్మపదేశం వస్తుంది. దానిమీదనుంచి కొంచెం క్రహాణంచేసే నరికి శ్రీశైలపుకోటను చేరుకుంటాం.

ఇక్కడ నిలువబడి, నాలుగువైపులా దృష్టిని (పనరించి చూచినట్లయుతే—అన్నివైపులా ఎన్నో మనోహరదృశ్యాలు కానవస్తాయి. ఉత్తర దిక్కున (బహ్మ విష్ణు గిరులూ, తూర్పున శిఖరేశ్వర, హాటకేశ్వరాలూ, దక్షణంవైపు భీముని కొలనూ, లోయలో లోతుగా (పవహాన్తూ, కృష్ణానదిలో కలుస్తూవున్న కొండ సెలయేరూ, ఎంతో రమణీయంగా కానవస్తూ ఉంటవి. దారిపొడుగునా. ద్వారాలయొక్కయా మండపాలయొక్కయూ శిథిలాలు చాలా కనబడుతూ అ పాంతంయొక్క పూర్వపుటౌన్యత్యాన్ని సూచిస్తూనే ఉంటవి.

కొండమీది నమ తలానికి రాగానే ముందు కానవచ్చేది దుర్గమే అని ఇదివరకే అనుకున్నాము. కోటగోడలు చాలాచళనరిగానూ, ఇరవైనుంచి ఇరవైతరు అడుగులు ఎత్తుకలవిగానూ ఉంటాయి. ఆగోడలు ఏడేని ఆడుగుల పాడళూ, మూడేనీ ఆడుగుల చెడల్పుగల నల్లనాళ్లు... అంతంతపెద్దవి దౌరకడమూ, వాటిని చదరంగా తయారు చెయ్యుడమూ ఒక విశేషంకాడు. గోడలమీద అనేక విగ్రహాలు చౌక్కబడి ఉన్నాయి. ఆరాక్లమైని చతురంగ బలాల చిత్రాలూ, మనుమ్యుల తీరులూ, భక్తుల అడ్బుక శక్తులూ, భగవంతుని లీలలూ,...ముదలైనవి చాలా ఆకర్హమీయంగా చౌక్కబడివున్నవి. కోటగోడకు ఆడుగు వరసలోవున్న రాళ్లమీద ఏనుగుల చిత్రాలున్నవి. అమీది వరనలో గుర్రాల చిత్రాలున్నవి. ఇంకా వేట చిత్రాలు, ఆయుధాలు ధరించిన వారి చిత్రాలూ ఉన్నవి. దుర్గకుడ్యాలమీద ఇలాటి చిత్రాలుండడం నహబమేకదా!

దీనికి ఎనిమిది దిశ్కులలోనూ ఆప్పటైరవులూ మతిష్టింప బడి ఉన్నారు. పిరంచరూ కోటనూ, నగరాన్నీ రఓిస్తూ వుంటారని మన పాచీనుల విశ్వనం!



కుడ్యములందలి శిల్పచాతురి.

కోట ద్వారం మ్రేశించి లోపలికి వెళ్లగా, చాలా శిచిలాలు కానవస్తాయి. ఇక్కడ పూర్వం పెద్దనగరం ఉండేచట! రమారమ్ నాలుగువేల గృహాలు ఈపట్టణంలో ఉండేవట! ఆనిర్మాణాలన్నీ శిథిలమై కాల గర్భంలో కలిసి పోయినవి! క్రొత్తభవనాలు నిర్మించడానికోనం త్రవ్వతూ ఫంటే—వెనకటి వాటినంగతి తెలుస్తూవున్నది. త్రవ్వ కాలలో పెద్దపెద్ద వీధులూ, విశాలమైన మార్గాలూ, బయలుపడుతూ ఉన్నవి.

ఇంకా కొంచెందూరం వెళ్లితే ఆలయ్(పాకారం వస్తుంది. దీనిగోడలు నాలుగువైఫులా ఇరవైరెండేని ఆడుగుల ఎత్తున ఉన్నాయి. ఆలయావరణం తూర్పు పడమరలకు ఆయుదు పంచల ఆడుగులూ, ఉత్తర దక్షిణాలకు ఆరువందల ఆడు బలూ వైశాల్యం కలిగివున్నది. (పాకారంలో ఒక్క పడమర దిక్కున తప్ప, తక్కిన మూడువైపులా గోపురా లున్నని. (పాకారంలో కొంతభాగం శిధిలమై పోయి ఉన్నది. కాని, గోడలమీద ఆకర్షణియమైన శిల్పాలు ఆనేకంగా కానవస్తాయి.

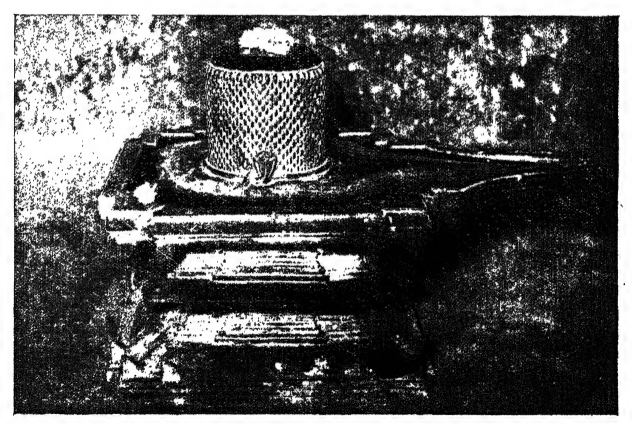
ఇక్కడి దేవాలయాలకు—ఒక ఆవరణలో మరొకటిగా-రెండు ఆవరణలు ఉన్నవి. మొదటి ఆవరణంలోనే ఎడమవైవున యా(తెకులకు బనలూ, భామరాంబాదేవి ఆలయమూ ఉన్నవి. కుడివైపున శిలామండపమూ, దాన్పి అనుకునే దేవస్థానం కచేరి ఉన్నవి.

ఈ ఆవరణలోనే ఉత్తరదిక్కున వీరశైప న(తం ఉన్నది. దాని యొదుట పూర్వం ఒక పుష్కరిణి వుండేదట! ఇప్పడది కప్పవేయబడినది.

చెప్పడం మరిచి పోయాను. ప్రాకారానికి బయటనే వినుగులుకొలను మొవలైన మూడు కొలనులున్నవి. యాత్రా నమయాల్లో యాత్రకులకు వీటినుంచే గొట్టాల ద్వారా నీరు నరఫరా చేయబడుతూ వుంటుంది.

భమరాంబ గుడి మొదటి ఆవరణలోవుంటే, మల్లికాస్టున దేవుని గుడి రెండో ఆవరణలో—అంటే అంతరావరణంలో వున్నది.. ఇక్కడుండే దేవాలయాలలో ఈ రెండే ముఖ్య మైనవి. ఈ దేవశల దర్శనంకోనమే యాడ్రికులు ఎంతో కష్టపడి తండోపతండాలుగా వస్తూవుంటారు.

సాధారణంగా క్రుతీదేవాలయంలోనూ ఏదో ఒక పద్ధతికి చెందినవారే - ఆంటే - విష్ట్వాల యాలయితే - వైఖాననులో, పాంచారాత్రులు మొదలైనవారో పూజారులయి వుంటారు. శైప జే[తాల్లో జంగములుగాని, బ్రూహ్మణులుగాని పూజా రులుగా వుంటారు. ఈ జే[తంలో ద్రమరాంబా ఆమ్మ వారికి పూజారులు బ్రూహ్మణులు, మల్లికార్జునస్వామిక్కి



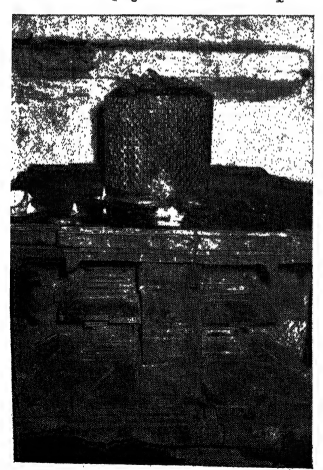
నహ్మన లింగేశ్వరస్వామి. (సీతాచేవి [పతిష్టితము.)

పూజాడలు జంగములు, విశేషాత్సవములలో ఆదేవునికి ఆగమవిధాన(పకారం బాహ్మణులు పూజ చేయిన్తూ ఫుంటారట!

ముఖ్యమైన నంగతే విడిచిపెట్టాము. ఇక్కడ ఈ జేత్రం ఎలా వెలసినవో—మల్లికార్జునస్వామికీ, (భమరాంబా డేవికీ ఆయా పేర్లు ఎలా వచ్చాయో మసం మొచట తెలుసుకో వలసి వున్నదికదా!

ఎన్నో యుగాలకిందట శిలాదుడనే పేరుగల మహర్షి వుండేవాడు. ఆతనికి చాలా కాలంవరకూ నంతాను కలగలేదు. అందువల్ల ఆతడు—తనకు భగవద్భక్తులయిన కుమారులను ప్రసాదించవలెనని పరమేశ్వరుడిని గురించి గొప్ప తపన్సుచేశాడు. పరమేశ్వరుడు ఆ మహర్షి తపన్సునకు సంతోషించి—ఆతడు కోరిన ప్రకారమే యిద్దరు కుమారులను అనుగ్రహించాడు. వారిలో ఒకడు నందీశ్వరుడూ, రెండోవాడు పర్వతుడున్నూ.

వీరిద్దరూ, తమకు కొంతజ్ఞానం కలిగాక పరపుశివుణ్ణి గురించి తపస్సు చేశారు. నందీశ్వరుడు తపన్సు చేస్తూ వుండగా—శివుడు మ్రత్యక్షమయి వరం కోరుకోమన్నాడు.



చిన్నవగు వేయి లింగములు కల నహ్మన లింగేశ్వరస్వామి. పున్నదికూడా.

తాను పరమేశ్వరుడిని మోస్తూ, సర్వదావుండేటట్లు అను (గహింపవలెనని నందిశ్వరుడు కోరగా, దేవుడు దానికి నమ్మతించాడు. నందిశ్వరుడి కోరిక [పకారం తాను నివనించేస్థలం నందిశ్వరుడి పేరిట్ [పస్దు మయోటట్లున్నూ ఆను(గహించాడు. తత్ఫలితంగా నందిశ్వరుడు ఒక కొండగా మారగా, శివుడు ఆ కొంతమై ఆవతరించాడు. ఆ స్థలమే యిప్పడు నందిమండలం అనే నామంతో [పసిస్థి కెక్కినది. ఆది శ్రీశైలానికి నైరృతి చిక్కున ఏఖైమైళ్ల దూరంలో ఉన్నది.

పర్వతుడు పరమేశ్వరుడిని గురించి ఇంగా ఘోరంగా తపన్ను చేయగా, బేవచేవుడు [పత్యక్షమయు, వరం కోరు కొమ్మన్నాడు. తనకు పర్వతరూపాన్ని అనుగ్రహించి, ఆ పర్వతంపయిని భగపుతుడు నివసించిపుండాలనీ ఆ స్థలం తన పేరుతోనూ, పరమశివుడు పర్వతలింగం ఆనే పేరుతోనూ [పనిస్థి పొంచాలనీ, ఆ స్థలంలో నర్వచేవతలూ, నర్వతీథాలూ నన్నిహితాలయియుండి, ఆ పర్వతం పరమ పవి[తమైనది కావాలనీ, ఆ పర్వతపు శిఖరం చూచిన మా[తాన నమస్తపాపాలూ నశించాలనీ, ఆలా చూచిన వారికి పునరావృత్తి రహితమైన కైపల్యం లభించాలనీ కోరుకొన్నాడు. పరమేశ్వరుడు ఆ విధంగానే అను[గహించాడు. అందుపల్లనే అక్కడి బేపునికి 'పర్వతలింగం' ఆనేపేరు—పర్వతుని మూలంగా ఏర్పడినడి.

అయితే, పర్వతలింగం శ్రీశైలలింగంగానూ, శ్రీగిరి లింగంగానూ, శ్రీపర్వతలింగంగానూ పేరుపడిపుండడానికి కారణంలేకపోలేదు.

కృతయుగంలో వసుమంతి అనే పేరుగల మునికన్య యీ దేవునిగూర్చి గొప్ప తకుస్సుచేసినది. ఆమె తకున్సును మొచ్చుకుని పరమేశ్వరుడు క్రత్యక్రకాగా—తన పేరుకు బదులుగా "శ్రీ" అనే పేరు క్రపిస్థిపొంచాలనీ, తన పేరు తోనే ఆ క్షేతం వ్యవహరింపబడాలనీ కోరింది. పరమేశ్వ రుడు ఆ విధంగానే అనుగహించినందుపల్ల పర్వతలింగా నికి 'శ్రీ' అనేది ముందుగా చేరింది. పర్వతానికి—-శైలం. గిరీ—-ఆనేవి నామాంతరాలు, అందుపల్ల పర్వతలింగమే శ్రీగిరిలింగం, శ్రీశైలలింగం అని ప్యవహరింపబడుతూ, ఈ కోతం శ్రీశైలక్షేతంగా వెలసినది.

ఇక్కడి దేవుడికి శ్రీపర్వతలింగం—అనే పేరేకాక, మల్లి కార్జునలింగం—అనే పేరు (పసిద్ధంకావడానికి కారణంగా కొన్నిగాధలు చెప్పబడుతూపున్నవి. వాటిలో శ్రీశైలఖండంలో ఉన్నదొకటి, న్లలజ్ఞులు చెప్పొటొకటి (పసిద్ధంగా ఉన్నవి, అందుకో న్లలజ్ఞులుచెప్పే గాథ శ్రీశైలమ్మతంలో ఆలయ సాకారానికి వెలుపలవున్న రెండు సంభాలమీద చెక్కబడి వున్నదికూడా.

శ్రీశైలకే(తమాహాత్మ్యం ఆష్టాదశపురాణాల్లోనూ ఒకటైన స్కాందపురాణంలోని శ్రీశైలఖండంలో వున్నది. ఆందులో యిదివరకు చెప్పబడిన శిలాదపు[తుడైన పర్వతుని వృత్తాం తమే కాకుండా మల్లికార్జుననామం దేవుడికి కలగడానికి కారణమున్నూ వివరంగా వృన్నది.

పూర్వం చండగుపై అనే పట్టణం రాజధానిగా చండర గుప్పుడు అనేరాజు పాలిస్తూవుండేవాడు. అతడికి చండ వతి అనేపేరు గల కుమా రై ఉండినది. అమె చాలా అంద క తై. ఆమెకు చిన్నప్పటినుండి ఇహలోకంమీన గొప్ప విరక్తికలిగింది. తన జీవితాన్ని భగవంతునికే నమర్పించా లని ఆమె అభిలాష. అందువల్ల ఆమె ఎవ్వరినీ వివాహం చెనుకోక శ్రీశైలంమీద పరమేశ్వరుని పూజిన్తూ, ధ్యాన నిమగ్న అయివుంటూవుండేది. ఆమె ప్రతిదినమూ మల్లె పూవులు దండలుగాకట్టి, వాటిని పర్వతలింగంపయి ఉంచేది. తెల్లని మల్లెపూలు ధరించడంవల్ల, ఆ శివలింగం తెల్లగా—చాలా అందంగా కనబడేది. ఇలా కొన్నాళ్లు జరి గిన తర్వాత ఆమెకు పరమేశ్వరుడు ప్రత్యక్షమయి కరం కోరుకొమ్మని అన్నాడు.

ఆప్పడు వనుమతి "ఓ పరమేశ్వరా! నేను నమర్పిం చిన యీ మల్లొపూలడండ ఎల్లప్పడూ నీ శిరన్సుపైనే ఫొండేటట్లు వరం ఆను(గహించాలి. నా సేవతోపాటు నన్ను పరి(గహించాలి" ఆని ప్రార్ధించినది. ఆమె మాటలను శివుడు చాలా మెచ్చుకుని అలాగే వరం అను(గహించాడు.

"సీవు ఎంతో ప్రయముతో తెల్లని మల్లెపూల మాలిక లతో నన్ను పూజించావు. కావున నేను మల్లికార్జుననామంతో ఇప్పటినుంచి (పసిద్ధుడను కాగలను. నీ కోరిక (పకారం మల్లెపూలమాలను శాశ్వతంగా ధరిస్తాను. ఇంకా, నీ కోరిక (పకారం నిన్ను అర్థాంగిగా (గహిస్తాను. నీవు ఇప్పటినుంచి భమరాంబ ఆనే పేరుతో ఉంటావు. (భమరం ఏ విధంగా తన గూటిపురుగును దానిచుట్టూ తెరుగుతూ (భమరంగా మారుస్తుందో....నీవున్నూ తోడిజనులను నీవలెనే గొప్ప శివభక్తులుగా చెయ్యగలవు" ఆనిస్సీ ఆ దేవుడు ఆమెతో పలికాడు.

పార్వతీదేవివలె శివునికి ఈమె ఆర్ధశరీరంగా ఉండబట్టే— శ్రీశైలంలో మల్లికార్జున దేవునికి ఎంత ప్రాముఖ్యమున్నబో—— భమరాంబకుకూడా ఆంత ప్రాముఖ్యంవున్నది. ఇక్కడి శివుడు భారతదేశంలోని ద్వాదశమహాజ్యోతిర్లింగాలలోనూ ఒక్కడు ఆయినట్లో (భమరాంబ అష్టాదశమహాశక్తులలోనూ ప్రధానమైన భామరీశక్తి అయివున్నది.

న్రంభాలమీద చెక్కబడి వుస్ప గాధ మరొక రీతిగా ఉన్నది. పూర్వం శ్రీశైల మాంతాలను చంద్రగుప్పడనే రాజు పరిపాలిన్నూ వుండేవాడు. కృష్ణానదికి ఉత్తరం

వైపునవున్న చం(దగు ప్రవగరం అతని ముఖ్య పట్టణం ఆ రాజునకు లోకో త్తర సొందర్యం గల ఒక స్త్రీ శిశువు కలిగింది. బిడ్డ కలిగిన కొలపె రోజులలోనే ఆ రాజు శ్రువులను గెలిచి, దిగ్విజయం సంపాదించాలనే కోరికతో సైన్యంతోకూడా బయలుదేరి ఆనేక దేశాలు జయించాడు. అతడు తిరిగి రాజధానికి రావడానికి చాలా ఏండ్లు పట్టించి అప్పటికి అతని కుమారై—చం దవతి లోకంలో చక్కని చుక్క అని పేరుపడి వివాహాయోగ్యమైన పయస్సు కలిగి వున్నది. ఒకప్పడామె రాజు కంట పడినది. ఆ అమ్మాయి తన కుమా ైర్తె అని రాజు మొదట అనుకోలేదు. చంద్రద గుప్తుడికి ఆమెపై (పేమకలిగి, ఆమెను వివాహామాడాలనే అభిలాప కలిగింది. ఆమె తమ కుమారైయే కాని వేరొక కన్య కాదంటూ రాణి శతవిధాల చెప్పినా, రాజు నసేమిరా ఆని, ఆ కన్యనే వివాహమాడతానని పట్టుపట్టాడు. తర్మి యొక్క యా ప్రవర్తన చంద్రవతికి చాలా అనహ్యాన్ని కలిగించినది. ఆమె తం[డిపై మిక్కిల్ కోపించి, ఆతన్ రాజ్యం నశించేటట్లు శపించినది. తర్వాత—-తండ్రుల్ల తనకు ఎట్టి ఆపాయమూ కలగకుండా ఆత్మరక్షణకోను

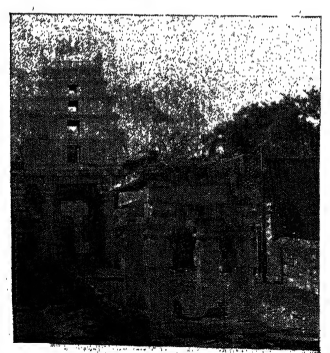


పంచలింగేశ్వర స్వామి—[దౌపదీ [పతిష్ఠకము.

శ్రీశైల్పాంతానికి వచ్చి తలదాచుకొన్నది. ఆమె, ఆక్కడ లభించే ఫలాలనూ, ఆవుపాలనూ (తాగుతూ, భగవంతుని ధ్యానిస్తూ, కాలం గడపసాగినది.

తనకోసమని ఆమె కొన్ని గోవులను పెంచుకున్నది వాటిని మేతకు తీసుకొని వెళ్లడానికి, నంరఓించడానికి ఒక గొల్లవానిని ఏర్పరుచుకొన్నది. వాడు (పతిదినమూ ఉదయం పాలు తీశాక ఆవులను మేతకు తీసుకొనిపోయి సాయంకాలం భ/దంగా నివాసానికి చేర్చేవాడు.

ఇలా జరుగుతూ పుండగా ఒక చిక్రం నంఘటితమైనది. అది యేమిటంటే—ఆమె పెంచుతూపున్న గోపులన్నీ సాయంక్రం నిండుపొదుగులతోవస్తూ పుండినవి. కాని, ఒక గోపుమాక్రం ఎప్పడూ ఉత్తపొదుగులతోనే వచ్చేది. అది యెప్పడూ పాలు ఇచ్చిన పాపాన పోలేదు. దానికి కారణ మేమిటో కనుక్కోవాలనే కుతూహలం చంద్రవతికి కలిగి నది. మర్నాడు ఆ గోపువెంట వెళ్లి, కనిపెట్టి తనకు తెలియ జొయ్యాలని ఆమె తన గోపాలుడికి ఆజ్ఞ యిచ్చినది. అతడు ఆ గోపు వెనుకనే వెళ్లి పరిశీలించాడు. ఆ గోపు శ్రీశైలం మీదికిపోయి, ఆక్కడ లింగాకారంగా ఉన్న ఒక రాతిమై తన పొదుగులోని పాల నన్నింటినీ జాలువార్చింది. దానిని గమనించిన గోపాలకుడు తన .యజమానురాలికి యా నమాచారం తెలియజేశాడు. మర్నాడు చంద్రపతి స్వయం గానే ఆ గోపువెంట వెళ్లి, అది చేసిన పని చూచి, మిక్కిలి ఆశ్చర్యపడినది. ఆ గోపు ఆ విధంగా ఓరాభిషేకం చేసిన



\* అమారాంబాలయము — గోపురద్వారము.

లింగం సాధారణమైనబీకాక లోకో త్రమైనటై ఫుంటుందనీ బాని మహత్తు గొప్పైడై ఫుండాంలనీ ఆమె అభ్యాయం! తర్వాత ఆమెకు ఆ బోపుడు స్వప్పంలో కనబడి, తనకొక దేవాలయం కట్టించాలని కోరినాడట! ఆమె ఆ విధంగానే దేవాలయం కట్టించి, ఆ దేపదేవుని సేవిస్తూ తన జివిత శోషాన్ని గడిదనది. ఆ దేవాలయమే శ్రీశైల బేవాలయం! ఆ లింగమే శ్రీ మల్లికార్జునలింగం!

దేవుని పేరు 'మల్లీకార్జునుడు' కాపడంపల్ల పాండవుల లోని అర్జునుడి పేరుతో ఈ నామానికి కొండరు నంబంధం గలవని చెప్తారు. పాండవులు వనవానం చేస్తూ, యిక్కడికి వచ్చాకని ట్రసిస్థి. వారిలో అర్జునుడు గొచ్ప శివభక్తుడు. పాశుపతాడ్రంకోనం శివుని గురించి అతడు ఘోరమైన తపన్ను చేసినట్లు భారతంలోనే వున్నదికూడాను. ఆ అర్జునుడు ఇక్కడ వున్నప్పడు, ఈ చేవుని—నిత్యమూ మల్లెవువ్వులతో పూజచేస్తూ—ఆ పూవుల పేరూ, తన పేరూ కలిసి వుండేటట్లుగా ఈ దేవునికి 'మల్లికార్జున' నామం ఉంచాచట!

భమరాంబనుగురించి మరొక గాళ బ్రస్టుడ్రంగా వున్నది. అమె బ్రామరిశక్తి అని యుదివరకే తెలునుకున్నాంగదా! పూర్వం అరుణుతనే రాక్షనుడుంతోవాడు. అతడు బ్రహ్మను గురించి ఘోరమైన తకన్పుచేసి, తనకు ఎక్వరికిచేతనూ చావు లేకుండునట్లు కరాన్ని పొందాడు. అలా పరాన్ని పొందకుంపల్ల చాలా గర్వించి, వాడు లోకాలన్నింటినీ అల్లకల్లోలం చేయకాగాడు. అప్పడు ఈ బ్రామరిశక్తి అనేకచేల భమరాలతో కూడుకానివున్న పూలమాలలు ధరించిపచ్చి ఆతనిని సంహరించింది. అతనితోవున్న రాక్షనుల నంచరినీ——అ పూలమాలిశలలో వుంచిన భమరాలు తరిమిచేసినాయట!

మొదటి ఆవరణంచాటి రెండిదానిలో (దవేశిస్తే. మధ్యను శ్రీ మల్లికార్జునటేవుని ఆలయం కానచస్తుంది. (పాకారవు లోవల, దాన్ని అనుకుని చుట్టూ కొన్ని మండపాలూ, వూజారుల నివాసాలూ కానవస్తాయి.

మల్లికార్జున బేవాలయం పది చనరపుటడుగుల వై శాల్యం కలిగిపుంటుంది. దానికి మధ్య భాగంలోనే శివలింగం ఉన్నది. (చూ. కవరు రెండప పుటయందలి చి[తము.)

ఆలయానికి ముందుభాగంలో, మూడుపైపులా వసారా లున్న ఒక ముఖమండపం వున్నది. బినిపైని చాలా శిల్పాలున్నవి. దీని నాలుగు మూలలా, నడుమా నంది వి(గహాలున్నవి. ఈ మండపమే కాకుండా వికమండపం మొదలైన మండపాలున్నవి. వీరమండపం దగ్గర— భక్తులు పూర్వం తమ కోరికలు నెరవేకడంకోనం నాలుకలు కోసుకోవడం మొదలైన సాహనకృత్యాలు జరుపుతూ పుండేవారట!

ముఖమండపానికి తూర్పు దిక్కున మరొక దేవాలయం ఉన్నది. అది నహ్మసలింగ దేవాలయం! అందులోని లింగం మూడు పడగల నాగపీఠంమీద మ్రతిష్టింబడి ఉన్నది.

ఇక్కడున్న మండపాల్లో వసంత మండపం విశిష్టమైనది. ఇక్కడ వనంతోత్సవాలు పూర్వం జరీగేవి! ఈ మండపం మధ్య రాతికట్టుతో ఒక చిన్నకొలనూ, దానిమధ్య ఒక మండపమూ వున్నది. ఇప్పడు ఆ కొలను పూడిపోయినది. పూర్వం ఆ కొలనిలోనికి పర్వతంలోని ఒక జలధారగుండా నీటిని పంపి, నింపేవారట.

అంతరావరణంలో దేవాలయాలూ, మండసాలూ మా[తమే కాకుండా తాంశాల బావులనే బావులూ ఉన్నాయి. అక్కడున్న జనులకు నీటి నరఫరా పూర్వం వీటి మూలంగానే జరిగేది.

ఇక్కడి దేవాలయాలు చాలా (పాచీనాలని చెప్పటురు. పురాణాలను బట్టిచూస్తే కృతయుగంలో శివభక్తుడైన హిరణ్యకశివుడు ఇక్కడి మల్లికార్జునస్వామిని సేవించి నట్లూ, తేతాయుగంలో శ్రీరాముడు వనవానం చేసేటప్పడు ఇక్కడికి వచ్చి యా దేవుణ్ణి సేవించినట్లూ, ద్వాపర యుగంలో పాండవులక్కడికి వచ్చినట్లూ తెలున్తూవున్నది. పురాణాల నంగతి యొలావున్నా, ఈ దేవాలయాలు చాలా [పాచీనాలని చెప్పవలనివున్నది.

శ్రీ కైలకే త్రంలో ప్రధానమైన ఉత్సవం మహాశివరాత్రి. భమరాంభావేవి కల్యాణంకూడా ఆ ఉత్సవ నమయంలోనే జరుగుతుంది. మహాశివరాత్రికే భారతచేశంలోని వివిధ పాంతాలనుంచి భక్తులిక ఓడికి చాలాముంది వస్తారు. వారు మొదట భగవంతుని ధూళిచర్శనం చేసుకుని, తర్వాత ఇక ఓడికి మైలుదూరం పైగా ఉన్న పాతాళగంగలో స్నానం చేసు, ఆక ఓడి తీర్థంతెచ్చి, దానితో శ్రీ మల్లీకార్జునదేవుణ్ణి అభిపేకించి తమ జన్మ పవిత్రమైనదని భావిస్తారు.

పాతాళగంగ అనేది ఒక లోయలో ప్రవహిస్తూవున్న కృష్ణానదియేకాని వేరుకాదు. ఇక్కడికి వెళ్లడానికి ఎక్కువ శ్రమపడవలెను. తొమ్మిదివందల మొట్లు దిగవలెను. స్నానం చేసి ఎక్కడముకూడా చాలా కష్టమే! ఈగంగ చాలా పవి[తమైనది! తనలోమునిగి స్నానంచేసిన పాపాత్ముల పాపాలన్నీ గంగకు అంటుకొనగా—ఆ పాపాలను పోగొట్టు కొనడానికి గంగాసది యీ కృష్ణానవంతిలో స్నానంచేసిన దని పెద్దలు అంటారు. అందువల్ల గంగానదికంటెనూకూడా కృష్ణానది చాలా పవి[తమయునదని తెలుస్తూ ఉన్నది. శ్వరాత్రి నమయంలో (భమరాంబగుడి వద్ద జరిగే 'మంగళపాగా' ఉత్సవమునకు ఒక (ప్రత్యేకత ఉన్నది. ఇంకా మహాశ్వరాత్రి కొన్నిదినాలకు వస్తుందనగా—దినానికి ఒక మూరవంతున—నంవత్సరమునకు అయే మున్నూట ఆరవైమూరల లొక్కతో ఒక పొడుగుపాటి తలపాగా గుడ్డ నేయబడి సిద్ధంగా ఉంటుంది. ఉత్సవ నంచర్భంలో దానియొక్క కొన చేవాలయ శిఖరంనుంచి, మండపంలోని నందిమొడకు చుట్టబడుతుంది. శివరాత్రి ఉత్సవం ముగిసిన తర్వాతదీనిని చిన్న చిన్న ముక్కలుగా చించి, దేవతారుసాదంగా భక్తులందరికి పంచి పెట్టబడుతుంది.

ఇక్కడి శివరాత్రి ఉత్సవానికి ఆన్ఫ్ పాంతాలవారూ వస్తారు. మకరసంకాంతికూడా ఇక్కడ ఉత్సవదినమే! ఆ రీతిగా నంవత్సరాది కూడాను. సంవత్సరాదికి కన్న డులు ఎక్కువమంది వస్తారు. చైత్రపూర్టి మకు భమరాంబ నన్నిధిలో ఉత్సవం జరుగుతుంది. చైత్రశుద్ధంలో ఇక్కడ ఆయిదురోజుల నియమంతో చండీయాగం జరుగుతూ పున్నది.

్రమరాంబ కర్ణాటచోశస్థురాలనీ, అందువల్ల ఆమె తమ యాడుబడుచనీ ఆ దేశస్థుల విశ్వానం. అందువల్ల సంవ



శివాజీ గోపురము.

త్సరాదికి వారు పుట్టినింటికానుకను ఆమెకు నమర్పిన్తూ పుంటారు.

మై[తశుద్ధపార్ణమికి [భమరాంబాదేవి ఆలయంలో కుంభో త్సవం జరుగుతుంది.

ఉత్సవదినాల్లోనే కాకుండా మిగతా రోజులలోకూడా ఇప్పడు వెళ్లపచ్చును. ఇక్కడ మీది దేవాలయాలే కాకుండా చూడపలసినవింకా చాలా ఉన్నవి. వాటిలో భిమునికొలను, పాతాళగంగ ముఖ్యమయినవి. వాటని గురించి యిదివరకే చెప్పబడినది.

దేవాలయానికి వాయవ్యదిశు మైలుదూరంలో విభూతిమఠం, సిద్ధులమఠం, సందులదుకం, ఘంటాకర్ల మఠం, సారంగధరమఠం ఆనే అయిదు దుఠాలు ఉన్నవి. ఇంకా శిథిలమైపోయిన జగగ్గురు పండితారాధ్యులమతమూ, పాండవుల ఆలయాలూ, అన్నపూర్టాలయం, రాజరాబేశ్వరి గుడి, కుమారస్వామిదేవాలయం, శివాజీమందిరం మొదలైనవి వున్నాయి. త్రిమూర్తులపేరిటవున్న పర్వతాలు ఆకర్హ జీయంగావుంటాయి. ఇక్కడ ప్రధానంగా ఎనిమిది శిఖరాలన్నట్లూ, ఆశిఖరాలనుండి ఫెక్కు తీర్థాలు ఉన్నట్లూ స్కాందవురాణమూ, శ్రీ పర్వతపురాణమూ మొదలైన గంధాల్లో చెప్పబడిపున్నవి. కాని వాటి నన్నింటినీ యా కాలంలో కనిపెట్టడం నులభంకాదు.

శ్రీశైలం గొప్ప జేత్రంగానే కాకుండా సిద్ధులకు నివాస మని పేరు పొందినది. ఈ పర్వతముమీద ఆద్భుతశక్తు లుగల మూలికలూ, పృజాలూ, తాళకం, ఆభకం, శిలా జిత్తు, రాతిపువ్వు, స్పటికం, లోహం, కాంతం మొవలైన ఖనిజాలూ విరివిగా లభిస్తాయి. కొన్ని శతాబ్దులక్రిందట సిద్ధనాగార్జునుడు ఇక్కడవుండి అనేక రనసిద్ధులను నంపా చించినట్లు తెలుస్తూ ఉన్నది. శాతవాహనరాజులు ఇక్కడి రనసిద్ధులమూలమున ఆపారమైన వెండి, బంగారములను తయారుచేసి, వానిని దేశోవయోగముకోనం వినియోగించే వారట:

ఈ విధంగా భౌతికనుంపత్రిమాత్రమే కానుండా శిల్ప సంపరకుకూడా శ్రీశైలం నిలయమని చెప్పవలెను. ఇక్కడె నిర్మాణములూ, మాకారకుడ్యాలమీది శిల్పచి[తాలూ అ విషయాన్ని చెల్లడిచేస్తూనే ఉన్నవి. రాళ్లమీవ చెక్కబడి నవి మాత్రమే కాకుండా ఇత్తడి మొదలైన లోహాలతో తయారుచెయ్యబడిన కళాఖండాలు ఎంతో ఆశ్చర్యాన్ని కలిగించగలవు.

ఈ జేత్రం సముద్రప్రమట్టానికి 1500 ఆడుగుల ఎత్తున ఉన్నందువల్ల, ఇక్కడి వాతావరణం చాలా చల్లైనే దూతి కుల బడలికలు తీర్చి వారికి ఎంతో ఆనంచాన్ని కలిగిస్తూ పుంటుంది. ఇక్కడ అనేక నుంచరపుశ్యాలు ఉన్నందు వల్ల దూతికులకే కాకుండా తదితరులకుకూడా ఇది చూడ దగిన స్థలం అయివున్నది. దక్షిణదేశంలోని నీలగిరులమీన ఉచకదుండలంవరెడు, మధురజిల్లాలోని కొడైక్కనాలు వలెను దీనినికూడా దుద్దనిద్దమైన గిరినగరంగా చేయ డానికి కేంద్ర, రాష్ట్రద్ధమత్వములు ఆలోచిస్తున్నట్లు తెలు స్తున్నది. ఆలా చేదుడం ఎంతైనా ఆదనరం.

ఇదివరకు ఈ జి.్తానికి చెళ్లడం చాలా కష్టంగా వుండి నవి. కాని, కడవిన నవంబరు 24-వ తెబ్బుంచి, ఎలాంట

> (శమ అక్కరలేకుండా చెక్టడానికి రోడ్డు తెరువబడింది. నాజునుంచి ఈ రోడ్డు మీవ బస్సులుకూడా నడుపబడుతున్నవి. మనం మార్కాపురంరోడ్ను స్టేషనులో రైలు దిగితే ఐస్స్టు సిద్ధంగా ఉంటుంద —తెల్లవారుబామున అయిదు గంటలకే. ఆక్కడినుంచి తోకపల్లిమీదుగా వీడు గంటలకు ఔరణాల చేచుతుంది. భోర ణాలనుంచి శ్రీశైలం రోడ్డు ప్రారంభ మవుతుంది. అది రమారమ్ ముప్పయి రెండు మైళ్లు. దోరణాలనుంచి వున్న మార్గం అనేక నుంచర దృశ్యాలతో కూడి ఆసంచదాయకంగా పుంటుంది. కొండల మీదినుంచి ప్రయాణంచేస్తూవున్నస్వడు పాతాళంలో ప్రవహిస్తున్నట్లు కాసపచ్చే పాతాళగంగ, భీమునికొలను, శ్రీకైల



ಪ್ ಆ್ ಗ೦ಗ

గోపురమూ అద్భుతదృశ్యాలుగా గోచరిస్తవి. ఈ రోడ్డు నిర్మాణానికి రమారమి ఇరవైలకలసామ్ము వ్యయమయు నది. ఈ రోడ్డుపడడానికి ముఖ్యకారకులు ఆం(ధ(పదేశ్ ముఖ్యమం)తి (శీ నీలం నంజీవరెడ్డిగారు. ఆయన (పధా నామాత్యులుకాక పూర్వంనుంచీ——ఆనగా——కొన్నియోళ్ల నుంచీ యీ విషయంలో ఎక్కువ కృషిచేసి, కేం(ద[పభు త్వానికి నచ్చజెప్పి, దీనికై ధనాన్ని నంపాదించారు. ఈ రోడ్డుకు తారువెయ్యడానికికూడా ఆయుదులకులు (పత్యే కంచబిసినచట! ఆదికూడా జరిగితే జనులకు ఇంకా ఎంతో నదుపాయంగా పుండగలదు.

కర్నూలువైపునుంచికూడా ఆత్మకూరుమీదుగా దోరణా లకు రావచ్చును.

దోరణాలలో బస్సు బయలుదేరేచోట రోడ్డు నిర్మాణ చిహ్నంగా ఒక నైంభమూ, దాని[పక్క ఆకర్షణియమైన నందివి[గహమూ నెలకొల్పబడినాయి. ఆ విధంగానే [శిశైల శిఖరందగ్గర పాలరాతినంది యొకటి నూతనంగా [పతి ష్ఠింపబడింది. ఆ నందికొమ్ముల మధ్యనుంచి చూస్తే [శిశైల దేవాలయం ఎంతో మనోహరంగా కాసవస్తుంది! ఇవి అందరూ చూడుదిగనవి.

్శికైలం ఒక్కటేకాక ఆ పరినరాలు చాలావరకూ షేతం లోని భాగంగానే (పాచీనులు వ్యవహరించేవారు. దీనికి నాలుగు ద్వారాలున్నపట! ఈ నాలుగు ద్వారాల మధ్యనూ పున్న భాగమంతా షేతరూపమేనట! ఇది ముప్పయి ఆమడల పాడునూ, ముప్పయి ఆమడల వెడల్పూవుందని చెప్పడుకు. ఈ నడిమి భాగమంతా పవి(తమైనదే!

దీని తూర్పుద్వారం త్రిపురాంతకం. ఇది కర్నాలు జిల్లా మాక్కాపురం తాలూకాలో ఉన్నది. దక్షిణద్వారం సిద్దపటం. ఇది కడపజిల్లాలో వున్నది. పడమటిద్వారం అలంపురము. ఇది కర్నూలుకు సమీపంలో వున్నది. తెలంగాణములో వున్న ఉమామహేశ్వరం దీనికి ఉత్తర ద్వారం! ఈ నాలుగు ద్వారాల్లోనూ అనేక పుణ్యతీర్థాలూ, చేవాలయాలూ ఉన్నాయి.

పురాణాల్లో శ్రీశైలాన్నిగురించి వున్నది. కాని దీశి చరిత్ర తెలుసుకొనడానికి అది పెద్ద ప్రమాణం కాదశి చరిత్రకారులు భావించవచ్చును. కాని పూర్వం యిది గొప్ప వై భవంతోవుండిన దనిన్నీ, క్రీ.శ. మూడవ శతాబ్దంలో ఇక్పొకులు యీ ప్రాంతాన్ని పాలిస్తూ పుండేటప్పడు శైవులకూ, జైనులకూ కలిగిన మతకలహాల మూలంగా ఓటించి పోయినదనిన్నీ, చాళుక్యుల కాలంలో పునరుద్ధ రింపబడినదనిన్నీ చరిత్రకారు లే అంగీకరిస్తున్నారు. పధ్నాలుగవ శతాబ్దంలో కాకతీయులు ఆంధ్రస్మామాజ్యాన్ని పాలించినప్పడు—వారు శైవులయిన కారణంచేతనే

కాబోలు—ఈ శేతం చాలా ఆభివృద్ధిలోనికి వచ్చినది. పదపతురుమ్మలు పరిపాలకులయాక తిరిగి శీణించినది. పూర్వం శ్రీశైల దేవాలయం లోపలిభాగమునకు బంగారు రేకులు తాపడం చేసి వుండేవట! ఇది గొప్ప ఐశ్వర్యం గల దేవస్థానంగా వుండేది. అందువల్లనే ధనాశాపరులైన మతాంతరులు వాటినన్నిటినీ ఆపహరించారు. రోహిల్లాలు దీన్ని కొల్లగొట్టినట్లు తెలుసూవున్నది.

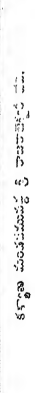
ఆదిశంకరులు భారతదేశం పూర్తిగా పర్యటన చేస్తున్న ప్పడు ఈ శ్రీశైలానికి వచ్చారట. ఆయన తాను రచించిన 'శివానందలహరి'లో మల్లికార్జున దేవుణ్ణి స్తుతించివున్నారు. నవనాధులూ, ఆక్రమహాదేవి, హేమారెడ్డి—మల్లమ్మ మొదలైన భక్తురాండ్రూ యిక్కడి మల్లికార్జునస్వామిని సేవించి సిద్దిని పొందారట!

శ్రీశైలదేవాలయ చర్మత కొంతవరకైనా తెలుసుకోడానికి గాననాలే ప్రధానాధారం. అవి క్రి.శి. 14-వ శతాబ్దం మొదలుకొని 17-వ శతాబ్దంవరకూ వున్నవి. వాటినిబట్టి దక్షిణదేశాన్నీ—ముఖ్యంగా ఆం(థపాంతాన్నీ పాలించిన రాజులందరూ కొద్దిగానో, గొప్పగానో యీ దేవునికి సేవ చేసియేవున్నారు. రెడ్డిక్షభువులైన ఆనవేమారెడ్డి, పెద కోమటి వేమారెడ్డి ఇక్కడ మండపాలూ, అవీ నిర్మించారట! విజయనగరం పాలించిన రాజులందరూ ఇక్కడ కొన్ని నిర్మాణాలు జరిపించారు. విజయనగర సామాణ్య చక్ర స్త్రీకృష్టదేవరాయలు కళింగాన్ని బయించి తిరిగి

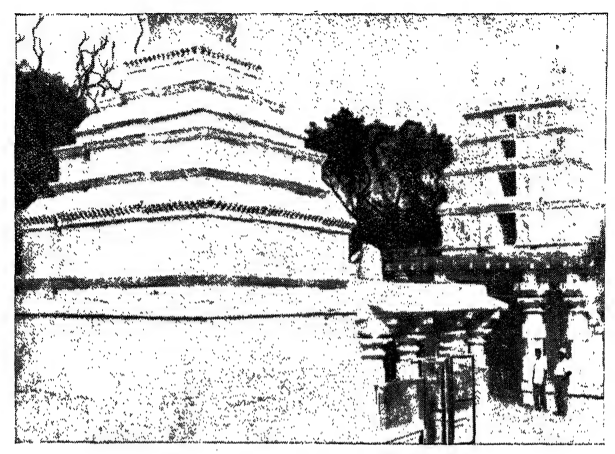


రత్నగర్భ గణపతి.









భమరాంబాలయ విమాసము, గోపురము.

వచ్చేటప్పడు ఇక్కడికి పచ్చి కొన్ని మరమ్మత్తులూ, కొన్ని నిర్మాణాలూ చేయించాడు. ఆయన వైష్టఫుడైనా ఈ దేవా అయం విషయంలో ఉపేషభావం చూపతేదు. ఆయన కాలంలోనే ఆయన సామంతులపల్లకూడా చాలా నిర్మాణాలు జరుపబడ్డాయి. ఇక్కడి వారికి అనేక దానధర్మాలు చెయ్యబడ్డాయి.

మహారాష్ట్ర చ(కవరై ఛ(తవరె శివాజీ ఇక్కడ మందిరా లనూ, బోవాలయపు ఉత్తర గోపురాన్నీ కట్టించాడు. ఆ గోపురమే యిప్పడు శివాజీ గోపురంగా (పనిష్ణమై ఉన్నది.

తెలుగు మహాకపులుకూడా తమ గ్రంధాల్లో శ్రీశైల బేపుని (వకంనించియున్నారు. భారతంలో శ్రీశైల (పకంన పుస్పది. శివకపులయిన పండితారాధ్యుడూ పాలకురికి సోమ నాథుడూ ఇక్కడి పర్వతలింగాన్ని గొప్పగా స్తుతించారు. శ్రీ నాథమహాకవి కాశీఖండంలోనూ, శివరాత్రి మహాత్మ్యం లోనూ శ్రీశైల వైశిష్ట్యాన్ని వివరించాడు. మొదట వైష్టవుడై తర్వాత శైవుడుగా మారిన రంగనాథకవి యీ దేవుని నుతించాడు. నాగలూటి—శేషనాధుడు శ్రీ పర్వత పురాణ మనే (పబంధాన్ని రచించి యీ దేవుడికే అంకితం చేశాడు. ఇలా స్తుతించినవారు ఇంకా ఎంచరోపున్నారు.

ఒకప్పడు గొప్ప స్థితెలోవుండిన శ్రీశైలకేట్రం నడుమ చాలాకాలం ఓణదశను అనుభవించినా ఇప్పడు మళ్లీ మంచి రోజులు పచ్చాయి. భారతదేశానికి స్వాతం[త్యం లభించ డమూ, ప్రత్యేకంగా అం[ధరాష్ట్రం ఏర్పడడమూ—ఈ అభివృద్ధికి నూచకములు. ఆం[ధ[ప్రచేశ ప్రధానామాత్యు లకూ, దేవాదాయధర్మా దాయశాఖాధికారులకూ—ఈ జే[తాన్ని అన్నివిధాలా అభివృద్ధిచేసే నంకల్పం కలగడం గొప్ప నంగతి! ప్రజానహకారంతో వారు తమ నంకల్పాలను నౌరవేర్చుకొని దీన్ని భారతదేశంలోని శైవకేట్రాలలో ముఖ్య మైనదానినిగా ఒనర్బగలరని దృఢంగా విశ్వసించు చున్నాను.

# သြဘံ•ီဒီဘ ျခီ သောဘ်မည်

బులుసు - వేంకటన నుణయ్య

పరమేశ్వరునికి ఇష్టమైన పర్వదినాల్లో శివరాత్రి ఎంతో ముఖ్యమైనది. శివరాత్రి—పార్టమీ అమావాన్య మొదలైన వాటివలెనే ప్రతీనెలా పస్తూ వుంటుంది. అయినప్పటికీ మాఘమానంలో వచ్చే శివరాత్రి మరీ ముఖ్యమైనది. అందువల్లనే అది మహాశివరాత్రి అని చెప్పబడుతూ ఉన్నది. ఆ దినం (శద్ధతోనయినా నరే—(శద్ధలోనండా అయినానరే—అచరించాలనే నంకల్పం అమిమాత్ర మున్నూ లేకపోయినానరే—విదో ఒక విధంగా—శివరాత్రి వతాన్ని ఆచరించినట్లయితే నమ్మస్తపాపాలూ సశించి అంతమందు కైవల్యం లభిస్తుంది. ఆ విధంగా ప్రతంటి ఆచరించినపారిమీద పరమేశ్వరుడికి ఆపారమైన కృప క లు గు తుం ది. మాహాత్కృష్టమైన ఈ పర్వదినం మహత్తును గురించి మహాశవీ, కవిసార్వభాముడూ అయిన శ్రీనాథుడు తన శివరాత్రి మాహాత్మ్యం' అనే ప్రబంధంలో వివరించి ఉన్నాడు.

యుగయుగాంతరాల క్రిందట పరేమేశ్వరుడు సంహార కార్యనిమగ్నుడుకాగా, ప్రశయం ఏర్పడి, చరాచరాలతో భూమి నముద్రంలో మునిగి పోయింది. అప్పడు విష్టువు వరాహరూపాన్ని ధరించి, నముద్రంలో మునిగి, భూమంత లాన్ని బయటికి తెచ్చి, యథాస్థానంలో నిలిపి, తన శ్రమను తీర్చుకోవడానికి పాల నముద్రంలో శేషశయ్యపై పరుండి విశాంతి పొందసాగినాడు.

భూమండలం యథాస్థానానికి వచ్చాక—స్థారంగా నిలిచాక— బ్రహ్మ పునఃనృష్టికి ప్రారంభించాడు. నృష్టి కార్యం న్యకమంగానూ, నిర్విహ్నంగానూ జరిగింది. పడ్మ గర్భుడికి చాలా నంతృ ప్రకలిగింది. తనవల్లనేగదా, యా సృష్టి అంతా ఆరుగుతున్నదనే అహంభావమూ కలిగింది అతనికి. తనకు ఎవ్వరూ ఎదురులేరని అతడు అనుకుంటూ, భూమండలంలో నంచరిస్తూవుండి ఒకప్పడు జీరనముండం దగ్గరికి వెళ్లాడు. అక్కడ—నముందమధ్యంలో శేష తల్పంపయి పరుండి—ఆనందిస్తూవున్న విష్ణుచేవుడు బహ్మకు కనిపించాడు. అతడెవడే విచిత్రవ్య క్రివలెటు మాడనట్లు నిర్లక్ష్యంగావున్నాడు.

నృష్టిక రై అయిన తనను ఆ వ్యక్తి గౌరవించక పోవడమే కాకుండా, అలక్యంగా చూచినందుకు బ్రహ్మకు కోపం వచ్చి "ఎవరయ్యా, నీవు?" సన్పు కొంచెమయినా లెక్క చెయ్యకుండా యో సముబ్రంలో నాగశయ్యవయి హాయిగా పడుకుని పున్నాపు ?'' అని గద్దించి ప్రస్తించాడు.

విష్టుబోవుడు చిరునవ్వు నవ్వుతూ ఆటయా! నీజెవరో— పంతవానివలె ఉన్నావు. నానంగతి సీనుతెలియనట్లున్నది. ఈ మహా(పళయంలో —నము(నంలో మునిగిపోయిన భూమిని తెరిగీ—నము(చంలో మునిగి తెచ్చి పునరుస్థ రించిన వాతను నేనే! నేను ఆ పని చెయ్యకపోలే—ఈ భూమండలవబాలేదు—నీభాలేవు. ఈ సంగతి తెలునుకుని, నీజారిని నీవుపో. లేకుంటే (పమాచం నంభవిస్తుంది, హా(గత్త!" అని గట్టగా జబాబు చెప్పాడు.

ఈమాట వినేనరికి (అహ్మదివుడిగి విస్టువుపయి పదరీ తంగా గోపంచచ్చినది. తానే నర్వశన్తుంచే (భాంతిలో ఉన్నందువల్ల (అహ్మకు విష్ణువును ఎప్పించాలనీ, ఎప్పించి, ఓడించి, తన శ కైని వెల్లడించాలనీ గోలిక గలిగింది. తానే నర్వొత్కృష్టుడనని అనుగొంటున్న విష్టుబోవుడున్నూ, ఏమాత్రమూ వెనకతియ్యాలేదు. (అహ్మ ఆభిద్రాయం గుర్తించి, తానూ అతనితో పారడానిగి సంకల్పించాడు. యుద్ధంలోగాని తన శ క్తి వెల్లడిగాదనీ, వెరే విధంగా (అహ్మకు బుద్ధిచెప్పడం సాధ్యంగాదనీ దృధంగా విష్ణువు విశ్వసించాడు. ఈ సంకల్పాలకు ఫలంగా వారిరువురూ ద్వంద్వయుడ్డానికి పూసుకున్నారు.

కొంతసేపు యుద్ధం బరిగింది. ఒకప్పడు (బహ్మది పైచెయ్యికాగా, మరొకప్పడు విష్ణుచేపునినే పయిచెయ్యి అవుతూపుండినది. గెలుపునూ, ఓటమినీ నిర్ణయించడం సాధ్యం కాలేదు. ఇద్దరికీ వినుగు కలిగింది. శ్రమ పడకుండా దేవతలయితేమాతం ఎంతకాలమని యుద్ధం చెయ్యగలరు? అందుపల్ల బ్రహ్మ తాను శివునిపల్ల నంపాదించినట్టిదీ...ఎంతో విషమపరిస్థితి ఏర్పడినప్పడు గాని ప్రయోగింపరానిదీ అయిన పాశుపతాస్త్రాన్ని విష్ణువు పయిని ప్రయోగించాడు....దానికి మరితిరుగులేదనే అభివాయంతో. పాపం! బ్రహ్మకు తెలియదేమోకాని

విస్టుదేవునికికూడా శివుని ఆను(గహంవల్ల పాశుపతాస్త్రం లభించేవుంది. [బహ్మ పాశుపతాస్త్రాన్ని తనమీచ ప్రయోగించడంచూచి, విస్టువుకూడా—తిరుగులేని తన పాశుపతాస్త్రాన్ని [బహ్మమీదికి పంపినాడు. ఇక నేముంది? నమాన శక్తిగల ఆ రెండు ఆస్త్రాలూ ఎక్కువ తక్కువలు లేక—ఒకదానిమీద ఇంకొకటి విరుచుకుని పడి పోర సాగినవి.

ఈ విషమపరిస్థితిలో ఒక విచ్భితమైన నంఘటన జరిగినది. ఆదేమిటంటే—ఆ పోరాడుతున్న రెండు పాశుపతాస్త్రాల మధ్యనూ ఒక ఆగ్ని స్తంభం చూస్తూవున్న పాటుగానే ఉద్భూతమయినది. అదివేడిగానూలేదు.— చల్లగానూలేదు. ఆది మీదికి ఎంత ఎత్తువున్నదో తెలియదు. ఆడుగున ఎంతలోతునుంచి వున్నదీ తెలియలేదు. దాన్ని చూచి (బహ్మ విష్ణువులిద్దరూ ఆశ్చర్యంలోమునిగి తమ విరోధాన్స్ పూర్తిగా మరచి పోయారు. ఆనలుసంగతిని విడిచి—ఆస్తంభంయొక్క తత్త్వం ఏమిటో తెలుసు కోవాలనే కుతూహలమే వారికి ఎక్కువగా కలిగినది. అందువల్ల బ్రహ్మ హంనరూపం ధరించి మీదివైపువెక్టాడు. విష్ణువు దంష్ట్రారూపం ధరించి పాతాళంవైపు చెళ్లాడు. వారు ఎంతదూరం వెళ్లినా అంతు దొరకలేదు. అందువల్ల వారిద్దరూ తిరిగి కలుసుకుని "ఇది పరమేశ్వరుని మాయయేకాని వేరొకటి కాదని'' నిర్ణయించి....తమ అహం భావాలను ఆణచడానికే ఆతడు యీ విధంగా కల్పించాడని తెలుసుకొని—ఆ దేవదేవుని సుతింప సాగినారు.

ఇలా స్తుతించగా స్తుతించగా—ఆస్తంభం నడుమ సుంచి పరమశివుడు (పత్యకమై, (బహ్మ విష్టుల అవివేకాన్ని వివరించి—తన వరంవల్ల లభించిన పాశుపతాస్త్రాలను ఒకరిమీద ఒకరు (పయోగించుకోవడం తప్పనీ, ఇక నెప్పడూ యిలా చేయపద్దనీ మందలించాడు.

ఆసైని శివునిమీద వారిద్దరికి భక్తి ఆధికమైనది. ఆ దేవదేవునికి తమ మీద ఆపారమైన దయ కలగడానికి తగిన (వతమేదైనావుంటే చెప్పవలెనని వారు కోరారు. ఆవ్రతంవల్ల తామే కాకుండా, తెక్కిన (ప్రజలందరూ కృతార్థులై, పరమశివుని అను(గహాన్ని పొందగలరని వారి ఆభి[పాయం.

అప్పడు పరమశివుడు మాఘ బహుళంలో వచ్చే శివరాత్రి మహాశివరాత్ర అని చెప్పబడుతుందనీ, ఆదే తనకు మిక్కిల్ బ్రియమైనదనీ—ఆ నాడు ఉదయంనుంచి నియమంతో వుండి, శివపూజలుచేసి, రాత్రి జాగరం చేసినట్లయితే—తనకు ఎక్కువ అనుగ్రహం కలుగు తుందనీ, శివరాత్రి (పతాచరణంవల్ల నమన్ల పాపాలూ నశిస్తారునీ, శివసాయుజ్యం లభిస్తుందనీ తెలియబేశాడు. ఈ మ్రకంయొక్క విశేషం ఏమిటంటే—ఎంత పాపాత్ముడయినా నరే—ఎక్టిస్థితిలోవున్నా నరే—శివరాత్రి నాడు జరిగే పూజను చూచినట్లయితే—ఆపాపాలన్నీపోయి శివసాయుజ్యం లభిస్తుంది. దీనికి దృష్టాంతంగా మనం సుకుమారుని చరిత్రను [గహించవచ్చును.

దండకారణ్య భాగంలో వింధ్యపర్వతాలున్నాయనే విషయం అందరికీ తెలుసునుగదా! ఆపర్వత పరిసరంలో నర్మదానబితీరాన రత్మపురం అనే పేరుగల పెద్దపట్నం ఒకటి ఉన్నది. ఆటాంతాలు అరణ్యమయాలు కావడం పల్ల అక్కడ అధికంగా ఆటవికులే నివసిస్తూపుంటారు. అందువల్ల శబరరాజైన హేమాంగదుడనేవాడే ఆ రాజ్యానికి బ్రహమై బ్రహజలను న్యాయంగా పరిపాలిస్తూవుండేవాడు. ఆ రాజుదగ్గర యజ్ఞవత్తుడనే పేరుగల బ్రహహ్మణుడు మంత్రిశావుండేవాడు. ఈ మంత్రి గౌప్ప బుద్ధిమంతుడు. అందుచే ఇతని నహాయంపల్ల రాజ్యం బ్రహారంజకంగా పాలింపబడుతూ వుండినది.

ఆ రాజూ, మం[తీకూడా గొప్ప శివభక్తులు. నర్మదానది తీరంలోని ఒక పెద్దపటపృకుం కిందపున్న ఓంకారేశ్వరుడుని వారు నిత్యమూ నదీస్నానానంతరం ఆభిషేకించి, ఆ తర్వాతనే తమ కార్య కలాపాలు చూచుకునేవారు. ఎట్టి నమయంలోనైనా నరే—వీరు ఓంకారేశ్వరాభిషేకాన్ని విన్మరించేవారుకారు.

యజైదత్తుడికి సంతాసం లేకపోవడమనే ఒక్క కౌరత తప్ప మరెలోపము లేదు. భగవద్భక్తుడైన ఆతడు, తాను తరించడానికి భగవంతుని కృపయే కారణమసీ, సంతానానికి దానితో నంబంధంలేదనీ, అందువల్ల 'సంతానం కలుగలేదే' అనే విచారం అనవనరమనీ భావించి నిర్వి చారంగా ఉన్నాడు. కాని, ఆతని భార్య ఆయిన నుశీలాదేవికి—తనకు సంతాసంలేదనే విచారం ఎంతో ఎక్కువగా జాధించసాగినది. ఇరుగు పొరుగుల అమ్మ లక్కులు తమ బిడ్డలను బుజ్జగిస్తూ—ముద్దులూ, మురి పెములుకురియిస్తూవుంటే—ఈమె మనస్సు ఎంతో చిన్న బోయేది—తనకు ఆటువంటి ఆధృష్టం కలగడంలేదని. ఆమె విచారంతో కుమిలిపోయేది. ఆదే ఆమెకు మనో పేచనగా తయారయిసది. ఈ విధంగా విచారించడానికి కారణమేమిటో యజ్ఞదత్తుడికి చాలాకాలంవరకూ తెలియ లేదు. ఆతడు ఎన్నిమార్లు ఎంత ఆడిగినా ఆమె చెప్పనేలేదు. ఆయన చివరకు నిర్బంధించి ఆడగగా—తనకు సంతాన ్పాప్తిలేక పోవడమే విచారానికి కారణమని ఆమె తెలియ జేసింది.

తర్వాత యజ్ఞదత్తుడు కొంచెంసేపు ఆలోచించి "పరమేశ్వరుని సేవించేట్లయితే కోరిన కోరికలు తప్పక నెరవేరుతవి. కాబట్టి సీవు నియమంతో పరమశివుని

పూజిన్హావుండు'' అని భార్యకు బోధించాడు. అపె ఆచంచల భక్తితో పరహేశ్వరుణ్ణి ఆరాధింపగా, ఆరాధింపగా——చివరకు ఆయనకు అను[గహం కలెగినది ఆమెకు ఒక చక్కని కుమారుడు కలిగాడు. 🛭 అ బాలుడు మన్మధునిమించిన అందము కలవాడూ, సుకుమారమైన వాడూ కావడంవల్ల తల్లి దంగడులు వానికి సుశుమారుతనే పేరు పెట్టారు. ఆ బాలుడు శుక్షపక చర్మమనిపలె దినదిన ప్రవర్ణమానుడు ఆగుచు, ఆ యా నమయాల్లో జరగపలసన సంస్కారాలను పొంచుతూ, సమస్త విద్యలూ అభ్య సించాడు. సుకుమారుడు (పతిభావంతుడు కావడంవల్ల విద్యలన్నీ నులభంగా పట్టుబడ్డాయి. ఆయినా, అతడు ముద్దుగా పెరగడంపల్ల-స్వేచ్చగా తిరగడం అలవాటయింది. |కమ**ంగా అతని**8 స్వేచ్చగా తిరిగే ఆకతాయులతోస్నేహం ఏర్పడినది. జారత్వం అలవాటయింది. ఇతడు అండ గాడుగా పున్నందువల్ల యువతులు మలభంగా మకు మారుడుకి లొంగిపోయేవారు. అందుపల్ల మజలకు ఇతనిని చూడగానే గొప్ప భయం కలిగేది. ఇతని ప్రసత్తనను గురించి జనులు రాజుతోనూ, మంక్రతితోనూ చెప్పారు. కుమారుణ్ణి ఆదుపాజ్ఞలలో ఉంచవలసినదిగా రాజు యజ్ఞదత్తుణ్ణి హెచ్చరించాడు. యజ్ఞదత్తుడూ, అతని భార్వ సుశీలాదేవి కుమారుడికి ఎన్నోబుద్దులు చెప్పనారు. ఆతడు ఈవిధంగా [పవ ర్థిస్తే—ఆతనికే కాకుండా ఆతనిమూలంగా తమకూ ఆపాయం కలుగుతుందన్నీ రాజు కోపించి యట్ల దత్తుని ఉద్యోగం తీయించివేస్తే, తమకుటుంబానికి జీవన మార్గమేలేకుండా పోతుందనీ, అందుపల్ల—ఇకనైనా జా(గ త్రగా నడుచుకోవాలనీ పరిపరివిధాల హతం చెప్పారు. సుకుమారుడున్నూ వారి మాటలను 14ద్దగావిని, ఆలాగ బుద్ధిగానే నడుచుకుంటానని గట్టిగా చెప్పేను.

సుకుమారుడు తల్లిదం(డులకు యీ మాదిరిగా మాట ఇచ్చాడేగాని, ఆ విధంగా నడుచుకోవడం సాధ్యం కాలేదు. ఎక్కడే—వామటేవుడు, శుకుడు మున్నగువాళ్ళే తప్ప ముక్తులు కారని, హీతాలు బోధించేవారిలోకూడా ఎన్నో లోపాలు ఉంటాయనీ—అందుపల్ల వాటిని లెక్కచెయ్య నక్కరలేదనీ ఆతనికి తోచినది. అందుపల్ల ఆతడు వెనకటి రీతిగానే స్వేచ్ఛగా ప్రవర్ధించసాగినాడు. మద్యపానం, మాంసభకణంకూడా అలవాటయాయి. ఇతని ఉప్పదవం పజలకు ఎక్కువయింది. అందుపల్ల వారు మళ్లీ ప్రభు వుకు మనవిచేశారు. ఆతడు సుకుమారుడికి దేశాంతరవాన శిక్ష విధించాడు. అందుపల్ల అతడు ఆ దేశాన్ని విడిచి పోవలసి పచ్చింది. అతడు కీకటదేశంలో కొంచెంకాలం వృండి, తర్వాత హూణదేశానికి పోసాగినాడు. దారిలో ఒక పెద్ద నేర్లన్ను కనబడితే అందులో స్నావం చేసి, తీరానికి పమిపంగా కూచుని కొంత సేపు విశాంతి తీనుకోసాగినాడు. ఆ నమయంలో అక్కడికి ఒక కడబాతి కన్యక తన చెలిక తైకోకూడా స్నానం చెయ్యడానికి వచ్చింది. ఆమె మిక్కిలి అంచక తై. ఆమె అందానికి ముస్టుమై నునుమారుడు ఆమె మై పే రెన్నవాల్పకుండా చూడసాగాడు. అతడు నరన్ను ఒడ్డునరే పుండడంపల్ల—స్నానం చెయ్యడానికి నిగ్గువతి, ఆ యువతి అతనికి నమస్కరించి ''అయ్యా! ఓమ చాలా ఉ త్తమపంశంలో జన్మించినట్టు కానవస్తున్నాడు. నేను ఇక్కడ స్నానం చెయ్యడానికి వచ్చాను. దయచేన కొంత దూరంగా తన్న కోవాలని ప్రార్మిస్త్రన్నాను '' ఆన్ఫడి.

అక్పడు నుకుమారుడు కొంటెం దూరంగా దెళ్ళిపోయి. ఒక చెట్టుకుడును కూర్పున్నాడు. ఆ జాలిక స్పానం చేసి, తన చెలికతై తెబ్బిన టర్వు ఢరించి గృహూన్ముఖురాలై చమ్మావుండి, నముకంలోని కుకుమారుడిని చూచినది. అమెను అతడు చలపుగాలిపే చూపులకి చూశాడు. ఆగె. కూడా (పేమ చెల్లడిపోస్టీ కోగంటి చూపులకి అతకని చూస్ నుంచకూరం చేసింది. అతని చక్కవనిం ఆమెను ముగ్గు రాలిని చేసినది.

సుకుమారుడు ఆమె చక్కవనాన్ని హిగిడుడూ, తనరై సమీ చూపి, తన సమీసు అంగకరించాలని సార్థించాడు ఆమెకు, అతనిమీటి సమీప పున్నా .-తాను కటిబాతి బాలిక నిని, అతడు తన్ను స్టామించడం భావ్యం కాటినీ పలికినది. అతడు తనకు బాతితో నటింఛమమీ లివినీ, అనురాగమె సహనమనీ, తన్ను అనుగ్రహించాలని మళ్ళి విడుకున్నాడు.

అందుకామి మగవాళ్ళను నమ్ములేమన్, గౌంతగాలం స్రేమగా వుండి, ఆ తర్వాత మరొక వనితను (పేమించి, మనకటివానిని విడిచిపడుతూ వుంటారన్, వారి మనన్ను మక్కులి చంచలమైనదనీ పలికి, ఎప్పడూ తన్ను విడవ కుండా వుంటానని మాట యిస్తే—అతనిరో వుంటానని చెప్పనడి.

మంచిచెడ్డలు మగవారిలోనూ, ఆడవారిలోనూనూడా పున్నాయనీ, ఒక్క మగవారిచే నిందించ నక్కరలేచనీ— భర్తలు మరణించినా (ఖతిశివున్న) భార్యలు చాలామంది పున్నారనీ,తన భార్య ఆయిన (చమద్వరగోనం, వివాహం కావడానికి ముందే రురుడు తన ఆయువులో నగం ధార పాశాడని—నుకుమారుడు చెప్పాడు.

తుదను ఆ బాలిక — గట్టి [పతిబ్హ చెయ్యాలని సుకు మారుడిని కోరింది. ఆతడు, దానికి నమ్మతించకపోతే— తాను మరొకనిని వివాహమాడనూడదని నిశ్చయించు కొన్నందున—అగ్నిలోపడి ఆత్మహత్య చేసుకుంటానని చెప్పనది.

అప్పడు నుకుమారుడు, అమెకు తనమీద వున్న అను రాగానికి మిక్కలి నంతోషించి ఎట్టి స్థితిలోనూకూడా ఆమెను వివవనని ప్రమాణం చేశాడు. తర్వాత వారిద్దరూ కొంతసేపు ఆనందంగా కాలం గథిపారు.

ఆ యువతి నుకుమారుడిని [పేమించినదే కాని, యా నంగతి తెలిస్తే తమ యుంటిలో తలిదం[డులూ మిగిలిన బంధుఫులూ ఏమంటారో ఆనే భయం ఆమెకు ఫుండనే ఫున్నది. అందువల్ల ఇతరులకు ఎవ్వరిక్ తెలియకుండా రహన్యంగానే అతనితో కలిస్మెలిన్ ఫుండాలనే అభి పాయం కలిదినది. ఆమె ఆతన్ని ఆ నమయంలో విడవ లేక విడవలేక విడెచి వెళ్లుతూ యులా అన్నది.

"సుకుమారా! ఆదీగో—ఆ వైపు చూడు. వేటపల్లె కనబడుతున్నాదిగదా! దానికి అవతలే మేముండే వెలివాడ పున్నది. దానికి బాణం వేసేటంత దూరంలో ఒక నది పున్నది. ఆ నదికి అవతలి ఒడ్డున భదకాళి దేవాలయం ఒకటి ఉన్నది. అక్కడ—పూజానమయంలో తప్ప తతిమ్మా నమయంలో ఎవ్వరూ పుండరు. నీపు ఆ దేవా లయంలో సుఖంగా నివసించవచ్చు. ఆ దగ్గరే బ్రాహ్మణా గ్రహారం వకటి పున్నది. నేను ఆ ఆగ్రహారానికిపోయి, బాహ్మణగృహాల్లో యాచించి, ఆహారం తెచ్చి నీకు ఇస్తూ పుంటాను. రాత్రిగాని, పగలుగాని—నాకు వీలయినప్పు తల్లా నిన్ను కలుసుకుంటూ పుంటాను. మన బ్రవర్తన ఇతరులకు తెలియకుండా సుఖంగా కాలం గడుపు దాము." అని.

సుకుమారుడు ఆమె చెప్పినట్లో చేశాడు. అతని ప్రయురాలు—తాను చెప్పినట్లో ఆగ్రహారంలోని యుండ్లకు పాయు అన్నం యాచించి తెచ్చి సుకుమారుడికి ఇచ్చింది. అతడు ఎంతో ఆప్యాయంతో కొంత భుజించి, కొంత ఆమెను తినమన్నాడు. తర్వాత వారు సుఖంగా కొంతసేపు కాలం గడిపారు.

ಈ ವಿಭಂಗ್ ೯೦ತಕ್ಕಾ ಚರಿಗಿಂದಿ.

కుకుమారుడు తాను గొప్ప (శోత్రియుకివలె నటిస్తూ— తరచు భగవద్ద్యానం చేస్తూపున్నట్లు కూర్చుని—జనుల మనస్సును ఆకర్హించేవాడు. తనపై వుండే గౌరవంతో పిలి చిన (బాహ్మణుల యిండ్లకు తరుచుపోతూ, (శాద్ధాదులలో సిగబంటిగా భోజనం చేస్తూ, వుండేవాడు. భద్రకాళిగుడికి పచ్చే అాంత్రికుల పరిచయం నంపాదించి ఆనేక మంత్ర తం[తాలు నేర్చుకున్నాడు. నిధినిజేపాలు కనిపెట్టే విద్యలు అవగాహన చేసుకున్నాడు. (కమంగా—ఆతనికి—రాత్రి ఆ గుడిలో మొక్కుబడులు చెల్లించడానికి పచ్చే బందిపోటు చెంగలతోనూ మంచి పరిచయం కలిగింది. అప్పడప్పడు వాళ్లతోబాటు తానూ కొల్లగొట్టడంకోనం పోతూ కొంతధనం సంపాదించేవాడు. నంపాపించిన ధనాన్ని తన స్థియారా లికి నగలకనీ, నామేలకనీ, చీరలకనీ, రవిశెలకనీ యిస్తూ ఉండేవాడు. అతని స్థియారాలో—పాలంపనీ నేపం మీవనో—అడవిలో విప్పపువ్వు పీరడానికని చెప్పో—మరో సాకు కల్పించుకునో—గుడికివచ్చి తన ప్రియుణ్ణి కలును కుని, ఆతన్ని తృ పై పొందిస్తూ వుండేది.

కొంతకాలం అయేనరికి సుకుమారుని |పవర్తన బాగా లేదని జనులందరికీ తెలిసిపోయింది. మొదట చాటు హుటునా, తర్వాత ఆతని యొదురుగానూ జనం ఆతన్ని నిందించసాగారు. చివరకు బందిపోటు దొంగల జట్టుతో కూడా ఆతనికి సంబంధం ఉన్నట్టు పసిసట్టారు. అక్కడ ఉంటే యిక (పమాదం తప్పదని ఆతనికి తోచి, శ్మీపుంగానే దేశాంతరానికి వెళ్లిపోవాలని నిశ్చయించుకుని, తన అభి ్రాయాన్ని [పియురాలికి వెల్లడించాడు. తనను ఆక్కడ విడిచిపెట్ట్లి అతను ఒక్కడూ వెళ్లిపోతాడని సందేహించి, ఆమె ఎంతో దుఃఖించినది. తన్ను విడిచిపెట్టి వెళ్లిపోలే బలవంకంగా |పాణం విడిచిపెడతాననీ, ఆపుణ్యం అతనికే చక్కుతుంచనీ పలికినది. సుకుమారుడు నవ్వుతూ, 'నిన్నిక్కడ విడిచిపెట్టి నేనెక్కడికి వెళ్ళగలను? వెళ్లి యెలా జీవించగలను? నేను వెళ్ళడం యెలాగూ నిశ్చ యమే! నిన్ను తీసికొనే వెక్తాను. ఇతరులకి తెలియకుండా రాత్రికి రాత్ర్ బయలుదేరి వెళ్లాలి. రోపు ఆర్థరాత్రికి నీవు ఇక్కడికి రా.' అని చెప్పాడు. మర్పాడు—ఆ విధంగానే ఆమె రాగా, భ[దకాళికి మొక్కి—ఆ పడుచుతోళూడా, చేశాంతరానికి వెళ్లిపోయి, ఆక్కడ సుఖంగా జీవకం గడపసాగాడు కొన్నాళ్లకు అతనికి ఆ యువతివల్ల కుమారులూ, కుమారైలూకూడా కలిగారు. సలుగు రైదుగురు పిల్లలుకలిగి, వాళ్లు పెద్దవారయాక ఆమె మరణించినది. ఆమె మరణంవల్ల నుకుమారుడుకి ఎంతో దుఃఖంకలిగినది. కుమాళ్లు ఆమెకు ఉత్తర్శక్రియలు జికిపించారు.

దేశాంతరంలో (బాహ్మణుడుగా చెల్లుబడి అవుతున్న సుకుమారుని దుష్టవరైన అక్కడ వారికీ తెలిసిపోయింది. అందరూ అతన్ని బహిష్కరించారు. (గామంలో అతడిని నివసింపనియ్యలేదు.

అప్పటికి ఆతనికి ఆరవైయోళ్లపయన్ను. అయినా—అందరూ తనను పెలిపేయడంపల్ల ఏమ్మాతమూ అధైర్య పడక నుకుమారుడు ఉందువిడిచి, చెంచులగూడెంలో నివానం ఏర్పరచుకుని వాళ్లతోనే కలిసిమెలిసిపుండేవాడు. వాళ్లతో పాటు పేటలో పాల్గొని, మృగాలను చంపి, ఆ మాంనంతోటి, ఆడవులలో దొరకే మవ్యాలతోటి జీవనం గవిపేవాడు. వీటికి అలవాటు పడడంపల్ల—ఆరవైయోళ్లు బాటిన పయస్సులోకూడా అతనికి బలం తగ్గలేదు. అతని దుష్ప్రవర్తన అంతకంతకు ఆధికం కాటొచ్చినటికాని, తగ్గలేదు. ఆ నీచుడు చివరకు తన కుమారైలనే మోహించినాడు!

ఆనాడు మహాశివరాడ్! (పజలు ఎంతో భక్తితో శివపూజ చౌయ్య డం కో సం—ఎన్నో కల్పాలనుంచి పున్నట్లుగా—చాలా పురాతనమైన శ్రీ నాగేశ్వరలింగం ప్రతిష్ఠించబడివున్న దేవాలయానికి గుంపులు గుంపు లుగా వస్తున్నారు. ఆ లింగం ఆదిశేసుడు (పతిష్ఠ చేసినదట!

ఆ దేవాలయవు ఆవరణలో కొన్ని పూలచెట్లున్నవి. భగవంతుని పూజుకు కావలస్న పూలకోనమే ఆ మొక్కలు ఎంతో జాగ్రత్తగా పెంచబడుతూ ఉన్నవి.

ఆశ్తివృద్ధయిన సుకుమారుడు తన పుత్రికలు తలలో భరించడానికోనం, కొన్ని పువ్వులు తేదలచి....ఈ చేవాలయా వరణంలోని చెట్లలో చాలా పువ్వులు వుండడంచూచి, వాటిని కోనుకోవడానికి వచ్చాడు. చూడాలనే యిష్టం లేకపోయినా—అతడికి దేవాలయంలో జనుగుతున్న అభి షేకమూ, పూజా నృష్టంగా కాసవచ్చాయి. చూడగానే—అతనిలో ఒక గొప్ప మార్పుకలిగినది. పుద్య పానంవల్ల తన శరీరం తూలిపోతూవున్నా—అతనికి గుడి లోపలికి పాచాలనే సంకల్పం కలిగినది. తడిబట్టలతో వచ్చి శివునికి చాలామంది ఆభిషేకం చేయడంపల్ల.....నేల అంతా చాలా చిత్తడిగావున్నది. దేవుడిదగ్గర మినుకు మినుకు మంటూపున్న చిన్న దీపం పున్నా—వాని చెలుగు చాలాన్వల్నం! అందువల్ల గర్భగుడి అుతా అంఛకార బంధురంగా వృన్నది. సుకుమాకుడు జోగుతూ, తూలుతూ రావడంవల్ల ఆ చెమ్మునేలపైని కాలుజారి బోరగిలా పడ్డాడు. అందుపల్ల శివునికి సాష్టాంగ సమస్కారం చేసి నట్లయినది. గాలికి ఎగిరిపచ్చిన కేతకీరబస్సు ఆతని శరీరంపైని పడగా, అది భన్మము పూడుకౌన్పట్లయి నది. నుకుమారుడు నాగేశ్వరలింగాన్నీ, దాని పూజనూ చూస్తూ న్నిదలేకుండానే ఆరా(తంతాగడపినాడు. అందు వల్ల ఆతనికి మహాశివరా,తెనాడు జాగరంపుంచిన ఫలం లఖించింది. ఈవిధంగా—ఆతనికి శివరా(త్వతాన్ని పూ రైగా ఆనుసరించడం జరిగినది.

మరి కొంత కాలానికి ఒక వ్యాధిమూలంగా సుకు మారుడుకి మరణం సంభవించినది. ఆప్పడు యమ

దూతలు వచ్చి యితని జీవృడిని యమలోకానికి తీనుకు పావడానికి సిద్దపడ్డారు కాని, ఇంతలోనే కైలానం తీసుకుని పోవడానికి శివ**దూ**తలు వచ్చారు. యమ దూతలు సుకుమారుడిని విడవ వీలులేదని పట్టుపట్టారు. వారిక్, శివదూతలక్ కొంతసేపు వాదనజరిగింది. శివరాత్రి ∤వతం ఆచరి౦చినవారికి పాపపుణ్యాలతో లెక≀ౖలేదనీ, వారు తప్పకుండా శివసాయుఖ్యం పొందవలన్నచేననీ రుడ్రక్రికరులు వాదించారు. యమడూతలు వినకపోగా— వారిని చావగొట్టారు. ఆవిధంగా చెబ్బలుతినీ కూడా యమభటులు సుకుమారుణ్ణి తమలోకానికి యాడ్బునికొ పానాగనారు. ఆ సమయంలో శివుని (పమధుడుపచ్చి వాళ్లని ఆడ్డుకొన్నాడు. యమదూతలు అతనినిచూచి భయ పడినా, తాముచేస్తున్నపని న్యాయమే ఆనీ, గొప్ప పాపాలు చేస్తున్న నుకుమారుడు నరగానికి పోపలస్నవాదే ఆన్ వివ రించి చెప్పారు. ఎంతో (బతిమాలారు. తమ్ము ఎలాటి బాధలు పెట్టనా.....పడతాము కాని, (పథునిఆజ్ఞ తెరన్క రించ లేసున్నారు.

అప్పడు శివదూతలు ఊరుకోక, యమభటులమీవ పడ్డారు. రెండు పక్షాలకూ పెప్ట యుస్టం జరిగినది...ఈ విషయమంతా ఒక కింకరునివల్ల యముడు తెలుసుకుని తన భటులకు సాయంగా ఉలుంబరుడనే సేనానిని పంపాడు. కాని (పయోజనంలేక పోయింది. రుద్రకిం కరులముందు యమకింకరులు నిలవరికపోయారు. వారు చెల్లాచెవరై పారిపోయినారు.

ప్రేమ శివదూతలు నుకుమారున్ని జైలాసానికి తీసుకు పోయి, పరమశివుని దర్శనం చేయించారు. ఆ దేవదేవుడు ఇకన్ని ఎంతోవాత్సల్యంతో బుజ్జగించి మ్రామధుల్లో స్థానం ఇచ్చాడు.

సుకుమారుడు శివరాత్రి (వితాన్ని ఆచరించాలని ఆను కోకపోయినా నరే—అతని పనులపల్ల ఆ (పతం ఆచరించి నర్లో ఆయినందున, అతని పాపాలు నమస్తమూ పోవతమే కాకుండా, శివసాయుబ్యం లభించినది! ఇక మనస్పూ రైగా —నియమంతో ఆ(పతాన్ని ఆచరించి, శివపూజుచేసేవారి నంగతి వేరే చెప్పనక / ైరేలేదు.

# భ ద్రా చలరా మ దా సు

### అచార్య /శి చిస్సా అప్సారావు

ఏ మతమువారికైనను భగవంతుడొకడేయని ఆతని నామసంశీర్తనము తరుణోపాయమను నమ్మకము హైంచవ విజ్ఞానమునకు మూలాధారము. విదేశీయుల దండయా[తల చేతను, పరిపాలసచేతను హిందూస్థానులు, హిందూమతము పన్నెండవ శతాబ్దమునుండి అనేక అగచాట్లకు లోనై దీస స్థితికి వచ్చినవి. పదహారు పదిహేడు శతాబ్దములలో వై ష్టవపుతము (పచారములోనికి బాగుగావచ్చినది. ఎందరో కృష్ణభక్తులు, రామభక్తులు బయలుదేరి భక్తిమార్ధమును జనసామాన్యమునకు సంక్రీనలద్వారా, నా ఘక్రీ నల మూలమున బోధించి, హిందూమతమును ఉద్దరింపసాగిరి... జయదేవుడు, మీరాబాయి, రామానంద్, కవీర్, తులసీదాస్, మొదలైనవారు. ఇట్టి వైష్టవభక్తాగ్రణ్యులకోవకు చెందిన వాయే మన భ[దాచలరామదాను. ఈతడు శ్రీరాములవారికి కైంకర్మమును చేసి, సర్వసంగపరిత్యాగియై, బందిఖానాలో మిక్కిలి కష్టముల ననుభవించి. తుదకు శ్రీరాముని దయకు ప్రాతుడై, భ క్తిని నెరపి తరించిన మహానుభావుడు.

రామభక్తుడగుటచేత రామదానను పేరుకలిగినది. ఈతని పేరు కంచెర్ల గోపన్న. తెలంగాణాలోని కమ్మంపొట్టు తాలూకా నేలకొండపల్లి (గామమందలి కంచర్లవారను నియోగి (బాహ్మణకుటుంబంలో జన్మించెను. ఆత్రేయన గో(తుడు, ఆవిశాఖవాడు. తండ్రి లింగనమండ్రి, తల్లి కామాంబ.

బాలరామాయణమును చడువునట్టి చిన్నతనమందే, శ్రీరాముని బలపర్వకమములు, సౌజన్యశీలములు గోప స్నను ఆకర్షించినవి. నాటినుండి ఇంటిలో రామభజన చేయుచు, రామనంశీర్హనమందే శాలము గడుపుచువచ్చెను.

రఘునాథభట్టరాచార్యులవారిశిమ్యడై,నర్వశాస్త్రములను సేర్పి, వారి యనుగ్రహమునను పాత్రుడై వైష్టవమతము స్వీకరించెను. ఇతనికి చిన్న వయన్సులోనే వివాహము బరిగినది. ఇట్లుండగా ఒకనాడు రామభక్తాగేనరుడగు కబీర్దాను దేశపర్యటనచేయుచు కంచర్ల గ్రామమునకు రాగా గోపన్న వారిని నందర్శించెను. గోపన్నగుణగణ ములకు, రామభక్తికి మెచ్చి కబీర్దాను రామతారక మంత్రమును గోపన్నకుపదేశించెనట. తదాదిగా భక్తి శ్రద్ధ లతో గోపన్న శ్రీరామమంత్రఆపము చొనర్పి, జ్ఞానియై వెలుగొంచెను. భగవదనుగహముచేత కలిగిన పుత్ర నంతానానంతరము, నంసారవాంచలను విడనాడి, పన మార్థసాధకమగు నిరతాన్న ప్రదాన కార్యమందు నిమగృడై బీదసాదలకొరకు గోపన్న తన యాస్తినేవత్తు ఖర్చు చేసెను. భార్యాప్మతుల పోషణకై ఉంఛవృత్తి నవలం బంచెను. ఇట్లు నిరుపేదగా కాలము గడుపుచున్న శ్రీరామ ధ్యాన తత్పరుడైన గోపన్న కడకు యథాపూర్వ ముగా ఆన్నాతునులువచ్చి అర్థింపసాగిరి. బీదలను పోషిం చుట పరమ ధర్మమనియొంచి, ధనసంపాదనచేసి వారి యార్తి దీర్చవలెనని నిశ్చయించుకుని ఉద్యోగము నర్థించు టకై నవాబును దర్శించుటకు హైదరాబాదు వెళ్లెను.

అబ్దుల్హసెస్ కానీపా గోలకొండ నేలుచుండెను. పింగళి మాచన్న ముఖ్యమంత్రిగాను, అయన సోదరుడగు అక్కన్న నర్వసేనానాయకుడుగాను ఉందిరి. అక్కన్న మాదన్నలు గోపన్నకు మేనమామలు గోపన్నకు నులభము గానే నవాబు దర్శనము లభించినది. గోపన్న గుణశీలము లను సవాబు గుర్తించి, గౌరవించి భబ్రాచలము తాలూ కాకు తహసిల్దారుగా నియమించెను. పరమానంచ ముతో, ఇదంతయు శ్రీ రామచందుల కరుణాకటాకమని మదినెంచి, సవాబువద్ద శలవుదీసికొని, భార్యాపుతులతో భబ్రాచలము (పవేశించి తన కర్తవ్యమును నిర్వహించ పారంభించెను.

భబ్రాచలము గోదావరీతీరమున నున్న ్రీరాషక్షేత్రము. పురాతనమునుండి అచ్చట ఒక చిన్న దేవాలయము కలదు. అరణ్య వానకాలములో ్రీరాములవారు భబ్రాచల నమీప మున పర్ణశాలలో కొంతకాలముండిరి. ఇచ్చటనే సీతా పహరణము జరిగినది.

న్యాయపరిపాలనాదకుడని, ధర్మాత్ముడని, రామభక్తుడని అచిరకాలములోనే గోపన్నకు పేరు కలిగెను. నిరణాన్న ప్రదాసములలోను, బీదసాదల నాదరించుటలోను గోపన్న నిమగ్నుడై కాలమును గడపుచుండెను ఒకనాడు గోపన్న బూహ్మణ నమారాధన జరుపుచుండగా, వంటశాలవడ్డ నున్న ఉడుకుడుకు గంజిగుంటలో స్రమాదమున కాలు జారిపడి గోపన్న కుమారుడు కాలధర్మమునొందెను. గోపన్న ధర్మపత్ని దుణ్మించుచు పరుగెత్తుకుని పచ్చి మృతుడైన కుమారుని పైకి తీసి, ఒడిలోనుంచుకొని, బూహ్మణకార్యము ముగియువరకు వేచియుండి ఆదుర్భరనంఘటనను భర్తకు నెఱుకపరచెను. శోకమగ్నుడైన గోపన్న తన తనయుని బుతికింపమని శ్రీరాముని బీనముగా వేడుకొనెను. రామ కటాకముచేత పిల్లవాడు పునర్జీవితుడయ్యోను. ఈ యద్భుత కార్యమువలన గోపన్నలో రామభక్తిపారవక్యము గాడ

తమము కాజొచ్చెను. రనభరిత హృదయముతో ''భ్వదాచల రామదాను'' అను ముడ్రతో రామునిపై కీర్తనలను చేసి భక్త్యావేశములో తన్మయుడై పాడుచు ఆడుచుండెను. ఈ కీర్తనలు నర్వజనాకర్షణములై దేశమంతటను ట్రాకి గోపన్నకు రామదాను అను పేరు బ్రఖ్యాతమయ్యెను.

భ్వదాచలముసనున్న దేవాలయము చిన్న పురాతన శిల్పము. తన (పథువైన (శీరామచం(చమూర్తికి కళా మయమైన గొప్ప నుందరమందిరమును నిర్మించుట తన ధర్మమని రామదాసునకు తోచెను. ఈ మాట (పజలకు చెప్ప్ వార్ యనుమత్ని బడన్, ఆలయ నిర్మాణమునకు పూనుకొనెను. సర్కారుకు చెల్లించుటకై (పబలసుండి వసూలుజేసిన సిన్నులను జంకులేకుండ దొవాలయమునకై విరివిగా వెచ్చింపసాగెను. ఇదేమని అజుమాయిష్ చేస్ ఆటంకపరుచు అధికారులు లేక, ఆరు లక్షల వరహాలను ఖర్చు చేసి (బహ్మాండమగు, దివ్యమగు ఆలయమును కట్టించెను. చిన్నచిన్న గుళ్లను ఇరువదినాల్గింటిని నిర్మించి, గొప్ప గోపురమును (పాకారాదులను కట్టించెను. నేటికిని ఈ కట్టడశిల్పము చెక్కుచెదరకుండ నిలచియున్నవి. నిత్యోత్సవములను, పర్వోత్సవములను, పూబాపురస్కారము లను యథావిధిగా జరుపుటకు కాపలసిన యేర్పాటు లన్నిటిని కట్టుదిట్టపరచెను. ఆతివైభవముగా జరుగు చున్న యుత్సవాదులకు జనులు తందోపతండములుగా రాదొడగిరి. వారి నదుపాయములకు బనలకు భోబనాడు లకును న్రతములను కట్టించెను. ఇట్లు భ్రదాచలక్షేత మును, నే(తోత్సవమగునట్లు న్వర్గతుల్యముగా, కలియుగ వైకుంఠముగా మార్చివేసి గోపన్న పరమానందభరితు డయ్యోను.

నర్కారు సొమ్ము ఖర్చు చేయుచున్నానని రామదాసు నకు తెలునును. కాని దానిని ప్రబలకొఱ్తకు, వారి పరమార్థ సాధనకు శ్రీరామకైంకర్యము చేయుచుంటినని, అది గొప్ప పుణ్యకార్యమని, ఏ యాపదయు రాకుండ శ్రీరామ చంద్ర(పభువు తన్ను రఓంచి తీరునని త్రికరణశుద్ధిగా నమ్మి రామదాను గాఢవిశ్వానముతో నుండెను. కాని జన్మాంతర కర్మఫలముగా తాను చేసిన పని ఆకార్యకరణ మని నాలోచించి హైదరబాదునకు పచ్చి నంజాయిష్ ఇమ్మని రామదానునకు తాఖీదును పంపెను. రామదాను చెప్పిన నమాధానము లేవియును ఆబ్దుల్హాపన్ తానీపాకు నంతృప్పికరములుగా కన్పింపలేదు. ప్రైకమును చెల్లించు వరకు కారాగృహమున ఉండవలసినదని నవాబు రామ దానును శానించెను.

తన దురవన్థకు చె.తిల్లుచు, నర్వాత్మనా శ్రీరామునే నమ్మి, రాత్రం బరళ్లు ధ్యానతత్ప రుడైకాలమును గడుప పాగెనుల్లప్రిళ్లు గడచిన కొలది ప్రైకమును చెల్లించునను

నమ్మకము దూరమై ఆధికారులు రామదానును నిర్ధాశిణ్య ముగా, (కూరముగా కష్టములను పెట్టి ఎన్నెన్నో విధముల హింసించుచుండిరి. థైర్యముసు విడనాడక ఎస్పటికైనను రామాన్ను గహము కలిగితీరుసను దృషసమ్మకముతో రామ చాను హింసలను నహించుచుంచెను. ఎన్స్టి హింసలు పెట్టి నను, చెళ్ళు చెపరక నిర్మల భక్తియుక్తుడై, నిష్కలంక చిత్తుడై రామదాను వెలుగొంచెను. ఇట్లు ఏండ్లు గడిచి పావుచుండెను. రామదాసు రాములవారిని ఆనేక రీతుల తన్ను కాపాడమని (పార్టనలను చేయుచునేయుంచెను. థావో(చేకములో, ఒక్కొకసార్ (పేమానురాగములను వెల్ల డించును. ఒకసారి రామునిపై కోపగించును. ఒకసారి నిన్స్పహను జూపును. ఒకసారి ధిక్కరించును. ఒకసారి దీనముగా (జతిమాలుకొనును. దుఃఖించును. ఇట్లనేక రీతుల పొంగిపారలి చచ్చు. మదోవేవనలను శీర్తనారూచ మున శ్రీరామునికి నివేదించుకొనుచుందెను. రామదాను సాధారశుభక్తుడు కాడు. రాముడు తనవాడు, దగ్గిర చుట్టను. తన (పభువు, మిత్రుడు, ఎవ్వడును తన్ను పదిలి యుండడు. నిరంతరము తన యెదుకు (సత్వకమై యుండును -- ఆని రామవానుయొక్క భావము. సాజా తా/ైరుడగు తన రామునితో నయకుంచ, భయమున, చన పున, అనేక భావములతో గోష్ట్ నలుష్కచు తనివిదీర ఆరా థించుచు, స్టార్టించుచు, తనగాడు ఏళ్లబోనుకొనుచు భక్తాగగణ్యుడగు రామదాను చౌజసాలలో కాలము గడుపు చుండెను. రక్షించుట ఆలస్వమగుచున్నవని శతినముగా పలుకు చుండును, తెట్టు చుండును, చేతగాని హడవనును, తల్లి సీతమ్మతో మొంజబెట్టు గౌడుడు, సమయముదుజూచి శ్రీరామునితో తన్ను దయజూడమని చెప్పమనును, తుదను నిరాశచెంది ఆవేశపూరితుడై, యుక్తాయు క్రములను విడ నాడి "ఓ రామా ఎక్కడున్నావు, మొగము చాటువేయు చున్నా చేమి, నా యొదుట బడుటకు భమామా, ఓ దొంగా, నీ గౌజను చెచ్చించిన ఆరులకల పరహాల పైనము ఎవరబ్బ సామ్మనుకున్నావు, నా అప్ప దిర్చవేమి, నిన్నేమిచేయుదునో 🕟 చూడు '' ఆని పిచ్చివానివలె (ప్రస్తుంచును. ఇట్లు బంది ఖానాలో చీశటికొట్టులో, ఏకారతవానములో గర్సశిక్ష నను భవించుచు నిరుపమానమైన ఆనస్యభ\_క్తి సాధనలో రామ దాను నిమగ్పుడై యుండెను. తుచగిక లాభము లేదని విషము తాాగి తన దుర్భర జీవితము. సంతము జేసికొన నిశ్చయించుకొనెను. అట్టి తరుబమున నిన్నహయుడును, పరమభక్పడును ఆగు రామదాసుని యెడ శ్రీరామునికి దయకలిగౌను.

తెల్లవారుయామున ఆరులకల వరహాలను మూటగట్టు కొని మోసికొనుచు బంటువేషధారులై రామలక్ష్మణులు

గోలకొండ కోటలోని రాజగృహమందలి ఆభ్యంతర మందిర మును జొచ్చి సుఖన్మిదలోనున్న తానీపాఎదుట నేలమీదను వరహాలను గ్రామ్మరించిరి. ఆ గలగల శబ్దమునకు ని(ద మేలా ్రాంచిన తానీపా నం(భమాశ్చర్యమును బొందు చుండగా '' రామచాను భటులము. వారివ్వవలసిన బాకీ ఇదుగో—చెల్లించుచున్నాము. చెల్లు[వాసి, రామదాసును బందికానానుండి విడువలచేయుచు ప[తమును[వాసి ఇమ్ము" అని గంభీరముగ పలికిరి. ది[గృమజౌందిన తానీషా నర్గుకొనులోపలనే వారిన్దరు అంతర్ధానమైరి. ఇదం తయు కలయని భావించిన తానీపా తెల్లవారి లేచి (పత్య కముగా నేలమీద నున్న నాణ్యములను జూచి ఆద్భుతపడి లెక్కించగా నరిగా ఆరులకలుండెను. తాను పొందిన అనుభూతి కలకాదని, వచ్చినవారు రామలక్ష్మణులని భక్త పరాధీనులై వారు పైకమును పట్టుకొనివచ్చినారని నిశ్చ యించుకుని తక్షణమే రామదాసును బందిఖానానుండి విడుదలచేయమని తానీపా ఉత్తరువు చేసెను.

తానిపాపద్దనుండి వెడలిన రామలక్ష్మణులు రామదానును బంధించిన చెఱసాల (పవేశించి, [తాగుటకై రామదాను ఆయ త్తపరచుకున్న పా[తలోని విషమును (కింద పారబోసి బాకీ ముట్టినట్టు తానిపా [వాసి దన్కతుచేసిఇచ్చిన రసీ దును (పక్కనుంచి మాయమైరి.

తెల్లవారిన తరువాత ని(దమేల్కాంచి, విషము నేలపా లగుటను, రస్థీరును, గుర్తించి ఇదంతయు శ్రీరాముని అపారకరుణా నంఘటనమని (గహించి భక్తిని (పణమిల్లి గాఢాబగు రామధ్యానములో మునిగిపోయెను.

తానీపా ఉత్తరువు (పకారము రామదానును, ఖైదు నుండి విడుదలచేసి మహావై భవముతో దర్భారునకు గొంపోయిరి. తానీపా వినయగౌరవములతో రామదానున కొదురేగి ఉన్న తాననాసిను గావించి ''మీ గొప్పతనమును, అఖండ రామభ కైని అబ్లానముచేత తెలిసికొనలేక నే జేసిన అపకృతులను, పెట్టిన నకల భాధలను ఓమింపుడు.'' అని పశ్చా త్రస్తుడై తానీపా రామదానును వేడుకొనెను. రామదాను తానీపాన్నమతను. ఔదార్యమును (పశంసించి ''ఓ తానీపా! సీపు పూర్వజన్మములందు చేసిన పుణ్యభలముగా శ్రీరామ లక్షు ణులు నీకు వారి దర్శనభాగ్యము గలుగజేసీరయ్యా! సీపు కడుధన్యుడవు'' అని తన అనందమును పెల్లడించెను. దర్భారులో జయజయ ధ్వానములు మిన్నుములైను. రామదాను విమ్ముక్తికి, మహిమాతిశయమునకు, తానీపా భాగ్యమునకు, దర్భారులోనివారు, పైవారు నర్వజనులు అనందాతిశయములతో నోలలాడిరి.

భబాచలము, దానిపరినర గ్రామముల కొన్నిటియొక్క సిస్తులను శ్రీరామకైంకర్యమునకై,సమర్పింపనెంచి తానిషా నిండుదర్భారులో దానపట్టాను (వాసి దన్కతు మొహరుల నుంచి భక్త రామదానున కందిచ్చెను. భదాచలమునకు తహసిల్దారుగా వైభవముగా మరలిపొమ్మని ప్రాప్తించెను.

ఈ నంతోపవార్త దేశమంతటను ప్రాకిపోయిను. తమ గామమునకు తెరిగి తహసీల్దారుగా రామదానుగారు విజయము చేయుచున్నారను వార్తవిని భ్రదాచల పౌరు లశేపజనమును మేళతాళములతో, నంగిత నాట్యములతో, ఆనంచాతిరేకముతో రామదాను నెదుర్కొని హృదయ పూర్వకమగుస్వాగతమునిచ్చిరి.వారినందరిని తెరిగి కలుసు కొనుభాగ్య మబ్పినందుకు సంతసించి, వారి సత్కారము నభినందించెను. చిరకాలమై విడిచివెళ్ళిన రామాలయ మును అమితోత్సాహముతో ప్రవేశించి శ్రీరామచంద్ర మూ.\_రిని మనసార సేవించి, క్రీంచెను.

నర్వవిధముల దేశకేమమునకై, రామభక్తుల సౌకర్య ములకై, తన ధర్మములను నెరవేర్చుకొనుచు రామధ్యాన తత్పరుడై కొన్ని సంవత్సరములపాటు రామదాను నుఖ మనుభవించెను. ఇట్లు శాంతిశో, భ\_క్రితో, కాలమును గడపి రామదాను కాలధర్మమును బొంది రామనన్నిధానమును చేరెను.

#### II

### కథ - చర్మిత

సుమారు మూడువందల యేండ్లుగా దేశమంతటను (ప్రచారములో నున్న, పరంపరగా వచ్చుచున్న కథ ననునరించి రామదాను చరి[తను క్లుక్తముగా (వాసియున్నాను. జనుల నమ్మకములతోను ఆదర్శములతోను కథలు, గాథలు సాధారణముగా అల్లుకొనియుండును. అందలి విషయ మంతయు నత్యమని చెప్ప పీలులేదు. నిదర్శనపూర్వ కమై, (పమాణములగు విషయములతోకూడినదాని చరి[త యుదుము. అందుచేత పైన వివరించిన విషయములలో చరి[త ఎంతో, కథయొంతో, పరన్పర విరుద్ధములగు విషయములలో చరి[త ఎంతో, కథయొంతో, పరన్పర విరుద్ధములగు విషయములలో ముఖ్యములగు కొన్ని యంశములను చర్చించుచున్నాను.

(1) భబ్రాచల రాములవారి గుడిలో రామన్రంభం, లక్ష్మణన్రభం అను రెండు నిలుపురాళ్లమీద శాననములు చౌక్కబడియున్నవి. రామదాను క్రతమమున వేయించిన శాననము నెవరో చౌక్కివేయగా ఆనంగతులు తెలియుటకై తిరిగి బ్రాయించినట్లు బ్రాయబడియున్నది, దీనిని వరద రామదాను, తూము లక్ష్మీనరసింహదాను అను రామ భక్తులు చౌక్కించినట్లు కనబడుచున్నది. రామదాను చౌక్కించిన శాననమును జఫర్జైగ్ ఖాన్ అను దుండగీడు (1770 క్రి. శ.) ముక్కలు చేసివేసెను. ఆ కాలములో హిందూదేవాలయములను, హిందువుల ఆస్తులను ఈతను పెక్కింటిని ధ్వంసముచేసెను. అందుకని ఇతడు 'ధంసా'

అను సార్థక నామముతో వాడుకలోనికి వచ్చెను. ఈ కాల ములో భుదాచల రాముని ఉత్సవ విర్ణహములను పోల వరమునకు భ[దతకొఱకు తరలించిరి. తిరిగి తెచ్చిన తరువాత మరియొకసారి బన్నరుజిల్లాలోని కమలాపురము నకు తీసకొనిపోయింది. ధలసా మరణానంతరము (1782 [కి. శ.**)** తిరిగి ఆ యువత్సవ వి<sub>.</sub>గహములు భ(దాచలాలయ మునకు లేబడినవి. ఈ ఆరాజకనమయములో చేపుని భూములను దుండగీడు ల్మాకమించుకొని, సస్తులను వాడు కొనుటచేత రామునికి పూబాపురస్కారములుగు లేకుండెగు. ఈ దుస్థితిని మార్చి, తిరిగి రామాలయమునకు సర్వ వైభములను రామదాసు కాలములోవలెనే జరిపించపలె ననియీని, వరచ రామదాను, తూము లక్ష్మీనరసింహ దానులు నైజాము నజీరుర్ చౌలా అనుబ్జతో, మహామంత్రి యగు రాజాచందులాల్ యొక్క నహాయముచేత నాల్లు గ్రామముల సిస్తు సాలుకు రు. 71,000 చచ్చు చాటని దానపట్టా పొందిరి. రు. 8,000 నూర్డురు రక్షణభటుల నిమిత్తమున్ను, రు. 12,500 ఆలయ సిబ్బంది—గుమ స్తాలు, ఆర్చకులు మొదలగు వారికిన్సి, ఉత్సవములకు పూజలకు రు. 18,500 న్ను, నైజామునకు పేష్క్రసుగా మిగిలిన రు. 32,000 చెల్లించగలందులకు నిర్వయమైనది. ఇంతకు పూర్వమే రెండవ హైచరాబాదు నవాయి నిబామాల ఖాస్ కాలములో భ[దాచల చేవస్థానమునకు రు. 40,000 ఏర్పాటు చేయబడినది. దీనిని రు. 71,000 పేల కించ రాజాచందూలాల్ పెంచి (1832 కి. శ.) లో తూము లక్ష్మీనరసింహదానునకు దానపట్టాను నైబాముచేత ఇప్పిం చెను. వరదరామదాను మరణానంతరము (1850 కి.శ.) లో రాజా చందూలాలో భ్యదాచల ఆలయ ఉత్సవములకై రు. 18,500 శాశ్వతముగా ఇచ్చునట్టి ఏర్పాటులను జేసెను. తరువాతకూడ నైజాము (పభుత్వము (పతి సంచ త్సరము వారు ఈ సొమ్మును ఇచ్చుచునే పచ్చిరి.

(పై వివరములు చర్కతనుండి నంగ్రహించి బాసితిని.)

రామ స్థంభము మీది శాననపు రెండవ పం కైని పరి శీలించినచో శాలివాహన శకము ౧౫౫౪ చౌక్కబడి, ౧౭౫౪గా దిద్దబడియున్నది. ''శకం ౧౭౫౪ ఆగు నోటి నందననామ సంపత్సర చౌత్రశుద్ద నమమి భానువారము రామదానుగారు తానీపాగారి అనుమతి వెంబడిని జరిగించిన దేవ[బాహ్మణ వృత్తులు—" అంటూ వ్రాయబడియున్నది. శకము 1754 కి. శ. 1832 కు నరిపోవును. ఇది వరదరామదాను కాలము. ఈతడు 1832 కి.శ. నందన సంపత్సర చౌత్రశుద్ధ నమమి - శ్రీరామనపమి - భానువారము పుణ్యదినమగుటచేత ఈ శాననములు చౌక్కించియుండును. కాని రామదానుగారు తానీపా అనుమతి వెంబడిని" 'సందనప్యవత్సక్సరమున' అనియుండుటచేత ఈ నందన 1832 కు 180 ఏండ్ల క్రంబేట్ 1574 శకము—1652 (శ్రీ.శ.)-మై యుండవలెను. ఇది రామదానుగారున్న కాలము. ఐజే దశశల అని క్రవాయుట్ ఏల, దానిని దశశల గా దిడ్డుట్ ఏమి, రామదానుకాలము దశశల గాన, దశశల నా దిడ్డుట్ ఏమి, రామదానుకాలము దశశల గాన, దశశల నా దిడ్డిన నండిర్సముగా నుండును గదా, అట్లెల బరుగలము, ఆముశంక కలుగుచున్నది. ఏది ఎట్టైనను కాలివాహన శకము దశశల (శ్రీ.శ. 1652 శానన కాలమని నిశ్చయించవలనియున్నది. మరియు 'నేట్' అనుమాట బాధించుచునేయున్నది. ఇస్ట్ పరన్నర విరుద్ధ ములతో ఈ శాననము చెక్కటించుయున్నది.

రామవాను బ్రాయించిన శాసనముయొక్క ముక్కలు నేడుకూడ కనబడుచున్నవి. కాని మూర్జులెవరో వానిని మెట్లరాళ్లకించ ఉదయోగించిని. వానిసైన భక్తులు వారి పేర్లనుకూడ చెక్కించిని. అందుచేతే ఆ శిలాశాననవు ముక్కల మీది ఆకరములు బొత్తిగా కనవడుకలెదు.

- (2) 1652 (సి.గి.) ముల్ కాళంబాదు శాననముడు (వానునన్ నిశ్చయించితమిగదా. ఆన ఆముల్ శుతునోమ గోలకొండ నవాబుగా యున్నకాలము. అతను 1672 మే నెలలో మరణించెడు. తరువాత అందని అల్లుడగు అయ్లల్ హనన్ నవాలాయెను. అనగా శాజినవు దానీన ఇతువ చేండ్లకు. జినిని బట్టి, అబ్దంలో కుతునటుచేతనే తహసీలో దారుగా నియముతుడై, అతన్చేశనే జందిళానాలో రామ దాను ఉంచటన యురచకరణను. అబ్రుక్ హానన్ కాలములో రామదాడు విడుదలయైయుండినచో రాజ్య 1672 - 12 -- 1660 లో మైదుకు బందబడియుండ చచ్చును. ఉనిని అక్షి, శాననము చెక్కించిన ఎనిమిడేండ్ల తరువాతగాని రామదానును తముఖీ చేసిన వారే లిరని తేలుచున్నది. అక రామదాను శాసనమును తానీపా అను మతి చెంబడి (వాయించెనను మాఓ నిజము కావని వరద రామదానుగారి యూహయని నృష్టము.
- (3) తానీషా పడ్డగదా—అక్కన్న మాచన్నలు కొలువు చేసిరి. ఆండుచేత తహస్త్ దారీ వారివలన జరిగినదను మాట నత్యదూరము. వారు రామదానునకు మేనమామ లేనా యను విషయములో ఆధారములు కానరావు. పై పెచ్చు వెంగస, లింగనయను నిద్దరు అక్కన్న మాదన్న లకు మేసల్లులున్నట్లు వారు గొప్ప పడవులలో ఉన్నట్లు చరిత్రలో (వాయ బడియున్న ది. ఆంతమాత్రముచేత అక్కన్న మాదన్నలకు రామదాను దూరపుబంధువైన కాడని నిశ్చయింప పీలులేదనునదికూడ ఆలోచింపతగి నదేగదా.
- (4) ఆచ్చులో నున్న కొన్నివిషయములు చర్మితలని నిశ్చయింప పీలులేకున్నది. 1907 లో అడ్పైన గోదావరి

జిల్లా డిస్ట్రిక్టు గెజటీరులో ఇట్లు వ్రాయబడియున్నది. "క్రి శ. 1725 లో భార్రాచలము సిస్తులను వనూలు చేయమని రామదానును వై జాము పంపెను. ఆ సిస్తును వనూలుజేసి ఆలయమును కట్టించుటచేత రామదానును ఖైదుచేయిం చెను. ఆతడు చెఱపాలలోనే మరణించెను. తరువాత తూము లక్ష్మీనరసింహరావు భార్రాచల తహసిల్వారుగా నియమితుడయ్యెను." - ఇచంతయు తప్పల తడకగా యున్నది. క్రంట గిచినచోట్లు పరిశీలించినచో తెలియ గలదు.

చెఱసాలలో రామదాసు మరణించెనను మాట విశ్వన నీయముకాదు. ఏదో ఆద్భుత కార్యము జరిగి రామదాసు బంధవిముక్తుడై యుండవలెను. లేనిచో ఆనాటినుండి నేటి వరకు హైదరాబాదు బ్రభువులు జ[వాచల రాముల కైంక ర్యమునకు సొమ్ము నేల మంజూరు చేయుచుందురు. పైన వివరించిన వివరములుబట్టి రు. 18,500 ఉత్సవము నిమిత్తము ఏటేటా ఇద్వబడినట్లు చర్మిత యాధారము కన్పట్టుచున్నది.

(5) క్. శ. 1440-1518 మధ్య జీవించిన కబీర్ బాసు 1650 ప్రాంతములనాటి రామబాసునకు గురు చనుట అనందర్భము. రామభక్తా గ్రేనరుడునూ, మహమ్మ బీయానిగా జన్మించినవాడును అగు కబీర్బాసుయొడ జనసామాన్యమునకుగల గౌరవాభిమానములు కారణ ముగా అట్టి కబీరుబానునకు రామవాను శిమ్యుడనుటలో ఒక గొప్పతన మున్నదని అట్టి ప్రతీతి కలిగియుండును. మరియు కబీరు గురువై, రామతారకము నుపదేశించి నచో రామవాను బానిని విన్మరించకుండ బ్రాసీయే యుండును. ఇందులకు కేవలము పిరుద్ధముగా బాశరథి శతకములో ఆరవ పద్యమున ఇట్లు చెప్పయున్నాడు.

" ఆర్యులకెల్ల (మొక్కి వినతాంగుడనై రఘునాథ భట్ట రాచార్యుల కంజకెత్తి" అంటూ రఘునాథ భట్టరాచార్యుల వారు తన గురువులని చెప్పకొనెను. మరియు 102-వ, పద్యములో.

"పట్టితి భట్టరార్య గురుపాదము, లిమ్మెయి నూర్డ్వ పుం[డముల్ బెట్టితి, మం[తరాజ మొడిగట్టితి," ఆని [వానీ నాడు. భట్టరార్య గురుపుగారి పలన వైష్టవ మతమును స్వీకరించుటయేగాక, రామతారక మం[తోపదేశమునుకూడ పాందినానని [వానీనాడు. ఇందులో ఏ నందేహముండ సవనరములేదు.

#### III

### రామధాను చర్మతము

ఆం(ధదేశమందంతటను, చదువుళున్నదారు ఇతరులు అనుభేదము లేకుండ, రామదాసు కిర్తనలు నిన్న మొన్నటి వరకు ద్యాపించియుండెను. ఒకటో రెండో కిర్తనలు నోటికి రాని వారరుడుగా ఉండేవారు. నేటికిని భజనమందిరము లలో రామబాను క్రివలు అక్కడక్కడ పాడుచునే యున్నారు. దాశరథ్ శతకములోని పద్యములను కొన్నిటి వైన కంఠస్తముగా రానివారు (కించటి తరములో అరు దుగా ఉండేవారు.

తాజాకులమీద, కాగితములమీద వ్రాసిన రామదాను క్రినలను పూర్వము కొందరు పూజిలో ఉంచుకొను చుండిరి. అందులో రామదాను వ్రాసిన క్రినలన్నియు ఉండేవి—నుమారు నూరువరకు. ఆవి ఇప్పడు లభించుట దుర్లభముగా ఉన్నది. ప్రాచ్యపుస్తక భాండాగారములో కూడ ఈ క్రినల ప్రతిలేదు.

రామదాను చర్తను "రామదాను బందిఖానా" అను పేర దానరపాటలుగా వ్రాయబడిన ప్రస్తకమొకటి ఉండేది. నేడు ఆ ప్రతి నాకు లభింపలేదు. ధవళేశ్వరము, నిడద వోలు ప్రాంతములలో నివసించు హరిదాను లను తెగవారు కలరు. వారీపాటలను ప్రత్యేకించి పాడుదురు. గజ్జలను కట్టుకొని, చిరతలను, తంబూరా చేబూని, నాట్యమాడుచు దీపస్సెమ్మాను ఒకదానిని, నెమలికుంచెను జేగంటను మోసికొనుచు గ్రామ్మగామమును నంచరింతురు. వీరు జట్లు జట్లుగా ఇట్లు బైలుదేరి తిరిగి చివరకు శ్రీరామనవమి నాడు భద్రాధిరాముని కళ్యాణోత్సవమును జూచుటకై భదాచలమును చేరుచుందురు.

రామదాను జీవితమును వరదరామదాను 1832 క్రి.శ. ప్రాంతమున రచించెను. వరదరామదాను కంచి వాస్త్రమ్మ డైనను, చిరకాలము భదాచలమందే నివానమునుచేసి తన యావదాస్తిని శ్రీరాముని కైంకర్యమునకై వెచ్చించిన ఉదారుడు, మహాళక్తుడు. ''భదాచల వరదరామదాన'' అను ముద్రతో క్రినలు ఈ చర్మితమందు (వాస్ యున్నాడు. వరదరామదాను (వాస్నిన చర్మితమందు సంగరిభాను అనునతడు పెంచి హరిళజనా తత్పరుడగు సింగరివాను అనునతడు పెంచి హరిళజా రూపమున సమ్మగముగ (వాసెను. ఈ చర్మితమే మనకు నేడు లభించుచున్న అచ్చుపు స్థకము.

ఈ చర్మితలో భ[దాచల రామదాను బ్రాన్స్ కీ రైనలలో నుమారు ఏబది మాత్రమే కథానంచర్భమునకు నరిపోవు నవి వరదరామదాను ఉపయోగించుకున్నాడు. తక్కిస్త వన్నియు వరదరామదాను విరచితములే. పేరు సామ్య మునుబట్టి వీరిద్దరి కీ రైనలను విడదీసి నిరూపించుట కష్టముగా నుండును.

#### 1V

### రామదాస్తుకవి - వాగ్గేయకారుడు

శతక వాజ్మయములో పేరెన్నికగల దాశరధి శతకమును రామదాను బ్రాపెను. ఈ పద్యములు భక్తిభావపూరిత ములై, పదయమకములతో (దాజెపాకముగా, ధారాశుద్ధిగా రాయబడినవి. మచ్చునకు మూడింటి సువహరించు చున్నాను.

'' రంగతరాతివుగ! ఖగరాజతురంగ! విపత్పరంపరో త్తుంగ! తమఃపతంగ! పరితోషతరంగ! దయాంతరంగ! స తృంగ I ధరాత్మజా హృదయసారనభృంగ! నిశాచ రాబమా

తంగ! శుభాంగ! భ[చగిరి దాశరధి! కరుణాపయోనిఛి!"

ీ చెక్కెరమాని వేము దినజాలినకై వడి మానవాధములో పెక్కురు ఐక్కడై వముల చేమరు గొల్పెడురట్లకావరూ! (మొక్కిన నీకు (మొక్కవలె మోకమొసంగిన నీప యావలెస్

దక్కినమాట లేమిటిక ? దాశరథ్ కరుశాపయోనిఫ్ !'' '' భండనభీముడా రై జనబాంధవు డుజ్వల బాణంతూ ఉనే దండకళా (పచంచభుజుతాండవప రైకి రాదుమూ రైకిస్ రెండవసాటిపేల్పులిక లేరనుచుస్ గడగట్టి భెరికా డాండడడాండడాండ నినదంబుల బాండము నిండ

దండమునెక్కి సాటెదను దాశరఫ్! కరుణాపయోనిఫీ!'' ఇవిగాక ''ముప్పన కాలకింకరులు '' '' రామహరే కకుత్ద్స కులరామహరే'' ''నోచిన తల్లితం[డికి తసూభవుడొక్కచె చాలు'' మొచలగు కొన్ని పద్యములైనను నిత్యము పతింపతగినవి. పిల్లలందరకు నేర్పవలసినవి.

రామదాను కీర్తనలు నులభకైల్లో, వాడుక భాషలో వ్రాయంబడినవి. హృదయాంతరాళములనుండి భాషములు పొంగి పొరలుచుండగా ఈ కీర్తనలను రామదాను పాడి యున్నాడు. భావానుకూలమగు రాగతాళములలో నృత్త మాడుటకు వీలగునట్లు కీర్తనలు రచింపబడినవి. నాడు వాడుకలోనున్న రక్తిరాగములు సుమారు ముప్పది వాడ బడినవి- ఆనందటైరవి, నాదనామ్మకీయ, ఆసావేరి, పరాళీ, పున్నాగవరాళీ, ధన్యాసీ, టైరవి, రోగు ప్రీ (మోహనకుపూర్వ రూపము), శంకరాభరణము, యమస్ కళ్యాణి, యదుకుల కాంభోజి, ముఖారి మొదలైనవి. రామదాను కీర్తనలకొక విశిష్టతకలదు. ఆదివరకు ప్రసిద్ధులైన వాగ్గేయ కారులగు ఆన్నమాచార్యులు, షేతయ్య బాసిన నంకీర్తనలకు పదములకు శన్నమగు కైలిలో జనాకర్హణమగు సులభరీతిలో బాయబడినవి. ఒకసారి వినినచో తిరిగి పాడుటకు వీలై నంత సులభముగా ఈ కీర్తనలుండును.

ఈ కిర్తనలమూలమున రామదాను విశుద్ధచర్మిత దోశ మందలి జనుల అందరి హృదయములకు పట్టిపోయినది. అనేకుట్టు రామభక్తులు వెలసిరి. వారిలో కొందరు కవులు రామధానుమ్మ అనుకరించి కిర్తనలను భాసిరి—తూము లక్ష్మీనరసింహదాడు, వరదరామదాడు, తాటంకి వెంకట దాడు, నిట్టల రామదాడు, ముదిగొండ మల్లికార్జునుడు మొదలగువారు. వీరించరు తెలుగుదేశమున భక్తిమాగ్గ మును (పచారము బేసికి.

కర్టాటక సంగీత వాగ్లేయకారులలో ఆగ్రగణ్యుడు, అఖంచ రామభక్తుడు, ఆగు త్యాగరాబస్వామి, చిన్న తనముననే తల్లిగారివలన రామదాను ఇత్తనలను వినిరి. ఆంచలి భక్తిభావము వారి మనస్సును ఆశర్హించినది. త్యాగరాజుయొక్క చివ్య నామములలో అనేకములు రామ దాను శ్రీనలను హెలయున్నవి.

### సారాష్ట్రము - చాపు

'' వినయమునను కొళకుని చెంట ఆను నంతమం జూచే చెన్నటికో - అందు చెనుళ రాతి జాతి టేసిన చరను ములను జూచే చెన్నటికో ''

అని ఇరటై చరశుములలో రామాయను గాధను నర్వగహ ముగా రచించిన త్యాగరాబు దివ్వనామకిర్తన ''రామ నహియ మన్నటినో, ఎన్నటినో, ఎవ్పటినో, ఏవేళకో. ఏరోజునో'' అను రామవాను కర్వనను న్మరశుకు చెచ్చును. ఇట్లే ఇంక నెన్నిటిగో పోల్చి చూపించవచేచ్చను. తూము అశ్మీనరసింహదాను తిరువాది వెళ్లే త్యాగరాబాను చెర్మించి, భదాచలమునకు తీసకొని వచ్చెనట. శహనాలోని '' గిరిమై నెలగొన్న రాముని గురితప్పక గంటి'' అనుకృతిని భద గిరిమై నెలకొన్న రామునిమై చెప్పెనట. మరించు రామ దానును గురించి త్యాగయ్య అక్కడక్కడ ఉదహరించుచు చచ్చెను. ''ధీరుతో రామదానుని బంధము దీర్చినది ఏన్నానురా'' అని 'జీరసాగరశయనా' అను కీర్తనలో భాసినాడు.

'' కలియుగమున చరభుదాచలమున నెలగొన్న రామ చర్మమని పదభక్తులశెల్ల వరుడనందగ - వెలసిన (శ్రీ రామ దాను వినుతింతు మదిన్ ''

అని (పహ్లాద భ\_క్షప్బయమను యక్షగానములో ఆరంభ మున, త్యాగరాజు రామదానుపై తనను గల భ\_క్షిగౌరపము లను వెల్లడించెను.

రామదాను చర్మితము కీర్తనలవ్వారా చిరస్థాయియైనది. అన్ని కులములవారును రామభబనలలో పాల్గొనుచు రామ భ క్తిని ఆరుపుకొనుచుపచ్చిరి. రామమంచిరములు, శ్రీనామ నిలయములు, రామగోటిభవనములు దేశమంవంతటను వెలసినవి. రామమందిరములు—కులభేదములు, గొప్ప కొద్ది భేదములు మరిపించి—విశీఖావమును చేశూర్పినవి.

రామానంద, కబీర్, తులసీదాన్ మొదలగు రామ భక్తులు మత్రపచారకులు ఎట్లు హిందూస్థానమున, మహా రాష్ట్రమున, రామభక్తిని వ్యాపింపటేసి ప్రజలలో భక్తి మార్గమును, దైవచింతనమును పుట్టించిరో, అట్లే అంద్ర ప్రదేశములోని జనులకు భగవన్నామ నంక్రినయొక్క మహమను తెలిపి రామవాను వారిని తరింపజేసెను. మరియు భదాచలమును గొప్ప జేత్రముగా రూపాందిం చెను. భదాది రాముని సేవించుటకై వైకుంఠ ఏకాదశికి, శ్రీరామనవమికి అసంఖ్యాకముగా యాత్రీకులు పోవు చుందురు. దైపభక్త పరాయణులు 'రామకోటిని' బ్రాని, మేళతాళములతో ఊరేగింపుచు భదాది రామునకు దానిని నమర్పించుచుందురు. రాజమహేంద్రవర ప్రాంతమున,

ఇంక ఇతరములగు ప్రదేశములయందు శ్రీరామనవమి ఉత్సవములు తొమ్మిడెరోజులు ఆమితమైభవముతో నేటికిని జరుగుచున్నవి. రామదాను జీవితమును నాటకముగా దాసె ఆడుచున్నారు. రామదాను చరిత్రమును హరికథగా తరుచు వినుచున్నాము. ఇట్లనేకరీతుల ఆంధ్రుల జీవిత మును పవిత్ర మొసరించి రామదాను మహేరాపకార మొన రించినాడనుటలో ఆతిశయో క్రిలేదు. రామభక్తి, సళాతన ధర్మపర్తనము, ఆంధ్రులలో చిరకాలము నిలచి పెంపాంది చారిని కృతార్ఘలను జేయుగాక!!!

## వ్యాసరచనకు తోడ్పడిన గ్రంథముల పట్టిక :-

#### ತ ಲುಗು

రామదాను చరితము స్ట్రింగ్ జాబాదు ముగ్రామణము. ఆనంచ ౖెపెస్ 2. ,, ವಾವಿಳ್ಲವಾರಿ ్శి భ(దాచలక్షేత చర్శత కొండపల్లి రామచం(డరావు. మిన్సికంటి గురునాధశర్మ. రామదాసు ్శి భ్రదాచల సంపూర్ణమాహత్మ్యము పి. సీతారామాచార్య. భాపరాజు వేంకటకృష్ణారావు. భ[దాచలము - వ్యాసము 1951 జూలై - భారతి శతక కఫుల చరితము వంగూరి సుబ్బారావు. 9. దాశరథ్తి శతకము రామదాను. ఆడి అండ్ కంపెనీ. 10. త్యాగరాజు క్రనలు బళ్లారి కృష్ణమాచార్యులు. 11. రామదాను నాటకము

#### ENGLISH

- 12. Krishna District Manual
- 13. Madras District Gazetteer—Godavari
- 14. Indian Manual of Administration
- 15. Golconda and the Qutub Shahs by Sha Racco
- 16. Poems of Kabir by Rabindranath Tagore
- 17-18. Indian Inheritance-Vols II and III Bhavan's Book University
- 19-20. Minstrel's of God-Parts I and II By Barkey Behari; Bhavan's Book University
- 21. Cultural Unity of India, by Gertrude Emerson Sen.

రామాయ రామభ్యదాయ రామచంద్రాయ వేధసే। రఘునాథాయ నాథాయ సీతాయా: పతయేనమ:॥

## కోవల్లై రాచుకృష్ణరావు, రాచూరు

ఇచ్చట భర్మము మొదలగు (తివర్గముసందుం (బతి మానవుననుంగల భక్తినిగూర్పి విచారించుటలేదు. ఛర్మ భ క్తి, అర్థభ కై, కామభ క్తి, ఫర్మార్థ భ క్తి, ఛర్మకామభ క్తి. అర్థ కామభ క్త్రి యనునవి ¦తివర్గఫలములఁ (బల్వేకము ననుభవించు చలంపుగులవారు గ్రామంచు మార్గములు. ఈ మార్గముల సుఖాపేక్షచేతనే (పతిజీనియు (గహించును: గాని వీనగలుగు సుఖములు దుఃఖసమ్మ్మిశితములోగాని కేవల సుఖములు కానేరపని శాస్త్రజ్ఞుల యొల్లరి యువ ్రపాయము. దుణ్ఖసాహచర్యమున గోచరించు సుఖము లనుకు మాత్రమేశాడు. ఇంకను వీసం గల విశేషము దుఃఖపర్యవసాయిత్వము; దుఃఖపర్యవసాయులగు న్ సుఖ ములు కుణికములు. కావున శాశ్వతములుగావు. ఛర్మ భ\_క్తివలన బేయు రాంజ్ఞయాగాదులు స్పర్గఫలమును గూర్చునవైనను చత్పలము కాల్మకమమున నసు: భముచే **డిణత్వమును బొందునది. అట్లగుటచే ' షిశేవుశ్యే మ**ర్త్య రోకంపిశన్హి? యని గీత లుపటేశించుచున్నమి. స్వర్గామి నమ స్థపుణ్యవలములు (తివర్గభ క్రిసాధ్యములగునని మాన వునకు జన్మమరణాది చరలపరను దొలఁగిలచి శాశ్వత మగు (బహ్మ నిద్దిని నమకూర్పజాలవు. (బహ్మన్వరూచ మును, ' నత్యంజ్ఞానమసంతమ్మ 'ని, ఆసంచమనియు చేచ ముల యంతములగు సుపనిషత్తులు ఘంటాపథముగాం దెల్పుచున్నవి. ఈ బ్రహ్మ యాశ్మకంటె భిస్సముకాదనియు నుపనిషత్తువలనఁ దెలియుచున్నది. కావునఁ దెలిన విషయమిది :—ఆనందమనియు, నత్యమనియు, జ్ఞాస మనియు, ననంతమనియు (బహ్మపదార్థము నిర్వచింపం బడుచున్నది. ఈ బ్రహ్మ యాత్మకరటె భిన్నముకాడు. ట్రాహ్మయునాత్మ నొక్కటే.

పై విధమునం బెలుపంటడిన (బహ్మత్రైక్యజ్ఞానము, నమభవము, నత్యము, నిత్యము, శాశ్వతమునగు నుఖము-నుఖాబేక్ [పత్ జీవునకు సామాన్యము. [తివర్గమగు ధర్మార్థకామముల నొక్కాక్క దానంగాని యన్యోన్యత్వ మునంగాని లభించు సుఖము కణికము, అనత్యము, అనిత్యము, అజ్ఞానవిలసితము, దుఃఖపర్యవసాయి. [తివర్గ ఫలము నపేకింపక మజియొకచాని ఫలము నపేకించి దానికిందగు వ్యవసాయమొనర్చినం దత్ఫల[పా.పైచే నిత్యా నందమ్మ కలుగుచో నదియేది? ఆది మోక మనంబడు సాలవే పుట్టపార్థము. ఈ విషయమును నవిస్తరముగాం చెలువు రాఖ్యాయిక దొకటానిని ఉృకుటారిన్యాకమగు నువ నివత్తునుగలబానిక తెప్పెడిను.

యాబ్లవల్స్ట్రుడను బాద్మాణుకుతోకంతు కలడు, వానికిం గాత్యాయని మైబ్రేయం యసువారిరువురు భార్వలు. వీరిరు పురితే జనికణల మాతఁడు సం.పారశుయ బేయుచుం ్రమర్గఫలములు బాకుంగానుచుందిను శాట్లు తానినుభ వించు సూములన్నియు ననిత్వవడులు, దంతవంశములు నని కొంతశాలమునకు గ్రహించిను. ఉర్మము నిర్వస్తిం చుట్ దానికొట్ కర్ణకంటా కరియు, తర్నూలమైన కామము చలన నుఖము మొనలగునచ్చుతు చేస్తికాణకు టేయు చున్నానని యాతుడు తెదలిందా ఓచారించుకొనెను. అచ్చడు తన జార్యల నిడుపురఁ చిలటి నిమ బర్(వాజ శత్వము (గదాంతును.. తరువాత మీయినపురకు సంవచలం నిక్కువరక్కువలు లికుండంగను విన్నూలమున వై రస్వము పుట్టకుండాగడు నర్వముడు విభాగించి చూత్తుననెడు. భార్యల యురుధురిలో? జిన్న భార్య సైక్రేతేయి. ఈమె (బహ్మవాదిని, పెప్టే పెండ్లము కాత్యాయని స్త్రీ (నబ్లకలదియే గాక యంత కెక్కుడు జ్ఞానపతి కాడు. అందుచే నాయమ యోమియు మాటాడకుండెను. పైత్రాతేయి వెంటనే యిట్లినెను :- 'నీ యిచ్చు నమ్మస్త నంపవిలపలన నే నమ్పత సయ్యాచనోకానో చెలుపుము ' దానికి యాబ్హవల్క్యుడు 'కావు. కాని యువకరణవంతుల జీవితఎట్లుగడచునో చుట్లో సి జీవితమునగును. ధననలపవలమృతత్వమును నలపాదింద నేకవు' అని యుత్తరమునఁగఁగా నావి.'యమృతత్వ నంపాచకములుగాని యా విత్రాదులు నాశేల ? నీయొతిఁగిన యర్థమును నాగిమ్మని యుడిగెను. దానిగి నంతసించి యాయ్రాబాహ్మణుడిట్లు మదవిశించెను. పతిగోరిక దద్దించం బేయుటగు పతి బ్రహయుడు గానేరండు. భార్వనుం దనగామ సిద్ధికొత్తకే భర్త ప్రాయండగుచున్నాడు. ఇట్లే భార్యగోరిక సిద్ధింపఁబేయుటను భార్య బ్రహియారాలు కానేరదు. తన గామనిద్దిగౌజకే భర్తను భార్య ప్రయురాలగుచున్నది. ఈ విధమున నాత్మకామముసగై పుత్రులు, విత్తము, పశు వులు, నమన్న్రపబలు, దేవులు, వెదములు, భూతములు మొదలుగా నర్వమును నాత్మకామమునకై (పరుములగు చున్నవి. కాని యొండులేదు. కాపున ''నాత్మయే—ఓ మైత్రా ! (దష్టవ్యము, శ్రోతప్మము, మంతవ్యము, నిది ధ్యాసితవ్వము. ఆత్మ దృష్టమై, సుతమై, మతమై, విజ్ఞాత మైనయొడల నర్వము నెఱుక కాన్ఫదమగుచున్నది. ఇదియే బ్రహ్మానుభవము. ఆత్మానుభవము, ఆపరో & జ్ఞానము, ఆనంచాను కవము '' అని పలికెను.

చతుర్థ పురుపార్థమగు నీ మోక్షమును సంపాదించుటకు మార్గములు వివిధములుగా గోచరించుచున్నవి. వీని నాయానానామత సంక్రపదాయజ్ఞులు నానావిధములు దెలుపు చున్నారు.

మొకమార్గములలోఁ (బధాగములని వైదికమతావ లంబులు చెప్పనవి ధర్మాచరణము, ఉపానసము, జ్ఞాన మనుసవి (పధానములు. వీని ఫలపరిత్యాగరూపమగు ధర్మాచరణమె చిక్తునుద్దిహేతువగుచున్నది; కావున ఫలాభి సంధిలేని భర్మము మాత్రమే (గహింపడుగినది. రెండవది యుపాననము. ఈ యుపాననము బహరంతర్బేదముచే ద్వివిధము. ఈ రెండింటిలో, నాంతరంగికమగు నుపాననము ్ళేయమని తెలుపుచు 'అంతర్యాగ నమారాధ్యా, బహిర్యాగ సుదుర్లభా'యని (శీ మాతృస్వరూప మభివర్టితమైనదిగదా. ఇది యిట్లుండంగా జ్ఞాసమార్గము (శేష్ట్రమైసదని గీతలును ' సహి జ్ఞానేన నదృశం పవి[తమిహ విద్యతే' యని చెప్ప చున్నవి. కాంగా నీ జ్ఞానమార్గమున జ్ఞాననిముడగుట యొట్లు ? వివేకమున నిం[దియగోచరములగు విషయము లేవియు 'కాడు, కాడు,' యను బోఛచే (గహింపదగిన దీ మార్గము. తెలిసిన తెలియని నమ స్త్రముకంటె నస్యమైనది [బహ్మాయనియు, మనస్సుతోంగూడ వాక్కు దేనిని దెలుప నేరక వెనుమఱలుచున్నదొ యచి (బహ్మయనియు నుపని పత్తులు చెప్పచున్నవి. అనగా ద్వైతముగాని యా యాత్మను చెలుపునచి రెండవది కావలయునుగదా. రెండ వది లేనప్పడు తెలువుట తెలిసికొనుటయనియుఁ చెలుపు వాఁడు తెలిసుకొనువాఁడునను రెండు విషయములు నంభావ్యములుగావు. కావున మౌసమే (బహ్మను నుప దేశించుటయ్యాను. ఈ రహన్యమే 'మౌనవ్యాఖ్యా |పకటిత పర్మహ్మతత్త్వం యువానిమ్మని (శీ దఓణామూర్తి రూపముగా సభిపర్ణితమయ్యెను. ఇదియో 'గురోశ్చ హౌనం వ్యాఖ్యానం శిష్యాస్తుచ్చిన్న సంశయాః' అని జ్ఞానమార్గమున నాత్మ తత్వమును (గహించిన శిష్య (పప్పత్తి యిట్టిదను సట్టుల వివరింపబడినది. ఈ జ్ఞానమార్గము మిక్కిలి ్ శేష్ట్రమయ్యం మిక్కిలి కష్టము. ఈ మార్గమున జ్ఞాననిష్ట తప్పక కుదురును.

ఇట్లు బ్లానయబ్ఞమున నాత్మానుభవమును గలవాడు లోకమున సుదుర్లభుడు. అందుచే నుపాననము మఱి యొక మార్గము. ఈ యుపాననము వైదిక తార్చతిక లౌకి కాదిభేదములు లోకమున గోచరించుచున్నవి. ఇందు వైదిక తార్మతికములు కొంతవరకు సంబంధము గలవి. వీనం బ్రాణాయామ, యమ, నియమాననాదులును గాహ్యము లగుచున్నవి. ఇవి యోగనంబంధమును గలవి. ఇట్టి యాననాదులనన్య సంపాదనమున కేర్పడినవి. ఆవి దహరొపాననము, క్రవీకోపాననము, నిగ్గుణోపాననము, అహంగ్రహెపాననము మొదలగునవి. అంంతికములు చక్రార్బనము మొవలగునవి. ఇవి కాంగా నేటికాలమున లోకమున వ్యవహారసిద్ధములైన యుపాననములు కొన్ని కలవు. ఇవి భజనలు హరికథలు మొవలగునవి. వీని యందు గుణముండవచ్చును. కాని యివి వైదిక అంంతిక భిన్నములని చెప్పక తప్పదు. వీని గ్రహించి త(త్పవాహ మున బడుటయు న్వధర్మభంశమును గల్పించునేమోయని నందేహము.

ఈ యుపాననము లన్నిటిని 'భక్తి' యను మార్గ మునుగాఁ జెప్పవచ్చును. భక్తి మార్గముగాని నిష్టకాదు. భ క్తితో భగవంతుని భజించుటయుం గర్మరూపమే ಯಗುನು. ಇಲ ಭಗವಂತುಡು ವಾನಿ ಭಜಿಂచು ತಾನು గలరు. ఇందు ఏకత్వము లేదు. ఇట్టి కర్మరూపమగు భగవద్భజనమునకు (శద్ద యనునది యత్యావశ్యకము. ్శర్ధ యనగా ఆస్తిక్య బుద్ధి. కావుననే '(శద్ధావాకా భజంతే మాం' ఆని గీతల యుపదేశము. శ్రద్ధ కర్మఫలత్యాగమున చేర్పడునది. ఇట్టి శ్రద్ధంగలవాని కసూయయు నుండదు. అందువలన (శద్దావంతులు, ఆనూయలేనివారు కర్మల మోకము నందుచున్నారని "(శద్ధావస్తో 2ననూయస్తో ముచ్య ్రైతే2 పికర్మభిః'' యని శ్రీ కృష్ణునుపదేశము. అసనూయా ్ శద్దలు గల భక్తునకు రాగద్వేషాదులు తమ త తాము విరమించును. ఆపుడు (పసాదభావము గలుగును. [పన న్నత్వమువలన నర్వదుఃఖముల హానియు గలుగును. ఇట్టివానికి బుద్ధి పర్యవస్థానము నొందును. బుద్ధి పర్యవ స్థానము నొందిన జ్ఞాననంపాదనమునకు—అసంగా నాత్మ జ్ఞానానుభవమునకు వలయు చిత్తశుద్ది కలుగును. ఇట్టి స్థితె గూరువఱకు భ\_క్తిమార్గము మానవుని గొనిపోవును. పైన చెప్పబడిన భ\_క్తిఁగలవారు సుకృతులు. వీరు నాలుగు తెగలగా నుందురని శ్రీకృష్ణుఁ డర్జునున కుపవేశించెను. వీరు ఆర్తుడు, జిజ్ఞాసువు, ఆర్థ్మారి, జ్ఞానియని పేర్కొనబడిరి. నంసారార్తి ననుభవింపనేరక జ్ఞానేచ్చకలవాడై పరమ పురుపార్లమగు మోకమునర్థించి జ్ఞాననిస్థుం డగుటకు వలయు నంతరువులు నాలుగు నీ వాక్యముస బోధింపఁ బడినవి. ఇదియుఁ గాక యీ భగవద్ప క్రియే యజ్ఞారూప మనియు గీతలయుపదేశము. (పతనిస్థులగు యతులు చేయు భక్త్యా త్మకములగు యజ్ఞము లైదు తెఱఁగులుగా విభజింపఁబడినది. ఇవి (దవ్యయజ్ఞము, తపోయజ్ఞము, యోగయజ్ఞము, స్వాధ్యాయయజ్ఞము జ్ఞానయజ్ఞము నని పేర్కొనబడినవి. ఈ యైదును భక్తిమార్తములే యగు

చున్నవి. ఇవి యన్నియుఁ గర్మజములు. చిత్తశుద్ధికి ఫలాభినంధినిరసమున నేర్పడునవి కాని వీని యన్నిటిలో జ్ఞానయజ్ఞము ్శేయమనియు, నిట్లు ్శేయమనుటకు హేతువు సమ స్తకర్మయు జ్ఞానమునఁబరినమా ప్తి నొందుట యనియు 'నర్వంకర్మాఖిలంజ్ఞానే పరినమాప్య' యను వాక్యముచే తెలుపబడినది.

**ခါချို့နောက္ခုန်ားမှ ျ**စည္တေတြ ရသည္တြင္ లక్షణమును జెప్పచున్నాడు. 'సా (భ\_క్తి) పరానురక్తి రీశ్వరే' ఆనగా నీశ్వరునందుఁ పరానుర్తి భక్తియని. ఇట ననుర క్రియననేమి? స్నేహము, (పణయము, (పేమ, మైతి, రక్షి అనురక్షియను భావములు శృంగారము నాయికా నాయకుల పరస్పర భావము అంకురించి, చిగిర్చి, మొగ్గతొడిగి, విరియఁబూచి ఫలించియనుభవ మునకు వచ్చుటగాఁదెలుపఁబడును. రాగమనురుచిగల పండు ననుభవించుటయనుర\_క్షి. భగవంతుఁడను పండును ఆనుభవించుట యాశ్వరునందనుర్తి. ఈ యనుర్తి పరమైన భ\_క్తియని శాండిల్య స్కాతము. పరమనఁగా నిరంతరమని మాత్రము చెప్పుడగడు. పరము నిరం తరము నిర్హేతుకమునని యభ్రిపాయము. కావున నిరం తరము నిర్హేతుకమునైన యాశ్వర ఫరానుభవము భ\_క్తి యని యాస్కూత తాత్పర్యము. ఇందు నీశ్వరఫలమొకటి దాని ననుభవించువాఁడొకడునను ద్వైతసాంకర్యము గలదు. దీనిని కలవాడు భక్తుండు. దీనికి జ్ఞానముసులభము. ఇట్టి యనుర్తక్తి శృంగార రూపమున వహించినది రాధా రూపము. శ్రీ కృష్ణరూప మీశ్వరుడు. రాధకు శ్రీ కృష్ణ పైంగల యనుర్తి భక్తి. ఇది పరమైనది. ఇందు సైరంతర్యము నిర్షేతుకత సృష్ణముగా గోచరించును. దీనినే మధుర రనమనియుందురు. ఇది భ క్తి రసరాజ మనియుఁదెలుపఁబడినది. ఇది గోచికలయందును గోచ రించును. శ్రీ కృష్ణుడు వేణుగానముచేసెను. గోపికలే తెంచిరి. వారికింకను నిశ్శంకమగు పరానుక్తి కలుగ లేదు. కావున శ్రీ కృష్ణుఁడు 'ఇది యమునానది జులనమేధితపాదపపల్లవ(పనూ ၊ నదళవిరాజితంబగు వనంబు మనంబులమేర దెప్పెనో' యనియు, 'వనితలు నన్నుఁగోరి యాటు వచ్చితిరింతఁగొఱంతలేదు; మే౹

లొనరె నమ నౖజంతువులు నోలిఁ| ఓయంబులు గావెనాకు; నె| నమనిలువంగఁబోలదు; సనాతన ధర్మములాడువారికిం। బెనిమిటులన్ భజించుటలు పెద్దలు చెప్పచునుందు రెల్లెడన్॥ 'ధ్యానాకర్ణనదర్శన। గానంబుల నాతలంపు గలిగినఁ జాలున్। బూనెదరు కృతార్థత్వము। మాన వతుల్ చనుఁడు మరలిమందిరములకున్' ఆని పలికెను. ఇది వారియాహంకారాభి మానముల పరీశ్ల. ఈ పరీశ్లకు వామం, 'అకటానమ్మితిమేము ; క్రూరుఁడన నిన్నర్హంజె ; మా యిండ్లలో। నకల వ్యాప్త్రలడించి నీపదనరోజాతం బులర్చింపజి। క్కకయోతించితి; మీశుఁడాడ్యుఁడవుము ముజానకులంగాచుపో ၊ వికఁగావందగు, గావవేవిడువమేలే [భాంతలంగాంతలన్' అనిసమాధానమునిచ్చి నిల్చిరి. అప్పడు గోపికల దీనాలప౦బులు విని నవ్వి యోగిశ్వరేశ్వరు౦డైన శ్రీ కృష్ణుడాత్మా రాముండై వారలతో రమించినాఁడట. ఇది మధురరనము. ఆగ్రగణ్యమగు భక్తి. ఇట్లే నిరభిమా నలను నిరహంకారల నొనర్చి గోపికలకుఁగైవల్యమును శ్రీ కృష్ణపరమాత్మ (పసాదించినటుల గోచరించును.

ఈ భ\_క్తి శవణము, కీర్తనము, న్మరణము, పాదసేవ సము, ఆర్చనము, దాన్యము, నఖ్యము, ఆత్మనివేదనమని తొమ్మిదిదెఱుగలుగా విభజింపుబడినది. భాగవతమున దెలుపుబడిన సమస్తము నీ నవవిధభ్తి మార్గముల వివరణమే. ఈ విషయము ప్రత్యేకమైనది. గావున దీని నిటవివరించుట మానినాము. భ్రత్తిమార్గము జ్ఞాసమార్గ మునకంటె సులభమైనది. కావుననే ప్రహ్లాదుండుతోడె బాలకులకు మోకమునకు మార్గము నుపదేశించుచు 'చిక్కుడు ప్రతముల క్రతువులు జిక్కుడు దానముల శౌచిశిలతపములన్ జిక్కుడుయు క్తిని, భ్రక్తిని జిక్కిస క్రియ నచ్యుతుండు సిద్ధమునుండి—దుని గంట్రమో గించినటులుబలుకుచున్నాడు. ఇట్లు భక్తితో భగవంతు నందర్పించిన మనోబుద్ధులను గలవాడు చిత్తశుద్ధిగలిగి జ్ఞానియగునని శ్రీ కృష్ణ భగవానుండు పార్ధునకుంజేసిన నుపవేశమొక దానిని స్మరించుచు ఇంతటితో విరమించు చున్నాను.

....నర్వేమకాలేమ మామనున్మరయుడ్ధ్యచ . మయ్య ర్పిత మనోబుద్ధిర్మామేష్యసి ననంశయణ ॥

## భగవదుపచారములు, తత్ప్రయోజనము

పండిత, వేదాంతం వి<sub>డ్</sub>పనారాయణాచార్యులు, నిజాంపేట. (కృష్ణాజిల్లా రెలిజియన్ ఇకాస్టక్టరు)

(ఖం) విష్ణు నూ క్రేన మ స్తిష్రం, నంపు టం, ప్రహ్వాంగం, పంచాంగం, దండాంగ మితి పంచ[పణామా౯ కుర్యాత్ ။

మన్తకే అంజలెన్యస్తే నమస్తిష్ర్ణ 1 హృదయో అంజలి పుటం

న్యసేత్స సంపుటు: పాణివ్యత్యన్య హృదయోన్సన్య ఆన

గ్యాతోభవేత్ స్పపహ్వాంగః, పాదాంగుళిభ్యాంజాను భ్యాంవా ఆసీనస్యాంజిలిఖూ౯మౌలలాటం నిదధ్యాత్స పంచాంగః, పాదౌహస్తా (పసార్యసాంజరి భూ౯త్వా ఆథోముఖం దండవచ్చయాత, నదండాంగ [పణామః ၊ తా॥ (పణామమనగా, మిక్కిలి లొంగుబాటుజెందుట, శ్లోπ భగవా౯ా మే పరోనిత్యమహం (పత్యవరస్సదా, ఇతి భావో నమః(పోక్తో నమనః. కారణం హినః 11 అని పెద్దలు చెప్పచుండిరి. పూజాదియందు ఆతోదేవాది షణ్మం తముల జపంచుచు గమన్కరించినట్లు, పూజావసానమందు విష్ణాను౯కాది మం(తన ప్రకము జబించుచు, మ స్త్రిప్పాది పంచ్రపణామములను జేయవలెసని భృగ్వాదులు జెప్పి యుండిరి. (1) అంజలిబంధము శిరము నందిడుకొని, నిమీలితనేతృడై నిలచి, (మొక్కుట మస్తిష్కమన బడును (2) అంజెలిబంధము హృదయమందిడుకొని, ఆనతశిరస్కుడై, నిలచి (మొక్కుట, నంపుటమనబడును. (3) పాణిప్వంద్వము వ్యత్యవ్రముజేసి, (కరపృష్ణము జోడించి) హృదయమందిడుకొని, ఆనతగాతృడై నిలచి ్రమొక్కుట, స్ట్రఫ్యూం గమనబడును. (4) పాదాంగుళులతోను, జానువులతోను, నేలపై కూర్చునియుండి, అంజలిబంధము గావించి, ముఖము నేలపైమోపి, (మొక్కుట పంచాంగ మనబడును. (5) అంజలిబంధము గావించి, కాలుచేతులను జాచి, ఆథోముఖుడై, క్వరపలె నేలజాగిలపడుట, దండాంగ మనబడును. విష్ణాను౯కం, విష్ణారరాటమసి, తదన్య ప్రియం, ్రపతద్విష్ణుః, పరోమాత్రయా, విచ్రకమే, (తిదే౯వః, ఆను మం తములేడును కలసి, విష్ణుసూ క్త మనబడుచున్నది. ఈ మం(తములకు వివృతి (వాయబడినది.---

దక్షిణాదానము—ముప్పిదియవ ఉపచారము (ఖం) ఘృతాత్పరీతి దక్షిణాయుతం ముఖవానం దద్యాత్ 11 మం॥ మృతాత్పరిమండ ఇవాప్సు స్పేహన్నర్వాధిక న్సర్వ ధత్తేమ శర్యః।

> సచేతన శ్చేతయతే స్వశక్త్యా, ఏకోలో కాకా గర్భ వత్పాతు సర్వాకా ॥ ఈ మం(తమునకు, వివృతి బ్రాయబడినది.

స్తుతించుట—ముప్పదియొకటవ ఉపచారము పుష్పాంజలిదానము—ముప్పదిరెండవ ఉపచారము (ఖం) జేవం నహ్మన శీర్షమితి నంస్తూయ పుష్పాంజలిం దద్యాదితి బ్వాతింశదువచారా: ॥

ఇందు స్తుతించుట పుప్పాంజలిదానముజేయుట అను ఉపచారములు రెండును, అవినాభావ నంబంధము గలిగి యున్నవి. ఆగమశాస్త్రనంహితాకారులు వివిధ న్తుతి మంత్రములతో స్తుత్యపచారము చేయుటకవకాశము కల్పించియున్నను, ముఖ్యముగా శివకేశవాలయము లందె ల్లెడలను నారాయణోపనిషత్తునందలి త్రయోదశానువాకము తోను, తైత్తిరీయారణ్యక ప్రతమ్మపపాఠకములోని, ఏక తింశానువాకమందలి కొన్ని మంత్రములతోను మరల నారాయణోపనిషత్తులోని కొన్ని మంత్రములతోను నిమీలిత నేతృలై, చిత్రైకాగతతో స్తుతించి అర్చాన్వరూపముతో నున్న దేవదేవని దివ్యపాచారవిందములందు పుప్పాంజలిని నమర్పించుచున్నారు. దీనికే మంత్రపుష్పమను వాడుక గలదు. మంత్రపుష్పమన ఫల్ఫపాప్తికి సాధనభూతమైన పుష్పనదృశ మంత్రనచయమని భావము—

మం॥ నహ్మానశీక్షందేవం విశ్వకం విశ్వకంభువమ్ । ే విశ్వంనారాయణం దేవమక్షరం పరమంపదమ్ ।

ప II నహ్మనశీర్షం, దేవం, విశ్వాకం, విశ్వశంభువమ్, విశ్వం, నారాయణం, దేవం, ఆకరం, పరమం, పదమ్.

న II దీవ్యత ఇతిదేవః-తం నహ్మనశీర్షం-అనంతశిరన్నం విశ్వాకం - విశ్వన్య = జగతః, శం = నుఖ మస్మాద్భవతీతి విశ్వశంభువం, అకరం = నాశరహితం, పరమం =

> ఉత్కృష్ణమ్ పద్యతే జ్ఞానిభిరితి పదం, నారాయణం దేవం విశ్వం= జగదాత్మకం (ధ్యాయే ఇతి శేషঃ)=

తా II న్వయం ప్రకాశమానుడును, అనం తశ్రస్కుడును, విశ్వం-జగత్ అక్టియేయన్యని: విశ్వాక్కం అం ప్రపం చేమే నేత్రములుగాగలవాడు. ప్రపంచే ము నం తను చూచువాడని యర్థము. ప్రపంచే తృడును, నిఖిలజగ త్సుఖనుధాతయును, నాశరహితుడును, నర్వోత్కృష్టు డును, జ్ఞానఘనులచే చూడబడువాడును అగు, శ్రీమన్నా రాయణుని, జగతా క్రాలునిగా, ధ్యానించుచున్నాను.— మం II విశ్వతఃపరమాన్నిత్యం విశ్వం నారాయణగ్ం

ప॥ విశ్వతః, పరమాత్, నిత్యం, విశ్వం, నారాయణం, హరిమ్॥

సు పారతి పాపానీతి హరిః, తం, స్వనామ సంక్రీనేనైవ నకలపాప విధ్వంనకం, విశ్వంవిరాడ్రూపిణం నిత్యం శాశ్వతం, నారాయణం, విశ్వతఃవిశ్వస్మాజ్ఞగతః । పరమాత్ = పరమమిత్యధ౯ః, విభ\_క్తివృత్యయశాృం ఉత్కృష్టంధ్యాయే ఇతిశేషః ॥ [దనఃః

తా II తన నామ సంకీర్తనము జేసినంతనే సకల పాపములను సమయింపజేసి, మోక సామాజ్య మొనగు వాడును, విరాడూపియు, శాశ్వతుడును, అగు శ్రీమన్నారా యణుని, పరిదృశ్యమాన మగుచున్న జగత్తుసకంటే గొప్ప వానినిగా ధ్యానించుచున్నాను.—

మ ॥ '' విశ్వమేవేదం పురుష స్త్రద్విశ్వముపజీవతి ''

ప ॥ విశ్వం, ఏవ, ఇదం, పురుషః, తత్, విశ్వం, ఉపజీవతి.

న || తదిదం = పరిదృశ్యమానం, విశ్వం = జగత్, పురుషః పరమాత్రైవ, ఉపజీవతి = విర్మాడూ పేణా(కమ్య తిష్టితి, విశ్వం = విర్మాడూపిణం, పరమాత్మానం ధ్యాయే ఇతిశేషః ॥

తా 11 ఏ పురుపపుంగవుడు పరిదృశ్యమానమగు చున్న జగత్తును విరా[డూపముతో ఆక్రమించి యుండెనో, నర్వేశ్వరుడైన ఆవిరా[డూపిని-ధ్యానించుచున్నాను.

మం ॥ '' పతించిశ్వస్యాత్మేశ్వరగ్ ం శాశ్వతగ్ ం శివ

మచ్యుతమ్ I నారాయణం మహాజ్ఞేయం, విశ్వాత్మానం పరా యణమ్ II

ప II పతిం, విశ్వన్య, ఆత్మేశ్వరం, శాశ్వతం, శివం, ఆచ్యుతం నారాయణం, మహాజ్ఞేయం, విశ్వాత్మానం,

်ဆံဇာတာဓာဝ ၊၊

న n నరేస్యేదంనారం, ఆవతారేమ, నారంవపురయతఇత్తి, నారాయణు n

తం, విశ్వస్థ జగతః, పతిం = పాలకం

ఆత్మనాం = జీవానాం, ఈశ్వరః = ప్రభుః ఆత్మేశ్వరః, తం, శాశ్వతం = ఆదిమధ్యాంత రహితం, శివం = మంగళ్మపదమ్ అచ్యుతం = చ్యుతిరహితం, విశ్వ త్మానం = జగదుపానకారణభూతం పరాయణం = జగకాముత్క్ప ష్టాధారం, మహాజ్ఞేయం = జ్ఞేయేపు తత్వేమ్మజాధం మత్వాధ్యాయే ఇతిశేషః॥

తా II జగత్పాలకుడును, జీవులశానించువాడును, నిత్యు డును, మంగళ్మదుడును, నాశరహితుడును, జగత్తునకు కారణభూతుడును, జగదాధారుడును, ఆగు శ్రీమన్నారాయ ణుని తెలియదగిన తత్వములలో కెల్ల గూఢతత్వన్వరూపు నిగా తలచి, ధ్యానించుచున్నాను.

మం11 నారాయణ పరోజ్యోతిరాత్మా నారాయణఃపరః నారాయణ పరంట్రప్పు తత్వం నారాయణః పరః నారాయణపరోధ్యాతా ధ్యానం నారాయణః పరః

ప II నారాయణః, పరః, జ్యోతిః, ఆత్మా, నారాయణః, పరః, నారాయణః, పరం, (బహ్మ, తత్వం, నారాయణః,

నారాయణః, పరః, ధ్యాతా, ధ్యానం, నారాయణః,

న 🛮 ఆస్యాం చతుధాక్యామృచి, పూర్వోదితమం తేమ యన్మ హేశ్వర న్వరూపం నిర్దిష్టం తత్సర్వమపి ನಾರಾಯಣ ಕಬ್ಬವಾಕ್ಯುಮೆವೆರಿ ಸಿಕದಯು తం ధ్యాతుం ఆధికారికవిశేషం వృత్తివిశేషంచ ఆవశ్యకమితి జ్ఞాపయతి၊ ధ్యాతా-ధ్యానాధికారీ పురుషః యమనియమానన (పాణాయామ **్పత్యాహార ధ్యాన ధారణ నమాధయ ఇతి** అష్టాంగ నియోగన్య = అష్టాంగయోగ యు\_క్తస్త్రైవ ధ్యానాధికారిత్వం। ధ్యానం నకలనిష్కల జ్ఞానేన (పత్మ గాత్మ గోచరం పృత్తివిశేషం ಆಕ್ಷತೆ ಕೆಮಃ ನಾರ್ಯಾಣ = ಪುರಾಣ [పసిద్దోదేవదేవః పరోజ్యోతిః పరశబ్దన్న లింగవ్యత్యయశ్చాందనః శాశ్వతమనాది జగద్బీజం నిత్యానందకరం పరంజ్యోతి న్వరూప ఇతి నారాయణఃపరః ఆస్యః=ఆత్మాజీవా త్మనోభిన్న ఇతి నారాయణః పరం = ఉత్కృష్టం (బహ్మ = బృంహణశీలంయద్వస్తుతదితి. నారాయణః

> ఉత్కృష్ణం, తత్వమితి, నారాయణః పాపినాం శతృరితి

నారాయణః, పరః, నర్వోత్కృష్ణ ఇతి చజ్ఞాత్వా ಧ್ಯಾ**ಯೆ**ಅ್

లా ॥ ఉపాసకుడు యమనియమాద్యప్టాంగ యోగసం సిద్ధితో, ధ్యానాధికారిత్వమునొంది, [పత్యగాత్మను తెలిసి కొనుటకు సాధనభూతమైన వృత్తివిశేషము న్యాశయించి, నారాయణుడు నిత్యమును జగత్కారణభూతమును నిత్యా నందదాయకమును ఆగు, పరంజ్యోతిన్వరూపి అనియు, భిన్ను డనియు, ఉత్కృష్ణబృంహణ జీవాత్మకన్న శీలమైన వస్తున్వరూపి శ్రీమన్నా రాయణుడే యనియు, ನಾರಾಯಣತತ್ವಮು ತೌಲಿಯದಗಿಸುತತ್ತುಮುಲಲ್ ತಲ್ಲ (ಘ್ಯ తత్వమనియు, శ్రీమన్నారూయణుడే సకలపాప విధ్వంసకు డనియు, సర్వోత్కృష్టుడనియు, తెలిసి ధ్యానించవలెను. మం ॥ యచ్చకించిజ్ఞగత్సర్వం, దృశ్యకేశ్భాయతేఽపివా

అంతబ౯హిశ్చతత్సర్వం, వ్యాప్యనారాయణస్థితః

ప॥ యత్, చ, కించిత్, జగత్, నర్వం, దృశ్యతే, ಕೃ್ಯಹತ, ಅವಿ, ವ್

> అంతః, బహః, చ, తత్, నర్వం, వ్యాప్య, ನಾರಾಯಣಃ, ಸ್ಥಿತಃ॥

నర్వంజగత్, నర్వస్మి ౯జగతీతిన ప్రమ్యధే౯ ုపధమా, య

> త్కించివ్వస్తుజాతం, దృశ్యతే, శృయతేచ, తత్సర్వమపి,

> వస్తుజాతం, నారాయణః। కటక, ముకుటా ದ್ಯಾಭರಣನ್ನು

> ఉపాదానకారణభూత సువన్నవడ-తబ౯హశ్చ.

స్థితోవా, వాశబ్దశ్చాధే౯, ఆవతిష్ఠత, ఇత్యధ౯ః ॥ తా॥ జ్ఞానులు పరిదృశ్యమాసమగుచున్నట్టియు, శృతిగోచరమగుచున్నట్టియు, ప్రాపంచిక వన్ను నము దాయమంతయును - ఆభరణనిర్మాణముసకు కారణ భూతమైన బంగారమువలె, శ్రీమన్నారాయణుడు అంత బ౯హివ్యా ప్తితో, వ్యాపించియున్నాడని తలచుచున్నారు. మం ॥ ఆసంతమవ్యయంకవిగ్ం సముద్రేస్తం

విశ్వశంభువమ్ పద్మ కోశ్వపతీకాశగ్ం హృదయంచాప్యథోముఖమ్ అనంతం, అవ్యయం, కవిం, సముద్రే, ఆంతం విశ్వశ**భు**వమ్

పద్మకోశ్మపతీకాశం, హృదయం, చ, ఆపి, ఆధోముఖమ్

ఆత్ర పూర్వాథేకాన నారాయణన్య నర్వజ్ఞత్వాదికం సంకేపేణోపన్యస్థ, ఉత్తరాధేకాన ఉపాననాస్థానం (పతిపాద్యతే, అనంతం 🗕 దేశకాల పరిచ్చేదరహితమ్, అవ్యయం నాశరహితమ్

కవిం=నర్వజ్ఞం, సము $[\vec{x}] = \lambda \Delta x (\vec{x})$  నచ్చక సంసారే, అంతం

ఆవసానరూపం, యవా నారాయణన్య స్వరూపంజానాతి

తదైవ సంసారః కీయత ఇత్యధ౯ః, విశ్వస్య=జగతః

శం=నుఖమస్మాద్భవతీతి విశ్వశంభువః, తం, వక్యమాణే

ఉపాననాస్థానే ఉపాసీతేతిశేషః, హృడయం, హృత్పద్మం

పద్మకోశ(పతీకాశమప్చ, ఆధోముఖం – ధర్మకందజ్ఞా ననాళ్లె శ్వర్యాద్యష్ట్రదళ వై రాగ్య కటిక్ కాయు కంసత్ ఆధోముఖత్వేనా వస్దీతం, తస్మికా హృదయకమలే, దహరోపానకు, పూర్వాథేకానోపన్మనం, నారాయణం

శీర్ష మిత్యాదినా ధ్యాయేదితి శేషః।।

తా॥ దహరోపానకుడు భర్మమనెడి మూలమును జ్ఞానమనెడి తూడును ఆణిమాద్యప్రైశ్వర్యములనెడి ేకులును వైరాగ్యమనెడి దుద్దును కలిగి అదోముఖముతో హ్యాపించియున్న హృత్ప్రస్థమును రేచకాది (పాణాయామ భేదములతో ఊధ్వకాముఖముగా [తిప్పి వికసితహ్మ దయారవించమందు నర్వజ్ఞుడును, నాశరహితుడును, దేశకాలాద్యనవచ్చిన్నుడును, సకల జగత్తునకు సుఖము కూర్చువాడును, నమ్ముదసదృశనంసారమందు నకున్న వారలకు మార్గదశ౯కుడునైన శ్రీమన్నారాయణుని నహ్మనశీర్షమీత్యాది ఋక్కులతో ధ్యానించవలెను.

మం 11 ఆధోనిష్ట్యా వితస్త్యాంతే నాభ్యాముపరి తిష్టతి జ్వాలమాలాకులంభాతి, విశ్వస్థాయతనంమహత్

ప 11 అధః నిప్ట్యాః వితస్త్యాంతే, నాఖ్యాం ఉపరి తిష్టతి జ్వాల మాలాకులం, భాతి విశ్వస్థ ఆయతనం మహత్

న 11 తద్దృదయకమలం కుత్రవర్ణ ఇత్యాకాంకాయాం, పూ ర్వాధేకాన హృత్పుండరీకస్థానం ఉత్తరాధేకాన త్వత ధ్యాతవ్యన్మ వైశ్వానరాభిధ పర్మబహ్మణః

నివానంచ, జ్ఞా ಪಯತಿ၊ ನಿರ್ಧ್ಷಿ=[ಗೆ ವಾಬಂಧಃ, ಕನ್ನಾಃ ಅಧಃ ಅಧನ್ನಾ  $_{0}$ , నాఖ్యాముపరి = నాభ్రపదేస్యా ధ్వాభాగే,

విత స్త్రిద్వా౯ దశాంగులమితి నైఘంటికాః। వితస్త్యాః అంతే = అవ సానే, ఫార్ఫోక్తం హృదయ పుండరీకం తిష్టతి

ವ\_ರ್

బ్రవేశింప జేసినచో నకల జగదాధారుడై న పర్మబహ్మమును దర్శికాంప గలుగుచున్నాడనిభావము—

మం॥ తన్యమధ్యే మహానగ్ని ర్విశ్వార్చివి౯శ్వతో ముఖః సాగ్రామగ్వభజ౯ తిష్ఠన్నాహార మజరః కవిః తిర్యగూధ౯్వ మధశ్భాయీ రశ్మయ సైన్య సంతతా॥ ప॥ తన్య మధ్యే మహాకా అగ్నిః విశ్వార్చిః విశ్వతోముఖః నః అగ్రాఘక్ విభజ౯ తిష్ఠ౯ా ఆహారం అజరః

తిర్యగూఛక్వా మధశ్శాయీ రశ్మయణ తన్య నంతతా న II తన్య = సుమమ్నానాళన్య మధ్యే పదేశే విశ్వార్చిణ = జ హుళ జ్వాలోపేతణ ఆతవీవ విశ్వతోముఖణ = బహువిధ

> ముఖః మహాకా = జ్రాండోగ్నిః వర్తత ఇతి శేషః ఆ(గే = నృస్య

> పురతః స్రాప్తమన్నం భుజ్యత ఇత్య(గభుక్ న్యయమజర

> న్సన్ కవిః = కుశలః ఆహారం = (పాణెభిభు = క్త పూహారం

> ఆ(గే గృహ్త్వా త(దనం నిష్ప్ష్య శరీరే నర్వా వయవేమ

> విభజ౯= ప్రసారయ౯ తిష్ట్ = అవతి**ష్ట** తీత్యధ౯ః

తధాచో కైం భగవతా । శ్లో । ఆహం వైశ్వానరోభూత్వా ప్రాణినాందేహమాశ్రితః । ప్రాణాపాననమాయు కైః పచామ్యన్నం చతువి కాధమితి । తన్య వైశ్వానరనామ కాగ్నే ః రశ్మయః కిరణాః తిర్యగూధక్వా మధశ్శాయి వచన వ్యత్యయశ్భాందనః । సంతతా = వ్యాప్తా అత్యధకాః ॥

తాగి ఈమం(తము అధోనిప్ట్యావితస్త్యాంతే ఆను ఋక్కు సంచలి జ్వాలమాలాకులంభాతి ఆని చెప్పిసదాని పర మాధ్రమను తిరిగి వివరించుచున్నది. ఆ సుమమ్నానాడి ఛిద్రముయొక్క మధ్యభాగమందు ఆనేక జ్వాలలతో ప్రకాశించుచున్న వైశ్వాసరనామకాగ్ని హౌతృడు ప్రాణులు భుజించుచున్న ఆన్నమును తాను ముందుగా (గహించి ఆ యన్నమును జీర్ణింపజేసి తద్రసమును నేర్పుగలవాడై ఆయా నాడులయందు ప్రవహింప జేయుచున్నాడు. నాశ రహితుడైన ఈ యగ్ని హౌతృనియొక్క జ్వాలలు పాణుల దేహభాగమందు అంతటను తిర్మగూధాక్వధో ముఖములు గలవై వ్యాపించు చున్నవి—

మం ॥ నంతాపయతి న్వందేహ మాపాద తలమ నైకః తన్యమధ్యేవహ్నిశిఖా ఆయియోధా౯్వ వ్యవస్థితః నీలతోయదమధ్యస్థా విద్యుల్లేఖేవ భాన్వరా సీవారశూకవ త్తన్వి పీతాభాన్వత్యణూపమా ॥

త్వత విశ్వస్య = బ్రహ్మండన్య, ఆయతనం= ఆధారభూతం

జ్వాలమాలాకులం = [పశాశపరంపరాభిర్యు క్తం మహక్

వైశ్వానరాభిధ పర్మబహ్మ భాతి = [పకాశతే

తా II ఉపానకుని శంకాపరిహారముకొరకు పూర్పాథ్కా ముతో హృదయు పుండరీకస్థానమును ఉత్తరాథ్కముతో నచ్చట వైశ్వానరాభిధ పర్మబహ్మముయొక్క ఉనికిని తెలియజేయుచున్నాడు. పూర్పో క్రమైన హృదయ కమలము ఉపానకుని గ్రీవాబంధమునకు (కంఠస్థానమునకు) పండెం డంగుళముల దిగువ భాగమునను నాభిప్రదేశమునకు పండెండంగుళముల పైభాగమునను గలదు. వితస్తి అనగా పండెండంగుళములని నిఘంటుకారులు చెప్పచున్నారు ఈ యంగుళములు శాఖాంగుళములుగాని వేరుగావు. అంగుష్ఠ కనిష్ఠీకలను చాచి కొలచినట్టి కొలత వితస్తి యన బడుచున్నది. ఈ కొలత ఉపానకుని వితస్తి (జాన) తో తెలియదగియున్నది. హృదయాంబుజమందు జగదా ధారమై ప్రకాశ పరంపరలతో వెలుగొందుచున్న వైశ్వానరు డను దేవదేవుడు ప్రకాశించుచున్నడు.—

మం॥ నంతతగ్ర సిలాభిస్తులంబత్యాకోశనన్నిభమ్ తస్యాంతే నుషిరగ్ర సూక్మం తస్మీంత్సర్వం 1పతి

పు నంతతం సీలాభిం తు లంబతి ఆకోశనన్నిభమ్ తన్య అంతే నుషిరం నూక్మం తెన్మీకా వర్వం (పతిష్ఠితమ్)။

ను పునరుపానకన్య పూర్టపరిజ్ఞానాయ హృదయుకమల స్థితిం వర్ణయుకా తత్సమీపన్ధం సుమమ్మానాడిఛి(దం త[త మనసీ [పవిష్టేనతి [బహ్మణ్ రూపదశ౯నంచ జ్ఞాపయతి తధ్భయకమలం ఆకోశనన్నిభం = పద్మ ముకుళ నదృశం సీలాభిః = సీరాభిః = రలయోర భోదః

> ఏకోత్తర శతైనా౯డీభిః నంతం — వ్యాప్తంనత్ అంబం

> శరీరమధ్యే ఇణెశేషః తన్య హృత్పద్మన్య అంతే = నమీపే నూక్మం నుష్కరం ఈష్ట్రిందం తెష్టతీతి శేషః తన్మికా నుష్రే నర్వం = జగత్సర్వం [పతిష్టితమ్ త(త మనస్మిప్పెస్టేనతి నర్వజగదాధారన్య [బహ్మ తో రూపం దృశ్యత ఇతే భావః—

తా II దేహ మధ్యభాగమందు ఆధోముఖముతో (వేలాడు చున్న హృదయకమలము ఏకో త్తరశత (నూటయొక్కటి) నాడులతో పరివేష్టింపబడియున్నది. ఉపానకుడు ఆద్దానిని జాగరూకతతో తెలిసికొని ఆహృదయ కమలమునకు నమీప మండేయున్న నుమమ్నా నాడివివరమందు మనస్సును పం 11 నంతాపయతి న్వం దేహం ఆపాదతలమ స్తేకి తన్య మధ్యే వహ్నగిఖా అటీయా ఊధ్వాకా వ్యవస్థితః నిలతోయదమధ్యస్థా విద్యుల్లేఖా ఇవ భాన్వరా నివారశూకవత్ తన్వీ పీతా భాన్వతి ఆణూపమా11

ను యోయం నర్వ్షపాణిశరీరగతః వైశ్వానరః న్వం = స్వా

్శితందేహం ఆపాచతలము స్తకః = పాదతలమూర భ్య మ స్తకపర్యంతం స్థితః నంతాపయతి తన్య జానాలా

ವಿಕೆ ಮೀ ಕೃತ್ಸ್ನು ದೆಯವ್ಯಾಪಿಸೀ = ನಂತಾ ಪಾಗ್ನೇ ಮಧ್ಯೆ =

శిఖానాం మధ్యే కాచిద్వహ్నిశిఖా నీలతోయుదమధ్యస్థా జలపూర్ణమేఘమధ్యంగతా విద్యుల్లేఖేవ భాన్వరా = పభావతీ నీవారశూకవత్ = నీవారశూకన్యడీఘ౯ పుచ్ఛవత్ తన్వీకానూజ్మె అణియా = నూజ్మతరా అ ణూపమా = అణోరణియానిత్యు క్రత్వాత్ లౌకకానాం నూజ్మవస్తూనాం ఉపమా భవితుం

సూక్ష్మతమేత్యధ౯ః పీతా= సువర్ణవర్ణూ ఉధా౯్వ=

సుషుమ్నా నాడీమా ర్గతః [బహ్మ రం[ధ పర్యంతం వ్యవస్థితః

ి లింగవ్యత్యయశ్ఛాంచనః వ్యవస్థితానతీ భాస్వతి ⇒్రప కాశతే—

తా బి ఏ వైశ్వానరనామకుడైన ఆగ్నిహారతృడు నర్వ ప్రాణి శరీరగతుడై తనచే అధిష్టించబడిన శరీరమును పాదములు మొదలుకొని శీరః పర్యంతము వ్యాపించి యున్నవాడై లెన్సగా తపింప చేయుచున్నాడో ఆ యగ్ని హూతృనియొక్క జ్వాలలలో నొకజ్వాల కాలమేఘమందలి మొఱపుతీగవలె ప్రకాశింపుచు నివ్వరి ధాన్యపు ముల్లువలె సూక్మము సూక్మతరము నై బంగారుచాయంతో సుమమ్నా నాడిచిద్రమునుండి బ్రహ్మరంద్ర పర్యంతము వ్యాపించి ప్రకాశించుచున్నది.....

మం 11 తస్యాశ్మిఖాయా మధ్యే పరమాత్మా వ్యవస్థితః న[బహ్మా సశివ న్సహరి స్పేన్హ్ర స్పోకరః పరమ స్ప్యరాట్

పం 11 తస్యాణ శిఖాయాణ మధ్యే పరమాత్మా వ్యవస్థితణ నణ బ్రహ్మా నణ శివణ నణ హరిణ నణ ఇస్స్ట్రణ నణ ఆక్షరణ ప రమణ న్వరాట్——

న  $_{11}$  తస్యా $_{1}$ =సూజ్మాతిసూజ్మాయా $_{1}$  శిఖాయా $_{1}$ =పహ్మి శిఖాయా $_{2}$  మధ్య $_{3}$ =మధ్య $_{4}$ పదేశే ఆశ్ర $_{2}$ =సాశరహిత $_{3}$ పరమ $_{4}$ =సర్వోత $_{1}$ ప్ప $_{4}$ స్వరాట్ $_{3}$ పారతం $_{4}$ ల్లు స్వయమేవరాజా పరమాత్మా వ్యవస్థితః ఉపానకానాం భావనావిశేషబలేన త త్రద్దేవతా రూపేణా విర్భూయ తేపామభీష్పితాధాకాన్ (పదిశతీతి జ్ఞా పయితుం నబ్రహ్మ సశివ న్సహరి స్పేస్ద్ర ఇత్యు క్రమ్! చతుముకాఖోపానకానాం నః బ్రహ్మా రుద్రోపానకా నాం నఃశివః నారాయణోపానకానాం నః హరిః పురందరోపానకానాం నఃఇస్ద్రః అల్రేంద్రపద్రగ హణం ఆనంతర్యాణాం సర్వేషాం దేవానామవ్యుప లక్షణం తత్రదూపేణా విర్భాయ తేషాం తేషాం తాకా తాకా కామితార్థాకా (పదిశతి! తధాచ భగ వతోక్తం ఆక్లో!! యేయధామాంగ్రప్. ద్య నే తాం స్త్రదైవ భజామ్యహంజతి—

తా 11 సూక్మౌతి సూక్మమైన ఆవై శ్వానర శిఖామధ్య భాగ మందు నాశరహితుడును నక్వోత్కృష్టుడును స్వతంతృ డును అగు పరమాత్మ నివసించుచున్నాడు. ఆయన చతుము౯ఖోపానకులకు బ్రహ్మదేవునివలెను శంకరోపాన కులకు పార్వతీపతివలెను నారాయణోపానకులకు విష్ణు మూర్తివలెను. ఇం[దాది దేవతోపానకులకు ఆయాదేవతల వలెను దశ౯నమిచ్చి వారివారి కామితాధ౯ముల నీడేర్చు చున్నాడు. గాన ఆట్టి దేవదేవుని పూర్వో కృపకారముగా ధ్యానించవలెను.

మం II రాజాధిరాజాయ (పనహ్య సాహినే నమోవయం వై శవణాయ కుర్మ హే నమేకామాన్ కామకామాయ మహ్యం కామేశ్వరో వై శవణోదదాతు కుబేరాయ వై శవణాయ మహారాజాయ నమః.

ప 11 రాజాధిరాజాయ ప్రసహ్యసాహినే నమః, వయం, మై శవ జూయ, కుర్మహే, నః, మే కామా≡ కామకామాయ, మహ్యం

> కామేశ్వర: వైశవణః దదాతు కుబేరాయ వై<sub>[</sub>శవ ణాయ మహారాజాయ నమః.

స  $\mathbf{H}$  ఏ = ఆల్ప్ శవణే =  $[\mathbf{F}(\mathbf{G}, \mathbf{W})]$ ని విశవణః వామ నత్వాడల్ప $[\mathbf{F}(\mathbf{G})]$ క్  $[\mathbf{G}]$ ర్లు ఏవ $[\mathbf{F}(\mathbf{G})]$ ర్లు మై(శవణాయ = ఆల్ప $[\mathbf{F}(\mathbf{G})]$ లాయం,  $[\mathbf{G}]$ పనహ్య బలాతా $[\mathbf{G}]$ రణ

> బలిచ్రకు రైనః లాభానాం యోం బభవితా నః [పనహ్యసాహ్, తబై్మ రాజ్ఞామధిరాజో = రాజా ధిరాజు. తబై్మ రాజాధిరాజాయ బలినర్వన్వంస్వీ కృత్య రాజాధిరాజత్వేనావస్థితాయ వామనాయ, పయం = యజమానాః, నమస్కుర్మ హేం! నః కామేశ్వరః

 $\mathbf{Z}$ ုန်သံအး ဇာသဇာသာ $\mathbf{\omega} = \mathbf{v}$ သာဧဇာသတ်

మానాయ, మహ్యం అన్మదధ౯ం, మే కామాకా మద

&తాన్నర్వాన్/మాస్దబాతు బై(శవణాయ = ఆల్ప భ్(తాయ మహారాజూయ కు = ఆల్పం, బేరం = శరీరం

యన్యనః, కుబోరః వామన ఇత్యధ౯ః, తసై ై వామనాయ

నమః అస్త్వితి శేషః.

తా II బలిచ్రకవర్తి యొక్క నమన్త రాజ్యమును స్వీకరించి రాజాధిరాజువలె ప్రకాశించుచున్న వామనునకు మేము నమన్కరించుచున్నాము. కోర్కెల కథిపతియైన వామనుడు కోర్కెలు గలిగియున్న మాకొరకు మాచే కోరబడు నమస్తకోర్కెలను ఇచ్చుగాక. పవి<sub>త్</sub> మైన చెవులు గలవాడును బలిసర్వస్వ స్వీకృతికి పిమ్మట మహా రాజువలె ప్రకాశించువాడును ఆగు వామనునకు మా నమస్కారము.

మంగు ఓంత(డ్బహ్మ ఓంతద్వాయు: ఓంతదాతాృ ఓంతతృత్యం ఓం తతృర్వం ఓంతత్పుర్నకామ: పగు ఓం తత్ బ్బహ్మ ఓం తత్ వాయు: ఓం తత్ ఆతాృ ఓం తత్ నత్యం ఓం తత్ నర్వం ఓం తత్ పురో: నమ:

ను ఆకార ఉకార మకారాణాం నమ్మేళనేన ఓంకా రోజాయుతే అకారేణు ఈశ్వరిః ఉకారేణు [ప కృత్కి మకారేణు జివాత్మాచ [పతిపాద్యంలే తబ్వేదాంతవేద్యం ఆతిబృహద్వన్ను ఓం తత్ వాయుః ఓం తత్ ఆత్మా — జివోఒపి ఓం తత్ నత్యం ఓం కింబహునా తత్ నర్వం — చరాచరం జగత్ [పణవన్వరూపమేవ పురోః — వి స్త్వీన్య జగతం తత్ ఓం యతంకారణం తమై నమో ఆస్తు ---

తా II జీవేశ్వర్మపకృతులను తెలియ జేయు మ్రజువమే వేదాంత వేద్యమైన బ్రహ్మమనియు ఆయ్యదియే పంచ మహాళూతస్వరూపమనియు ఆదియే జీవన్వరూపమనియు ఆదియే నత్యమనియు చరాచర్యపపంచమునకు కారణ భూతమైన ఆ ప్రణవ న్వరూప పర్మబహ్మమునకు నమన్క రించు చున్నామనియు భావము—

మం । అంతశ్చరతి భూతేమ గుహాయాం విశ్వ మూర్తిము. త్వంయజ్ఞాన్త్వం వషట్కార న్వైగ్ం రుద్రస్త్వం విష్ణున్వ్వం బ్రహ్మత్వం (పజాపతిః । త్వంతదావ ఆపాజ్యోతీరసామృతం (బహ్మ భూర్భువన్నువరోమ్ ।। ప్ ఆంతః చరత్ భూజేమ గుహాయాం విశ్వమూ ర్తిమ త్వం యజ్ఞః త్వం వషట్కారః త్వం ఇన్ద్రః త్వం రుద్రః త్వం విష్ణుః త్వం [బహ్మా త్వం [పజూ వత్శి త్వం తత్ ఆపః ఆపః జ్యోత్ః రసః అ మృతం [బహ్మా భూః భువః సువః ఓం॥

స II కించ ప్రణవన్వరూప్ భగవాకా విశ్వమూ రైసు = నానావిధశరీరేపు భూతేపు = ప్రాణిపు గుహాయాం అంతః = హృదయాపుండరీక మధ్యే చరతి = వర్తతే హేభగవకా త్వం యజ్ఞః = నానావిధ్యకతుకూపః త్వమేవవపట్కారః = దేవాన్నదాయకశబ్ద విశేషః త్వమేవ బ్రహ్మవిష్టుకుబ్రదేందరూపః త్వమేవప్ర జాపతిః = విరాట్పుకుషః త్వమేవ తజ్జగదాధా రంవస్తు...

> త్వమేవ నద్యాదిగతా ఆపః త్వమేవ నమ్ముద గతా ఆపః

> త్వమేవ సూర్యాద్జ్యోతి:। త్వమేవ మధురాద్రన:। త్వమేవ ఆమృతం = నాశరహీతం, ట్రాహ్మ = వేద కూటం।

> త్వమేవ భూర్ఫువస్సువః ⇒ త్రైలో క్యం, ఏవం సర్వాత్మ

> కత్వం ప్రాప్తాయ, ప్రపణప స్వరూపిణే భగవకే, నమః

తా II ఆ క్రవణప స్వరూపియైన పరమాత్మయే నర్వవిధ ప్రాణులయొక్క హృదంతరాళ వర్తియై యున్నాడు. ఓ పరమాత్మా, నర్వవిధ యజ్ఞములును సి న్వరూపములే, అందలి వషట్కార, స్వాహాకార, స్వధా కారాదులును, ట్రహ్మాడి నమ స్వదేవతా రూపములును, సీయవియే. నీపే, విర్యాడూపముతో, ప్రపంచము నాక్ర మించి యున్నావు. గంగాది మహానదులయందలి నీరును, నముద్ర న ప్రకమందలి దవరూపమును, నీయదియే. నాశ రహితమైన వేదనముదాయము, మధురామ్లాది, రన షట్కము, సూర్యుడు మొదలుగాగలవారి యందలి తేజన్ను, నీ న్వరూపములే. భూలోకము పాదములుగను, భువర్లోకము నాభి ప్రదేశముగను, సుపర్లోకము మన్లక ముగను, గలిగి బ్రహ్మాండా కారముతో వెలుగొందుచున్న, నీ విర్మాడూపమునకు, నమస్కరించుచున్నాను.

। ద్వాతింశదుపచారా న్సమాప్తా: ।।

శ్లో ॥ సాకారోపాననామైపా। వధ౯తాంశరదశృతమ్ మైఖానసార్యదివ్యాజ్ఞా వధ౯తామభివధ౯తామ్ ॥

II ಇತಿಕಮ II

## బంతిభోజనం

' చిట్టిబాబు '

పాండురంగడ్ని ఐక్యంచేసుకున్న ఆంతరంగిక భక్తుడు తుకారాం. సాజెత్తు ఆ రంగడే వచ్చి తుకారాం నరనను కూచుని భోంచేసేవాడని ఒక వదంతి!\_\_\_

ఈ విధంగా ప్రజలలో ఆల్లుకున్న తుకారాం ఖ్యాతి వినగా, ఒకానొక బ్రూహ్మడికి అనూయ కలిగింది. ఆబ్రాహ్మ డైనా సామాన్యుడా?—గొప్ప గణపతి ఉపానకుడు. "ఇంతకాలంగా నేను నా ఇష్ట్రమైన గణపతిని ఉపా సిస్తున్నప్పటికీ ఒక్కమారైనా నాకు దర్శనం దొరకలేదే!-గొప్ప భక్తుడనని చెప్పకుంటూ వెరిమొంట్రి పాటలు పాడే ఈ తుకారాముకా పాండురంగడు కనపడటం! పైగా నరనను కూచుని ఖోజనం చెయ్యుడ మొకటా?—భేష్, చాలా ఖాగుంది. డంబాలూ దర్భాలూ అంటే అలా ఫండాలి...."అని వేళాకోళం చేసేవాడు.

ఏమైతేనేం—లోకంలో తుకారామును గురించిన గాధలు రోజురోజుకూ బలపడుతూనే వచ్చాయి కాని తగ్గలేదు. ఇంత గాధంగా ఆల్లుకున్న ఈ పుకార్లు తేలికగా కొట్టి పారెయ్యటానికి బ్రాహ్మడికి మనస్కరించలేదు.

"ఈ గొడవ ఏమిటో కళ్లారా చూసి రూఢి చేసుకోవాలి. అగ్గి లేనిదే పొగ పుట్టదుకదా! కాస్తంత ఏదో అంకురం లేనిదే జనం ఇంతగా చెప్పకోరు. కానైతే, ఈ మహిమలు నమ్మటం ఎలా?—ఇప్పడిదంతా చూడగా వట్టి బూటకం అనిపిస్తూంది. పొండునంగడి పేరు చెప్పి తుకారాం లోకాన్ని మోనగిస్తున్నాడు, అంతే. ఈ మోనమేదో కని పెట్టాలి. కనిపెట్టి తీరుతా. లోకాన్నిలా మోనగిస్తున్న ఈ తుకారాం అంతు తేలుస్తా," ఆని తనలో తనే తర్కించు కుని, తుకారామును పరీకకు పెట్టాలని న్నియించు కున్నాడు, ఆ బ్రాహ్మడు. ఈ నిన్నయంతో మర్నాడు తెల్లవారనట్టే తుకారాం పుండే ఊరికి బయల్దేరాడు.

బ్రాహ్మడు నగందూరం వెళ్లేనరికల్లా, ఒక బాటసారి ఎదురయ్యాడు. ఆతన్ని చూసి బ్రాహ్మడు, ''అయ్యా !— ఈ స్రాంతంలో తుకారాం అనే గొప్ప భక్తుడున్నాడట. ఆ పొండురంగడే వచ్చి అతని బంతిని కూచుని భోంచేస్తాడట! మా ఫూళ్లో ఎక్కడ చూసినా ఇదే గొడవ. నేనూ ఏం తక్కువవాణ్ని కాను. ముప్పయ్యేళ్లనుంచీ భక్తి(శద్ధలతో గణపతిని ఉంపానిస్తున్నాను. ఒక్కసారయినా నాకు దేవుడి దర్శనం దౌరకలేదే! అటువంటిది, ఏదో వెర్రిమొంటి పొటలు నాలుగు పాడేసి— ఇంకా ఎప్పడో ఏ కలలోనో కనపడ్డాడన్నా బాగుండేది— సాజాత్తు నరనను కూచుని భోంచేశాడట!

ఆహా, ఎంత చ్మితమండీ. పోనీ, పెద్దలు మీరు చెప్పండి, ఇదేమైనా నమ్మదగిన విషయమేనా ?" ఆని ఆడిగాడు.

ఆందుకా బాటసారి, ''బాబూ!\_\_తమరు ఎక్కణ్నుంచి దయచేస్తున్నారు?\_\_ఇలా ఎంతవరకూ వెళుతున్నారో తెలుసుకోవచ్చా?'' ఆని వినయంగా ఆడిగాడు.

'' చెప్పాను కదటయ్యా, ఆ తుకారాం ఎవడో వాడి గొప్ప ఏమిటో, ఆ పొండురంగడొవడో—ఇవన్నీ బయట పెట్టి, ఆయనగారి—ఈఁ, ఎందుకులే అవన్నీ,—మా ఫలానా ఆగ్రహారం అంటే ఏమిటో రుచి చూపిస్తా. వస్తా మరి '' అంటూ పోబోయాడు.

అప్పడు బాటసారి బ్రాహ్మడ్ని చెయిపట్టాకుని ఆపి, మొహంలోకి చూసి: "ఓహెూ, మీరేనా?—నందేహం లేదు, మీరే. మీ స్వరూవమే రాత్రి నాకు కలలో కనబడింది. రంగడు చెప్పిన ఆ మహాభక్తులు మీరే. నన్ను చూడటానికి పాపం, అంతదూరంనుంచి మీరే వస్తున్నా రా? మీకు శ్రమ అవ్వకుండా నన్నే మీ దర్శనానికి వెళ్లమని మా రంగడు నన్ను పంపాడు. ఆడబోయిన తీర్థం ఎదురైనట్టు నా భాగ్యం ఏమిటో కాసీ, దోవలోనే మీ దర్శనమయింది. ధన్యుణ్ని" ఆనా)డు.

తెల్లబోయాడు, బ్రాహ్మడు!—''ఆఁ - మీరేనా?— మీరేనా, తుకారాం?—మన్నించాలి. జనవాక్యం నన్ను కలవరపెట్టింది. తలకొక మాటగా చెప్పకుంటూవుంటే— ఏది నమ్మటమో, ఏది నమ్మకపోవటమో తెలియకుండా పోయింది. అనరాని మాటలు అని తీరని పాపానికి ఒది గట్టాను. కమించాలి" అని ప్రాధేయపడ్డాడు.

" స్వామీ!—అలా ఆనకండి. ఇందులో మీ తప్ప ఏమీ లేదు. డై వనంబంధమైన విషయాల్లోకూడా ఎప్పడూ భేవాభి[పాయాలుంటాయి. దానికోనమని మనం బాధపడటం దేనికి?—డై వవిషయమనేది నమ్మితే నత్యం, లేకుంటే మిధ్య. ఎవళ్ల ఇష్టం వాళ్లది. ఇందులో పంతాలు పనికే రావు."

బ్రాహ్మడు భక్తిగౌరవాలతో తుకారామును ఆదరించి ఇంటికి తీసుకుపోయాడు. మధ్యాన్నం భోజనాల వేళకి వాళ్లు ఇంటికి చేరుకున్నారు. దేవతార్చన లయ్యాయి. వడ్డన జరిగింది. ఆక్కడ రెండు విస్తళ్ళున్నాయి. ఒక దాంటో తుకారామును కూచోమని చెప్పి, రెండో విస్తట్లో బాహ్మడు కూచున్నాడు. కూచుని, '' కానివ్వండి, నివేదన'' ఆన్నాడు. ఆందుకు తుకారాం, ''నన్ను ఇక్కడ కూచోమన్నారే. మరి నా రంగడికి విస్తరేది?——'' అనేనరికి బాహ్మడు మరొక విస్తరి తెచ్చి వడ్డించించాడు.

"నరే, మా రంగడూ, నేనూ కూచుంటాం, బాగానే ఫంది. మరి మీరూ మీ గణపతీ కూచోవాలి కదా. ఇంకో విస్తరేదీ?" అని అడిగాడు. పెద్ద సమన్య వచ్చి పడింది బూహ్మడికి!—ఇప్పడు, తుకారాం చెప్పినట్టు చెయ్యక పోతే సిగ్గుచేటు. తీరని అవమానం. కనుక, ఏమైతే అయిం దని తన విస్తరిపక్కనే గణపతికోసం మరొక విస్తరి పేయించాడు. అందులోనూ వడ్డింపించాడు.

తుకారాం పక<sub>డ</sub>ని పీటమీద చూసి, తనని తానే సమ్మ లేకపోయాడు బ్రహహ్మడు!—నాలుగు చేతులతో, శంఖచ(క గదాపద్మాలతో, శ్రీ వత్స కౌస్తుభంతో ధగధగ మెరనిపోతూ చిరునవృుతో వృన్న పాండురంగడు నృష్టంగా కనబడు తున్నాడు, బ్రహహ్మడికి.

ఆతని**లో ఏ**దో చెప్పలేని కలవరం పుట్టింది, ''స్వామీ!—పరిషించండి'' అన్నాడు.

"అదేమిటయ్యా?—అది దేవు డైన విఘ్నేశ్వరుడు రాకుండా ఎలా కూచుంటామనుకున్నావు?—మా రంగడికి ఆపాటి మర్యాద తెలీదనుకున్నా వా?—వెళ్ళు. మీ గణపతిని పిలుచుకు రా. నలుగురమూ కలిసే కూచుందాం" ఆన్నాడు తుకారాం.

బ్రాహ్మడు ఆవమానం భరించలేకపోయాడు. ఉటేక పూరితుడయ్యాడు. పూజాగృహంలోకి వెళ్లి తన ఇష్టడైవాన్ని అనేకవిధాల ప్రార్థించాడు. ఉలుకూ పలుకూ లేదు. "దేవాదిదేవా!—గజాననా!—ముప్పయి సంవత్సరాలుగా నిన్ను నమ్ముకుని పున్నాను. నా మానం కాపాడు. రా— రా. వచ్చి నా నరసని కూచో," ఆని ఎంతగానో ప్రార్థిం చాడు, ఏమీ చలనం లేదు.

ఆవతల చూస్తే, పీటమీద చిరునవ్వు మొగంతో రంగ డున్నాడు!—కానీ, ఎంతసేపటికీ తన గణపతిమాత్రం రావటం కనపడదు. భోజనాలవేళ మించిపోతూంది. తుకారామూ, పాండురంగడూ కనిపెట్టుకుని వున్నారు. బాహ్మడికి గుండె నీరైపోయింది!—ఇంతకంటే తలవంపు మరేముంటుంది?—ఆతను గభాలున వచ్చి తుకారాం కాళ్ళమీద పడ్డాడు.

"స్వామీ!—కానివ్వండి. భోంచెయ్యండి. మా గణపతి పఠ్మి రాతిటొమ్మే. ఆయనకు చలనం లేదు. హృదయం ఆంతకంటే లేదు. లేకుంటే భక్తుల కోరికలు నిరాక రిస్తాడా!—కానివ్వండి, బాబూ. మీరు కూచోండి. నన్ను తరింపణేయండి" అంటూ ప్రాథాయపడ్డాడు. కళ్ళు మూస్నా తెరచినా (బాహ్మడికి తుకారాం పక్కన పాండురంగడి దివ్యన్వరూపం కనిపిస్తూనే వుంది!——

అవ్పడు తుకారాం, బ్రాహ్మడితో ''అయ్యా!—భక్తా [గేనరా!—ఎందుకలా నీ దేవుణ్ణి నువ్వే నిందించు కుంటావు? గణపతి ఆదిదేవుడు. భక్తులకు నులభ సాధ్యుడు. ఆయన్ని నమ్మినవాళ్ళ కెప్పడూ చెరువులేదు. నువ్వ పూజామందిరంలోకి వెళ్ళిన నమయంలో ఆయన అక్కడ లేడు. గొన్న జలగండంలో వున్న ఒకానొక భక్తుణ్టి రక్షించటానికి వెళ్ళాడు. అదిగో—యిప్పడే వచ్చాడాయన, ఆయానపడుతూ. పాపం!—ఈసారి వెళ్ళి పిలు. తప్ప కుండా వస్తాడు.'' అని చెప్పాడు.

వెంటనే బ్రాహ్మడు మళ్ళీ పూజామందిరంలోకి వెళ్ళాడు. ఆమాంతంగా విగ్రహాన్ని కౌగలించుకున్నాడు. విగ్రహానికి ధరింపజేసిన బట్టలు చల్లగా తగిలాయి. తీరా చూస్తే, తడి ముద్దలు!—బాహ్మడికి తుకారాం చెప్పిన రహనంయ నృష్ణమైంది.

ఆ కణంలో బ్రాహ్మడు గణపతిని తనలో ఐక్యం చేసు కున్నాడు. ఆముగ్రహించమని ప్రార్థించాడు. కానీ, లాభం లేకపోయింది!

''స్వామ్!—భక్తిలో తత్వం తెలిసింది. నీ మహామలు ఆర్థమయ్యాయి. నువ్వే నన్ను అను[గహించాలి'' అంటూ [బాహ్మడు తుకారాం పాచాలు రెండూ గట్ట్ గా పట్టుకున్నాడు.

"అయితే, ఇక కూచుందాం!" అని పరిషేచన చేశాడు తుకారాం. అంతా తృప్తిగా భోంచేస్తున్నారు ఇంతకీ ఒక్క బ్రాహ్మడికి తప్ప గణపతీ వాసుదేవులు మరెవ్వరికీ కనపడనే లేదు. కానీ, వాళ్ల విస్తళ్లలో వడ్డించిన పదార్థాలు మాత్రం చితంగా మాయమవుతూ వచ్చాయి!

బాహ్మడి భోజనం ఐంది. "ఇక లేదామా?" అంటూ చూస్తే, ఆటు రంగడుగానీ, ఇటు గణపతిగానీ కనబడనే లేదు. ఇంతసేపూ తన పక్కనే కూచుని భోంచేసిన తుకారాంకూడా ఆదృశ్యమయ్యాడు. ఎంత వొతకినా కనపడలేదు.

బాహ్మడి ఆశ్చర్యానికి అంతులేకపోయింది. నాటినుంచీ అతనిలో గొప్ప మార్పు వచ్చింది. అతను నిజమైన భక్తుడిగా మారిపోవటమే గాక, న్వరూపాలు వేరైనా దేవుడు ఒక్కడేనన్న రహన్యం తెలుసుకున్నాడు.

## LIFE OF SRI SANKARACHARYA

(Continued from previous Issue)

By

N. RAMESAN, M. A., (Indian Administrative Service.)

### CHAPTER XIII STAY AT KANCHI.

Sri Sankara after his Digvijaya all over the country settled down at Kanchi, where he established a Mutt to which he himself became the Adi Guru. From immemorial days, Kanchi has been the seat of learning and spiritual wisdom in the country, and it has also given sanctuary to many a noble sage in the past. True to its traditions Sri Sankara estab. lished himself at Kanchi and decided to perpetuate his own Mutt from that sacred spot. It is a great fortune that this Mutt established by Sankara at Kanchi has preserved an unbroken line of achryas and is still serving as a beacon light of spiritual enlightenment.

The precise time, when Sankara, during his wanderings reached Kanchi is given differently in the different works. Thus, the Chidvilaseeya sankara Vijaya says that Sankara reached Kanchi from Sringagiri. Sri Sadasiva Brahmendra says in his Gururatnamalika as follows that having finished the Teerthayatra to Cape Comerin, Rameswaram, Tirupati and Kalahasthi, Sankara reached Kanchi:

"अथकान्यकुमारसिन्धुसेतु स्थलिनी वेङ्कटकाळहस्तियातुः यमिनेतुरमुष्य काश्चियावा समिदानी समलंकियाद्विचिता "

The Guru Vamsakavya of the Sringeri Mutt says that Sankara after creating the Vidyapeetha called the Sarada Peetha at Sringeri reached Kanchi, after a wide tour of the entire country.

" विद्यापीठाधिपं कृत्वा भारतीसंज्ञया गुरुः अगच्छत् स्वेच्छ्या काश्री पर्यटन् पृथिवीतले '' The Madhaveeya Sankara Vijaya also refers to Sankara's Digvijaya to many places after leaving Sringagiri before his arrival to Kanchi. Govindanatha the author of Sri Sankaracharya Charitam has stated that, Sankara after performing Gangabhisheka to Sri Ramanatha at Rameswaram reached Kanchi.



Sri Kanchi Kamakotipeetham.

"ततः काश्चीपुरं गत्वा सर्वज्ञो यतिपुंगवः ".

At Kanchi, Sri Sankara reached the Visweswara temple on the banks of the Sarvatheertha and worshipped the God there. The Mantapa outside this temple is called the Mukthi Mantapa. These Mukthi Mantapas or Mantapas dedicated to liberation or Moksha exist in the Seven Moshapuris or Cities of liberation like Benaras etc. In memory of this worship of Sankara, even to this day, the Acharyamurthi in the Kamakshi temple of Kanchipuram is taken in procession to the Mukti Mantapa on the banks of the Sarvatheertha on the Vyasapooja Day. Also it is an established custom now, that whenever 'gurus' in the line of succession of Sri Sankara visit Kanchi, they are first received in the Visweswara temple containing the Mukthi Mantapa as they enter the city.

After this, Sankara went to Vishnu Kanchi which is also called Varadarajadhani by Chidvilaseeya. Here Sankara had darshan of Sri Varadaraja on the Hastigiri. It is stated that Sankara lived in Vishnu Kanchi for some months. Even to this day the Sankara Mutt in Visweswara Kanchi exists to the west of the temple of Sri Varadaraja. During his



Inside view of Sri Ekambreshwara Temple at Kanchi.

stay here, Sankara induced King Rajasena to build the City of Kanchi in the shape of Sri Chakra with broad streets and also to repair the existing temples in addition to building new ones. The King, who was a devotee of the Acharya, did so and to this day, Kanchipuram stands built in the shape of Sri Chakra with the temple of Goddess Kamakshi at the Centre.

Sri Sankara then entered the new city and went to the temple of Goddess Kamakshi. There he saw the Ugrakala of the Mahadevi and consecrated Sri Chakra in Salagramasila. He worshipped and prayed before Sri Kamakshi and the Bilakasa. The Kanchikamakoti Peetham was established at Kanchi by Sri Sankara. The last remaining Sphatika linga which he got from Kailas viz., the Yoga linga was placed as the presiding deity of the Kanchikamakoti Peetham.

Though the greatest exponent of the doctrine of Advaita, Sri Sankara did not denounce worship of personal Gods. As a proof of this, some of the greatest compositions of his like the 'Anandalahari' and the 'Saundarvalahari' are standing examples as well as his consecration of Sri Chakra in honour of Mother Goddess. The Mahalakshmitantra, a great work on the Devi worship refering to the Sakthi Peethas in India, says that there are 18 important Peethas of which 3 are of the most powerful. Of these three, the Kanchi Kmakoti Peetha at Kanchipuram is said to be the foremost and is termed as the Kamaraja Peetha or the 'King among Peethas'. The Bengali 'Viswakosha' which is encyclopaediac in character, points out Kanchi as a great seat of worship (महापीठस्थान). The Pratishtha or establishment of Sri Chakra and the beginning of the Kanchi Kamakoti Peetham were the most notable incidents of Sri Sankara's stay at Kanchi. The Markandeya Samhita, speaks of this as follows:

काञ्च्यां श्रीकामकोटिं कलिमलशमनीं कत्ययिःवा सुरेशे श्रीविद्याराजपीठार्चनमहितमहाराज्यसाम्राज्यलक्ष्मीम्

The Madhaveeya Sankara Vijaya notes that Sankara visited Kanchi twice. About his first visit, it says that he left for Kanchi from Rameswaram as follows:

तत्रैकाम्बराधीश्वरं विश्वनाथं नत्वागम्यं स्वीयभाग्यातिशक्तया देवीं सीमान्तर्गतामन्तकारेहार्दं रुद्रस्येव जिज्ञासमानाम् कल्लालेशं द्वारतो नातिदूरे लक्ष्मीकान्तं संवसन्तं पुराणम् This means that Sankara worshipped Ekambaranatha and the Devi in the Bila and also Sri Varadaraja, who is refered to as Kallalesa and Lakshmikantha.

About the second visit to Kanchi, it says as follows:

अभिपूज्य स तल रामनाथं सहपाण्डये: स्ववशे विधाय चोलान द्रविडांश्व ततो जगाम कार्झीनगरीं हस्तिगिरेर्नितम्बकाश्चीम् Sri Sankara after worship of Ramanatha at Rameswaram went to the City of Kanchi, which is referred to as the City of Hastigiri.

The Chidvilaseeya Sankara Vijaya gives a graphic description of Chakra Pratishtha. It says, that Sri Sankara himself drew the Sri Chakra Yantra as follows:

कामाक्याः पुरतो देशे श्रीचकं स्वयमालिखत्

Sri Sadasivabrahmendra in his Gururatna Malika observes that Sri Sankara on having darshan of the temple and the fierce swarupa of Kamakshi in the Bila or cave consecrated the Sri Chakra before the Devi, causing the Goddess thereby to appear as a Saundaryamurthi.

प्रकृतिंच गुद्दाश्रयां महोप्राम् स्वकृते चकवरे प्रवेश्य योप्रे अकृताश्रित सौम्यमूर्तिमार्यां सुकृतं नश्सचिनोतु शंकरार्यः

Sankara then had darshan of Sri Ekambaranatha beneath the mango tree and made arrangements for the proper daily worship there.

After this, Sankara ascended what was called the Sarvagna Peetha or the seat of a complete Gnani. There is a tradition that the Sarvagna Peetha allowed no one else, except the most perfect master to ascend its steps and Sankara desired to ascend the Sarvagna Peetha. Then an asariri voice arose uttering, that he was the fittest person to seat himself in the Peetha. It is stated that a brahmin from the Banks of the Tamraparani came to the Acharya, bowed before him and initiated a philosophic discussion as a test for the competence of Sri Sankara to ascend the Sarvagna Peetha. Sankara could easily overcome all the arguments and ascended the Sarvagna Peetha. Chidvilasiya describes the event in the following verses:

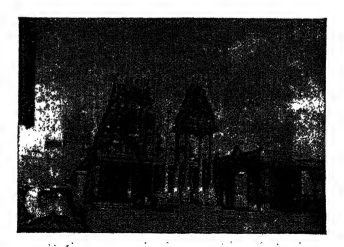
गीतवादिव्रनिर्घोषैः जयवादसमुज्वलैः

आहरोहाथ सर्वज्ञपीठं देशिकपुंगवः

पुष्पदृष्टिः पपाताथ वतुर्वातास्युगन्धयः

With his disciples, Sri Sankara lived in the Mutt near the Kamakshi temple, and spent his days propogating the Advaitic doctrine, and doing the worship of Sri Kamakshi and Yoga Chandramouliswara Sphatika Linga. This aspect of Sankara's life is referred to by Govindanatha in the following lines:

"ततः काचीपुरं गत्वा सर्वज्ञो यतिपुंगवः सर्वज्ञपीठमारोढुं ऐच्छत्तत्र विराजितम् "



The temple of Sri Varadaraja at Kanchi.

In the Sankarabhyudaya of Rajachudamani Deekshita, a reference is given about this period of Sankara's life as follows:

"कम्पातीरिनवासिनामनुदिनं कामेश्वरीमर्चयन् '' which means that Sri Sankara lived worshiping Sri Kamakshi on the banks of the Kampasaras.

Incidentally it is interesting to note that the Naishadha Kavva of Sri Harsha, which is a great classic in Sanskrit refers to the Yoga Sphatika Linga established by Sri Sankara at Kanchi. Sri Harsha, in the course of his description of the Kings, who came to attend the Swayamvara of Damayanthi mentions the King of Kanchi also. The King of Kanchi is described as having dug a tank full of such crystalline water that the poet compares even the moon in the sky as being only a particle of the water of that tank carried to the Heavens by the wind. In this connection, Sri Harsha describes that the Yogeswara Linga seemed to disappear whenever that water of the tank was poured over him during Abhi-



Front view of the Bamabreshwara Temple at Kanchi

shekha, meaning that the water was as pure and white as the Linga itself. Thus the Yogasphatika Linga had acquired prominence and importance even during the time of Sri Harsha.

Sri Sankara was thus living at Kanchi, after ascending the Sarvagna Peetha.

## CHAPTER XIV Sri Sankara's Siddhi

In the last days of his life, Sankara lived at Kanchi and in due course of time, he attained his 32nd year. The purpose for which Lord Siva came to earth as an Avatar in the form of Sankara had been fully realised. Sankara knew that the time of his departure was near, and he gave full instructions to his disciples regarding the propagation of Advaita. It was during these last stages that Sri Sankara composed that famous prayer to Mother Goddess called the Tripurasundari Vedapadastotra, depicting the glory of Parasakthi. This Stotra consists of 101 slokas and the last quarter of each sloka has a Vedic saving.

The majority consensus of opinion among the biographers is, that Sri Sankara attained Mahasamadhi at the Mokshapuri of Kanchi. Thus in the concluding sloka of 16th Chapter, 19th canto of Sivarahasya, it is stated that Sri Sankara, because of the worship of the Yoga, Bhoga, Vara, Mukti and Moksha Sphatika lingas, defeated and converged all opponents of advaita and has his Siddhi at Kanchi.

तत् योगभोगवरमुक्तिसुमोक्षभोगिलङ्गार्चनात्

प्राप्तजयः स्वकाश्रमे

तान् वै विजित्य तरसाऽक्षतशास्त्रवादैः मिश्रान् स काञ्च्या-

मथ सिद्धिमाप

Anandagiri says towards the close, that Sankara having established his disciples in the various Peethas created by him, reduced himself in the Kamakshi Prakara of Sri Kamakshi temple and became identified with the Lord Siva in a blaze of divine light.

The Patanjali Charita which narrates briefly some facts of the life of Sankara, says that Sankara after having been initiated by Govindabhagavadpada and after having written the famous Advaita Bhashya and gone about in Digvijaya had his final Samadhi at Kanchi as follows:

गोविन्ददेशिकमुपास्य चिराय भक्त्या तिस्मन् स्थिते निजमहिम्नि विदेहमुक्त्या अद्वैत भाष्यमुपकल्प्य दिशो विजित्य क ज्ञीपुरे स्थितिमवाप स शंकरार्यः

Sri Sadasivabrahmendra points to Sankara's Samadhi at Kanchi in the following verse:

प्रथितेकिल कामकोटिनाम्नि प्रथते पुण्यरसेति यत्पितम् परमस्य गुरोः समाधिभूमिः प्रामेण मण्डनचिह्नितं निकामम्

Even now there is at Kancheepuram an image of Sri Sankara in the temple of the Golden Kamakshi and tradition has it that Sri Sankara's mortal remains are buried underneath the image that is now worshipped there.

The Guruvamsakavya of the Sringeri Peetha says that after establishing Prithvidhara in the Sarada Peetha, Sankara went to Kanchi after wandering throughout India. After consecrating Sri Kamakshi and after appointing Viswarupayati to spread Advaita from his own Peetha at Kanchi, Sankara attained Siddhi there. It says,

तत्र संस्थाप्य कामाक्षीं जगाम परमं पदम् विश्वरूपयतिं स्थाप्य स्वाश्रमस्य प्रचारणे

The Chidvilaseeya Sankara Vijaya alone, of all the works on Sankara refers to Sankara's Siddhi in a certain Dattatreyaguha as follows:

प्रविवेश गुहद्वारं दत्ताज्ञौ जनसन्ततेः क्रमाजगाम कैलासं प्रमर्थेः परिवेष्टितम् But the consensus of opinion seems to be that Sankara finally attained his Siddhi at Kanchipuram only and tradition also supports this version.

Sankara was the most powerful exponent of the doctrine of the Advaita or unqualified Monism in the country. times were such, that belief in the Gnanamarga had gone down and various sects like the Kapalikas, the Bhairavas, the Tantriks, the Saktas etc., were thriving. Even among the Vedic believers, the Karmameemamsakas who extol the mere ritual aspect of the Vedas were reigning supreme. It was given to Sankara to revitalise the orthodox thought and reestablish the six ancient religions, viz., the Saiva, the Saktha the Ganapathya, the Vaishnava, the Soura and Kowmarya. Hence, Sri Sankara is known as the Shanmatha Sthapakacharya or the 'establisher of the six religions.' Thus Sankara was not a mere narrow sectarian revivalist, but one of the greatest religious reformers of the country



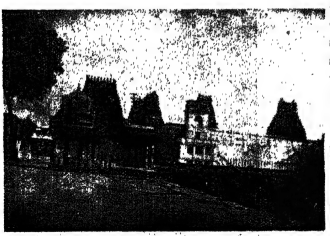
Front view of the Kamakshi Temple at Kanchi.

6

whom all orthodox sections owe a good deal.

The most notable of all his achievements is the organisation of the various Mutts or Monastaries for propogating his cult. Of these, the Sringeri Mutt in Mysore, the Dwaraka Mutt in the West, the Puri Mutt in the East, the Badri Mutt in the North and Sankara's own Central Mutt at Kanchi, are still extant today. Besides the above there are many other Sankarite institutions in many places. For example, in Cochin, there are five Sankara Matams known as Vadakke madam. Nadunilai Thekkei madam. madam Thirukazhikadu madam. Brahmanua madam. In Benaras, there is a Mutt called Paduka Mutt or otherwise known as Sumeru Mutt and presided over even today by a Bengali Dandi Sanvasin. This is also stated to have been established by Sri Sankara.

Apart from these organisational institutions, Sankara has left us, for ever, a volumnious mass of literature in Sanskrit. The Bhashya or the commentary on the 'Prasthana Trayas' or the three great Prasthanas, stands as a monument of Sri Sankara's genius. Among his other works may be mentioned the following: The Vivekachudamani. the



A view of the Temple of Sri Kamakshi at Kanchipuram, where Sri Sankara attained siddhi.

A STATE OF

Sanat Sujatheeya, the Dasashloki, the Ekashloki, the Prapancha Sara Sangraha, the Manishapanchaka, the Prasnottara Ratnamalika etc., etc.,

Apart from the above works of philosophy, Sankara was also a great devotee. and a great mystic, and his stotras or prayers are cries of the soul and the spirit, and move even today, anyone, by the depth of their emotion, and profundity of their appeal. Sankara has praved in immortal verses, to all gods and goddesses, from Lord Ganesh and Mahamayee, to the Goddess of the Epidemic of Small Pox. Such was the variety of his scintillating genius. Among these stotras of his, may be mentioned the Pancharathnas or five hymns in praise of Sri Ganesh, Sri Meenakshi, Sri Lalithambika, Sri Hanuman, Sri Lakshmi-Narasimha and the Devi. Among his Ashtakas or short hymns of eight stanzas may be mentioned those on the guru, Sri Rama, Sri Krishna, the Devi, the Narbada the Ganges, the Manikarnika, the Jamna, Sri Govinda, Sri Jagannatha, Sri Bhramarambika. Sri Kalabhairava etc. etc. Among his other stotras, the 'Anandalahari' and the 'Saundaryalahari' 'Waves of bliss' and 'Waves of beauty', as they are called, have been held as Mantras themselves. The Mohamudgara or the Bhajagovindam, the sundari Vedapadastava', and his Upachara stotras like the 'Mruthyunjaya manasika puja, the shatpadi stotra etc. etc., are all compositions, that to this day retain their pristine power of appeal.

Sankara thus lived a full and glorious life, and after reviving the Gnanamarga, placed the Advaitic doctrine of philosophy on unshakable foundations, and left us with a legacy which to this day is our proudest achievement. He was a genius, who in a short span of 32 years could dream so much, and achieve so much.

Never before or after, has there been an example of such outstanding combination of brilliance of thought and organisational ability, and such moving devotion and remarkable intellectual power. One cannot better conclude this sketchy accout of his biography than with this description of Sri Sankara by Dr. Radhakrishnan: "He did not preach a single exclusive method of salvation, but composed hymns in simple grandeur addressed to the different Gods of popular Hinduism. All these afford a striking testimony to the universality of his sympathy and the wealth of his natural endowment. learned from the Buddhist Church that discipline, freedom from superstition, and ecclesiastic organisation, help to preserve the faith, clean and strong, and himself established 10 religious orders of which 4 retain their prestige till today. life of Sankara makes a strong impression of contraries. He is a philosopher and a poet, a savant and a saint, a mystic and a religious reformer. One sees him in youth. on fire with intellectual ambition, a stiff and intrepid debator; another regards him as a shrewd political genius attempting to impress on the people a sense of unity; for a third, he is a calm philosopher, engaged in the single effort, to expose the contradictions of life and thought, with an unimagined incisiveness; for a fourth, he is the mystic who declares that we are all greater than we know.

There have been few minds more universal than his ".

### CHAPTER XV SANKARA'S TEACHINGS

Of all the great teachers that have illumined the pages of our history, Sankara stands forth as one of the greatest thinkers of his age. Either in the rigour of his logic, or in his inflexible adherance to a rational working out of his philosophy, or in the depth of his conviction and the profoundity of his theories. he probably stands unrivalled amongst the thinkers of the world. It is a curious fact of history, that such a great thinker, has been the most misunderstood. Perhaps, this is inevitable, because Sankara, refused to a compromise on any basic and fundamental issue, and evolved a system, so profound and so abstruse, that lesser minds cannot completely grasp its lofty strides. Regardless of all other considerations, he sticks forth to his ideal of reality, and expresses it with such an unambiguous clarity and uncompromising rigidity, that less piercing minds, cannot fully grasp or appreciate, the totality of his vision. It is to the credit of Sankara who was not merely a philosopher but also a great and powerful writer of Sanskrit, that such a master in the exposition of the profoundest truths of philosophy, is also the author of some of the most moving and lovely lines of mystic poetry.

(Chapter to be continued.)

#### TEMPLES - XXXII

#### By

#### YATHARTHAVADI

#### RAMAVATARA DIVYAMANUSHA SAMBHAVA

"Whom even the Devas fear when Infuriated in Battle"

"कस्य बिभ्यति देवाश्च जातरोषस्य संयुगे "

The sixteenth of the series of characters starting with Gunavan (गुज्जान) is enunciated in the form of a sentence instead of a word by Valmiki. Evidently Valmiki wants to be very precise in this character and hence he has used number of qualifying terms. The quality proper is frightfulness. Is this a quality at all? Yes, it is, under certain circumstances. fever, which is not a disease by itself, but only a symptom of some other disease, frightfulness also is not a quality, but is symptom of some other desirable quality under certain circumstances. We have to analyse the question put forward by Valmiki very carefully to find out the underlying desirable character. "कस्य देवाश्र बिभ्यति "-"Whom even the Devas fear." The term "even" there is significant. It goes without saying that the Asuras are always afraid of Him and the Devas need not be, since God is always good to them. But even they have to be afraid of Him under certain circumstances. What is the circumstance? " जातरोषस्य संयुगे "-"When infuriated in battle". How could God, who is full of benevolent qualities become infuriated?

It has already been shown in the previous character Anasuxaka (সন্ধ্যক:) that He is conscious of His supramacy of His powers and hence He is not jealous of anybody. As such the question of infariation cannot arise, because it is not possible for anybody to offend Him. But

the only way to offend Him or to infuriate Him is to offend His Bhaktas. It is with this knowledge that Hiranya, who wanted to get Lord Hari to fight with him in battle, adopted the methods of tormenting Prahlada with the object of infuria-The infuriation took the ting Sri Hari. form of a lion itself in Narasimhavatara. We all know that a tamed cow becomes more ferocious than a tiger when infuriated its calf being offended. It is the VATSALYAM (वात्सल्यं) for the calf that makes the cow become a tiger before the offender of the calf. In the case of Prahlada, the 'Vatsalya Guna' was so intense that His fury became uncontrollable, till Narasimha actually tore the bowels of Hiranya and destroyed him. During and after the fight between Hiranya and Narasimha, even the Devas were afraid to approach God and it is said that even Mahalakshmi separated herself from His chest temporarily and He could be pacified by none but Prahlada. It is very clear that Valmiki has in his mind this Vatsalya Guna of God, which was shown in the case of Prahlada and hence instead of simply saying Vatsalya Guna, he has described the fury of God at the offence of His Bhaktas. By ending the list of sixteen qualities with the Vatsalya Guna as expressed above of the Narasimhaavatara as the crowning one in Ramavatara, he wants to show that Ramavatara is a 'Manushya Sambhava' (मनुष्यसंभव) by the other qualities and a 'DIVYA SAMBHAVA' (दिव्य संभव) by this quality. Valmiki has been searching for Ramayana this character throughout and he found it at last in the battle

between Rama and Ravana. It is had no mind to known that Rama kill Ravana, to start with. He even allowed him to go after the first day's fight. Even in the final battle. Ravana found that Rama was fighting only to conquer him and not to kill him. " जेतव्यमिति रामस्त मर्तव्यमिति रावण:" Ravana did not know how to infuriate Rama sufficiently enough to make Him use the mortal arrow. He at last did an unrighteous act, knowing fully well that it is such, as otherwise Rama could not be infuriated. He took an arrow and aimed at the chest of Hanuman, who was only serving Rama as a VAHANA (वाहनं) in the absence of a chariot. What happened then? Rama. who used to weild anger as an instrument of action (कोपमाहारयत्तीवं) on other occasions became a slave to fury when Hanuman was attacked unrighteously in war. "क्रोधस्य वशमेयिवान " This is a parallel instance, though milder in intensity to that of the battle between Hiranva and Narasimha. In view of the sequential enumeration of the qualities of Ramavatara and concluding them in the vatsalya Guna, the characteristic one of the Narasimhavatara, Valmiki reminds us about the contact between the previous avatar to Rama, that is, Narasimha and the present. That Rama was conscious of His NARASIMHATVAM — (नरसिंहलं) — the PURUSHOTTAMATVAM, has been expressed in His statement before the Vanaras during VIBHISHANA SARANAGATHI (विभीषण शरणागति ) "अंगुल्यप्रेण तान् हन्यां इच्छन् हरिगणेश्वर." When Sugriva slyly suggests that Vibhishana is after all a Rakshasa, and one has to be afraid of him, Rama says, "Well, Sugriva, don't think that anybody can do any harm to Me. Nor do you think that I require to be protected by you all. I can destroy all these Rakshasas, (इच्छन्), if only I wish it that way with the mere tip of my nail. Here He indicates that tip of

the nail, which tore the chest of Hiranya. As soon as Rama was born in the ANTAHPURA (अंत:पुरं) of Kousalya, Valmiki peeps in to have a darsan of the divine child. How did he see the child?

"लोहिताक्षं महाबाहुं रक्तोष्ठं दुंदभिस्स्वनं" LOHITASHAM ्लोहिताक्षं):—The child's eyes were red. The redness in the eyes of Narasimha had not yet disappeared.

Mahabahum (ম্রারান্ত্র):—The hands were long. Yes, they were still searching for the bowels of Hiranya. Rakthostham (ফোষ্ট্র):—The lips were red—red with the blood of Hiranya.

DUNDUBHISWANAM (इंदुभिस्त्वनं):—The child cried and it was like the war cry—Yes, the war cry—the Garjana (गर्जन) of Narasimha.

That is how Valmiki saw Rama, the child. It will not be out of place to take our readers back to our article "Temples II" in this connection, wherein it has been shown that Viswamitra saw in the sleeping form of Rama, the hidden form of Narasimha. "कौसल्या सुप्रजा राम पूर्वा संध्या प्रवर्तते । उत्तिष्ठ नरशार्द्छ कर्तव्यं दैवमाहिकं ।। "---Rama is now dreaming. So to bring Him out of His dream Viswamitra addresses Him as Narasardula (नर्शार्ट्ल) "O Narasimha, that avatar is over. You are now Rama, the son of Kousalva. It is now the Purvasandhya (पूर्व संध्या) (early morning) that is waiting to dawn. You are still thinking of the UTTARASANDHYA (उत्तरा संच्या), when Hiranya was torn. The quality of Narasimhavatara, the unalloyed divine quality, the vatsalya Guna, is the one that protects His Bhaktas always turning around us and protecting us like the 'CHAKRAYUDHA' (क्रायुध). This is most essential for a Saranagatha. other fifteen qualities go to make Rama, the SARVALOKA SARANYA (सर्वलोक शरण्य), unto whom we can surrender without fear, and this last quality gives us an assurance that we shall be given protection against the fangs of the serpent of Samsara (संसार), which may try to catch us again. Once we surrender unto Rams, it is His duty to protect us at any cost. The other gunas allow us to approach Him and this guna allows us to rest under His feet fearlessly as Prahlada under the feet of Narasimha. "विदितः सिंह धर्मज्ञः शरणाऽगत-वरसङः"

Thus we have seen that Rama is the Shodasakalaparipurna Purusha (পাঁৱরা-কলাণ্ডিপুর্বু:), who is the saviour of all Saranagathas. We have also seen how

the story of Rama abounds in instances' whereby each one of the sixteen qualities gets illustrated and elaborated. Thus it has been possible to see that the story of Ramayana as told by Valmiki is an annotation for the Mula Mantra (मूल्मंत्र), "स्वेद्योक शरण्याय राघवाय महारमने " (Sarvaloka Saranyaya Raghavaya Mahatmane) and that Ramavatara is a Divya Manusha Sambhava, the purpose of the duel aspect being that one and all can surrender unto Him without fear, the sinner and the saint alike.

" श्रीराम: शरणं मम "

#### **HINDU IMAGES - 8**

By

T. N. SRINIVASAN, M. A.

In the last few articles, the significance and importance of images in relation to worship of the All-merciful God was considered in some detail and particularly in regard to the Vaishnavite view on the subject. Even in such a cursory treatment of this all absorbing topic, it must be definitely evident that the concept of images, according to our religious traditions, is totally different from what is being held by others-both in modern and ancient times. While others viewed images from the artistic excellence and faithfulness to anatomical and physical aspects, Indian images ignored these mundane view points but arived at the production of an object which complied to the rules and limitations laid by the ancient sastras and other codes intended for imagemaking. As Sukra Niti rightly puts it as:

अपि श्रेयस्करं नॄणां देवविवसलक्षणम् । सलक्षणं मर्त्थविवं नहि श्रेयस्करं सदा ॥

that divine images, if they are not beautiful bring auspiciousness, whereas human images, though beautiful have no such effect. Executing an image of a temple was considered to be as much saved a ritual as performing a grand yagna or sacrifice. For, when the image is completed, it is installed with the observance of a rigid course of religious process, when the Divine power and life is infused into the image. From that time, onwards, the daily aradhana of the image added to the spiritualistic wealth of the image and increased steadily its power to pull men and materials towards it-what is called the akarshana sakti'. This power, in addition to its being held up in the image, disseminated all round and created an atmosphere of etherial attraction, making the place and its surroundings holy and hallowed. is that our ancients said that we should not live in a place where there is no temple ("கோயில் இல்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம்") The underlying idea of this saying is that these places, having been charged with a certain amount of divine magnetism, not only made the site prosperous from the materialistic aspect but also contributed to a better sort of living from the ethical point.

When the worshipper sees the spire of the temple in a place even from a distance, he breathes a sigh of relief and satisfaction, for he feels that his journey's end has come. As he passes through ancient trees and tanks, or looks at a river made holy by the contact with great men who had been there ages ago, the beauty of Nature uplifts his soul and the sordid world is left behind if not forgotten. As he takes his bath in the sacred tankholy pushkarini, (as it forms a component part of the temple) he feels of having wasted off his past omissions in life and gets elated with a new throb of feeling. As he comes nearer, he is overwhelmed by the massive front of the temple, the huge gateway crowned with a lofty inspiring gopuram. The several images there, like the Dwarapalas, the high springing Dhwajastambham, the images of Garuda, Nandi or simha as the case may be, spring before him in a vivid form and reminds him of the varied richness in creation. As he proceeds inside, he observes one figure after another and follows with interest the successive significance of the several Puranic and mythological anecdotes that one connectd with that temple—that which forms the 'Sthala puranam' of that temple, and his sub-conscious mind embraces both the history and the hope of his race. As he passes along, he recognises his favorite and tutelary Gods when his heart turns to them and his hands are raised in adoration in thankfulness or expectation he attunes with them.

As he goes round the main shrine, he is overwhelmed by the grandeur of the vimanam. He feels himself etherially elevated and his heart now sinks to the feet of his beloved Lord. His entry into the garbhagruham of the Lord and vision of Him in vigraha form whose outline he beholds in the flickering light of that dark chamber, overwhelms him and many have been moved to tears of joy or thankfulness. His heart opens and remaining inarticulcute in the presence of his deity, he feels that he is in a higher world surcharged with divine radiance and mystic power. He bows low before the Deity and feels that He has heard him.

This is the feeling that every devout Hindu gets when he goes to worship at a temple. This is the purpose of sculpture image too. "It stimulates the worshipper's imagination, vivifies association, gives his aspiration a shape. By its divine touch, a living inspiring presence is brought into his life. The features of the image, as Manasara rightly states, are determined by the relation between the worshipper and the worshipped.

From the rise of the Harappa Culture, some five thousand years ago, till the end of the creative age of Indian art, the tradition of our Art had been continuous in its progress and was also a source of living inspiration. In the course of this vast period of time, it had to necessarily change its garb very often to assimilate new elements that impinged themselves on it and reject old and antiquated ones. This it evolved newer phases, adopting fresh conventions and convictions, giving renewed facets to an obviously original core or nucleus, which remained unchanged and ever strong. Thus our tradition has not been a dead ritual, as in the case of very many other compeers in the world.

Each craftsman in the various branches of our Art culture was nothing more than a link in the chain of the traditional heritage which can be traced back to that Divine architect Viswakarma—the ancient father of our Art. "The skill and reputation of the best of them—though

शास्त्रमानेन यो रम्य: स रम्यो नान्य एव हि। a supreme master in image-making is very rare however lav in making an image which should be in strict with life and movement. In this creative process, he had not merely to carve a copy of older image, but to convey to his contemporaries, the significance of the life and the mission of the God, for whom the image stood. Even that was not enough. The image had to take the soul of the worshipper to higher planes and the craftsman had, therefore, not only to bring out the spirit and mood of the deity, but so to symbolise him in action that they could speak to the worshipper, move him to his depth and give hope, strength and solace.

So our Hindu images are not to be considered as mere specimens of creative art, and our temples to be as musems housing these viharams. Nor can our sacred places be made to serve as health resorts and week-end holiday spots. These newer and base ideas have now reduced the sanctity of our sacred places and rendered our venerated deities to objects of aesthetic taste. However the mystic forces that govern our temples are still in form and due to its influence, our sacred places are yet in tact, preserving of course to a limited extent, their sanctity and divinity.

Taking Andhra Pradesh, this tract of our ancient country-which comprised part of old chalukyan, kalinga and Andhra kingdoms, whose monarchs have left behind visible symbols of their patronage for art and culture, which was later kept up by the great monarchs of the Vijayanagar dynasty—has many important temples. Though there are over three thousand temples, about twentyfive of

them are outstanding and held in verv great veneration. Most of them have their origin in days beyond historic computation and many of them are their origin to divine sources. But even to the most unsophicated, the location of some of the temples in places far beyond the normal human reach—in virginal forests—as in the case of Sri sailam and Ahobilam and on hill tops like Tirumalai and other places. vividly point out to the suprahuman element that ought to have played a significant part in choosing such sites and locatious. The following are some of the most prominent temples in Ardhradesa. which deserve a visit at least once in one's short space of life.

#### Shrines of Vishnu

Sri Venkatesa (or Sri Srinivasa) at Tirumalai Hills, Tirupati.

Sri Ranganathaswamy at Nellore

Sri Venkatesaswamy at Dwaraka-Tirumalai

Sri Veeravenkata Satyanarayanaswamy at Annavaram

Sri Kurmanathaswamy at Srikurmam

Sri Varaha Narasimhaswamy at Simhachalam

Sri Lakshmi Narasimhaswamy at Ahobilam

Sri Panaka Narasimhaswamy at Mangalagiri

Sri Sitaramaswamy at Bhadrachalam Sri Suryanarayanaswamy at Arasavalli

Sri Narasimhaswamy at Kadri and

Sri Chennakesavaswamy at Macherla

#### Shrines of Siva

Sri Kalahasteeswaraswamy at Kalahasti Sri Bheemeswaraswamy at Draksharamam

Sri Amareswaraswamy at Amaravati

Sri Trikuteswarswamyat Kotappakonda

Sri Mallikarjunaswamy at Srisailam

Sri Durgamalleswaraswamy at Vijayawada

Sri Mahanandeeswarswami at Mahanandi Sri Ksheeraramalingaswamy at Palakole Sri Lepaksheswaraswamy at Lepakshi

Sri Mukhalinga swamy at Mukhalingam. These temples have enshrined rare images of the deities to whom they are dedicated. Each of them has a particular significance and to prefer one to the other is hardly possible. Besides the main image of the deity, these temples possess many other images of charming beauty and a study of these images will help to open the hearts of the minds of the worshippers.

To help the reader to realise the magnificient grandeur and the great significance of our images in our temples, it is now proposed, as an example, to describe one of these famous temples and mark out the significance of these images that one sees there even today. For this purpose, it is worthy to take for our study the most outstanding shrine of Andhradesathat of Sri Venkatesa on the Tirumalai Hills. It is perhaps one of the oldest and most reputed temples in India and according to accepted traditions, it is one of the eight Swayamvyakta Kshetrams, where the Supreme Being has condescended to manifest Himself in Archa form. So much so, its divine origin is strengthened by that famous slokam: -

"वेङ्कटाद्रिसमस्थानं ब्रह्माण्डे नास्तिकिञ्चन । वेङ्कटेशसमोदेवो न भूतो न भविष्यति ॥"

which states that there is no place greater than Venkatadri (the other name for Tirumalai hills) in this world and no God greater than Sri Venkatesa in this Universe. Its glory has been mentioned by the Sanskrit Grammarian Panini and in later classical literature, this place finds frequent mentions in such accepted old sangam epics like Silappathikaram. In the later puranas, as many as eleven puranas like Varaha, Brahmanda, Padma, Vamana, Skanda, Govinda, Markandeya

and Brahma puranas have several chapters relating to this ancient shrine. Still later, the pasurams of the Vaishnavite Azhwars, the Ramayanam of Kamban and other standard works refer to this great place of worship. So much so, the antiquity of this temple is undisputed and if one only cares to observe the several images here, one can easily realise the significance of our image-worship.

As in the case of all our temples this shrine of Sri Venkatesa has besides the main image in the central sanctom sanctorum, many Parivaradevatas or subordinate deities installed in various places of the temple. Even at the entrance gopuram, are the images of Sankhanidhi and Padmanidhi, the two attendents of Kubera, the God of wealth. Inside the temple, there are shrines dedicated to Garuda, Vishnu's vehicle, Sri Varadaraja, Sri Narasimha, Sri Pothu Nachiar, Sri Vishwaksena, and others.

Leaving these subordinate images, the reader is taken to the main shrine, where there are the several affects or amsas of the Supreme Lord, according to the function that each has to be performed.

Every temple must possess at least one important *Murti* of the Divine. Some have two or three or four *Murtis*. The oldest temples have five murtis and Tirumali, being one among them has these *Panchamurtis*. These five forms have special significance. To one authority, they represent the five manifestations of the Lord as *Param*, *Vyuham*, *Vibhavam*, *Antaryamin* and *Archa* affects almost about which mention has been made previosuly in this series of articles.

According to the Pancharatra form of worship, the Primeval Deity, also known as Para-Vasudeva is accepted to be in four aspects besides the main deity as Vasudeva, Samkarshana, Pradyumna and

Aniruddha each in conjunction with the Dhruvaberam of the Murti. The same conception is held in the other Vaikhanasa agamas, which of course give different names to the five representations as Vishnu in the Dhruva the fountain. Purusha in the Kautuka (spirit), Satya in the Utsava (Laws of God), Achyutha in the snapana (matter) and Aniruddha in the Bali (energy) aspects. All these five aspects of the several schools of agamic worship can be seen inside the Shrine of Sri Venkatesa. The central main image of the Lord of the Seven Hills, Srinivasa, is the Dhruva aspect of the Primeval Deity as He descended to the earth from his heavenly abode of Sri-Vaikuntam. He is the mulavar to whom all honour and worship are offered. Near Him under his feet is the Kautuka beram known popularly as' 'Bhoga Srinivasa'. He is intended for abhishekams and for Savanam in the night. On the right side of the Mulavar stand the three images of the Utsavar known as'" Sri Mallayyappaswamy" with his two consorts Sridevi and Bhoodevi. They are the Utsavabcrams intended for the conduct of festivals and On the left side of the processions. Moolavar, is the small Balimurti popularly called the "Goluva Srinivasa" who holds the daily court (darbar) and hears the recitation of the daily stellar time-table (Panchangam) and the accounts of the temple. Near Him, is the "Ugra Srinivasa Murti" with His two consorts, which represents the Snapana aspect of the Deity. He is given special worhip on certain occasions like Sri Javanti festival. So one can now realise the existence of five images inside this shrine and for each of them there are certain peculiar features, according to the purpose for which each of them is set up for worship.

The aim of our ancient teachers of the

path of worship both of the Vaikhanasa and Pancharatra persuasions, seems to be to represent correspondentially at first the various levels of the Divine Form and Nature both within this world and the universe beyond-hence they insisted on worship at the five kalams or times daily. To keep up this tradition, worship is offered five times at Tirumalai at the morning Suprabhatam,  $_{
m the}$ forenoon Thomala sevai and the noon bell, the after noon bell, the evening Thomala sevai and the night Ekanthasevai. This was enjoined by Sri Ramanuja in the maintanance of this temple and take Sri Venkatanatha expounded this occult corespondence between the five times and the five forms in his famous "Pancharatra raksha". Every person must worship each form as the Supreme Being, who has condescended to appear to the devotee suitable for the preservation of cosmic destiny and purpose. individual enjoyment and service, social welfare and dharma and for the granting of knowledge and ultimate liberationmoksha.

Thus it is clear what significant part images play in our religious out look and if only we realise the true significance of our ideals, it is not posible for one to realise the Divine Head of all the universe in that image. To conclude, let me quote the significant words of Dr. Sarvepalli Radhakrishnan-who in his Upton Lectures on "The Hindu view of life" says—

"Him who is one real sages name variously (Rig veda)". "My names are many as declared by the great seers". (Mahabharata). To admit the various descriptions of God is not to lapse into polytheism. When Yagnavalkya was called up on to state the mumber of Gods, he started with the popular number 3306, and ended by reducing them all to one Brahman".

## ALCHEMY OF AHIMSA

By

SRI A. S. GUPTA, M.A., B.O.L., Pedakallepalli

Our ancient Bharath is famous for various kinds of temples dedicated to Siva and dotted all over the land. These temples and various daily 'Pujas' and processions, and other periodical festivals that take place of these deities in these temples are indeed wonderful and worthseeing. Wise and virtuous rulers and rich and pious merchant-princes spent large sums of money on construction of these temples and the labour involved in such construction must have been undoubtedly boundless. From Himalayas to Cape Comerin, we have got these temples renowned not only as centres of devotion and learning but also as great sources of art and architecture and sculptural beauty. The pious and the virtuous would always pay periodical, if not daily visits to these pagodas and offer their prayers in ecstacy of joy and devotion.

One of such famous temples and centres of learning visited by pilgrims all over the land is the great Siva Temple at Mahakalakshetram. On Mahasiyarathri Day the Pujas and processions that take place in this temple, all the devotees yearn to witness. It is said that on that memorable day, the whole place would be like Kailasa, as it were with God Siva surrounded by His followers' 'Pramadhaganas'. On such a highly sacred occasion of 'Mahasivarathri day' Sravana reached the holy place with his parents. First they had a dip in the holy waters of the River 'Sipra'. Then he led his parents into the temple and spent all the time that day and night, fasting and explaining

to his parents, all the grand functions or 'Mahotsavas' that were being performed in the temple. Then, in the early hours of the next day, he finished cooking early and first fed his aged parents and then took his meal. Thus they spent three days there.

On the fourth day, early morning, Sravana left that place with his parents for the city of Jyotishmathi, the Capital of 'Dakshina' or South Kosala. By about midday when the Sun-God,—the visible God had reached overhead, Sravana reached with his parents, a place in that extensive forest area, where there were shady trees to take rest under, water in a lake nearby, and other fecilities for cooking purposes. There he set down his parents under the shade of a big banyan tree and went about to gather firewood for the purpose.

Just then there came running a pregnant deer, chased by a hunter and it swiftly hid itself in between the aged parents of Sravana. It was shivering out of fear and shrinking its body between the aged couple, to escape being observed by the hunter. Sravana saw this and looked about for the reason why the deer was feeling so much frightened. He saw a hunter coming towards his parents, where the deer had taken refuge, with a bow in hand and an arrow in the other, ready to shoot down the deer dead. Immediately, Sravana ran up to that hunter and caught hold of his hand, which was about to fling the arrow, aimed at the deer and began to reason with him and appeal to his good sense to give up

the idea of killing the innocent creature. Thereupon a conversation ensued between Sravana and the hunter, as follows:-

Sravana:—Brother! Please excuse me for my having interfered with your freedom to shoot this poor deer. Friend! how is it you think of killing this simple harmless animal? This is but a non-violent creature that goes about, living upon only roots and leaves of the forest. It does no harm to any. Kindly leave it unhurt and oblige.

Hunter:—O Ascetic youth! Is it your own deer tamed and reared by you?

Sravana:—O, hunter-lord, this is of course not our domesticated animal.

Hunter:—Then, why do you come in my way to kill it. Kindly leave my hand. From the early dawn, till this midday now, I have ransacked the whole forest to get at some animal for our living this day. Just now I could come across this creature. If I leave it unshot now, we have to starve for this day.

Sravana:—Friend! who has given you power to kill such innocent and harmless animals?

Hunter:—O Ascetic son! who has given you this authority to interfere with my freedom like this?

Sravana:—It is that merciful God-head Himself. It is in accordance with that Almighty's Law of Non-violence, I came in your way of killing the animal.

Hunter:—This power to kill the animals has also been assigned to us, the hunters by profession by that very Lord and under the very same law you cited. I am not an ascetic to observe a vow of non-violence.

Sravana:—Brother! There are ever so many ways of living in a harmless and honourable way. Why should you resort to this heartless hunter's way of living? Friend! Listen to me. Please don't kill. don't kill this pregnant deer. Kindly look at those pitiful looks of the poor creature.

Don't you see in those looks, the fear the deer feels that your arrow might kill its little child yet in its womb? Please pay heed to my appeal and help this harmless animal have the fortune of begetting its child and sucking it in its own natural way.

Hunter:—O son of the sage! You say that it is not your animal. Then why do you feel so much concerned to protect it.

Sravana:—O noble-hearted hunter! It is the Chief Dharma or the most sacred duty to lend protection to whomsoever in distress. This deer sought refuge with my parents and has been praying for protection as we can learn from its frightened looks. Alas! even the hard stones would melt at the sight of this distressed deer. How is it your heart fails to feel some pity.

Hunter:—If I don't kill and take this animal to sell and get enough of money for necessaries of life, how can my wife and children live? I feel highly affected with the thought of my wife and children starving, but not at all at the sight of this animal.

Sravana:—O hunter-lord! If your purpose is only to get money by killing it and selling it, here is money, I am prepared to offer you. You can take as much as you need of it and leave the deer.

Saying thus, Sravana offered him the money he had from the highway robbers. Thereupon the hunter felt highly touched in his heart of hearts by the extraordinary magnanimity shown by Sravana towards the animal and became completely changed in his feelings and fell in prostration before Sravana's feet and said "O, Mahatma! what an auspicious day is this? How wonderful it is that by your divine Sermon, I feel quite changed in my heart! Here am I taking a solemn vow that, from this day onwards, I will never resort to this merciless way of killing the

animals for any purpose. By the very sight of your nobleself and by your kindly advice, I am now rid of all my ignorance and impudence. Please bid me part, with your gracious blessings". Thus saying, the hunter bowed down once again in all reverence to Sravana and his parents and took leave of them. Thus Sravana had his second Victory won, with his spiritual force of non-violence, against the forces of violence.

Then Sravana cooked the meals and first fed the deer, sumptuously with the

rice water and then let it go its own way. After his parents' and his own meals' business was over, he began to discuss as usual with his parents, about various sacred places, and different holy rivers, they had yet to pay a visit to and take a dip in. Then, after a while as the sun was shedding his scorching rays, he resumed his journey with his parents carried as usual and reached after a non-stop journey through that afternoon and night that followed, their destination, the city of Jyotishmathi, next morning.

(A Chapter from the Author's Story Sravana Pitru Bhakti Nataka)

## GOD, MAN, AND CREATION:

(Continued from the Previous Issue)

By

### SIR VIDYA SANKARA BHARATHI SWAMI

of Sri Gayathri Peetham, Masulipatam.

## XV—UPANISHADS-THE BRIHADARANYAKA (CONTINUED)

In the third Brahamna of the VI chapter of Brihadaranyaka Upanishad, the principle of Advaita adumbrated in the previous Brahmanas is established on a logical basis.

In the previous Brahmana we have seen that Janaka offered to his guru the whole of his kingdom, and even himself, feeling the inestimable value of the teaching imparted to him; but the guru, Yagnavalkya, did not accept that offer, as he knew that Janaka's knowledge was not complete and some further elucidation on a logical basis was necessary. So, he again went to Janaka expecting the expression, from Janaka, of a doubt arising from the previous teaching. His expectation proved

true: for Janaka, as soon as he saw his revered guru, at once expressed his doubt to him regarding the nature of Atman. Janaka began his questions thus: → 'Oh Guru! what is the light which guides a man in his daily routine of work?' Then the guru, Yagnavalkya, said 'Such a light is the Sun'. Then Janaka asked 'what is that light which guides him after the sun has set?' 'It is the Moon' said the guru. Then Janaka asked 'what is that light which guides him when both the sun and the moon have set'? 'It is fire' replied Then again Janaka asked the guru. 'when all the 3 kinds of light, the sun, the moon and the fire are not available, what is the guiding light?' 'It is speech; by speech man in utter darkness can guide himself and also guide others. If any

sound is heard from any side, then the man in utter darkness can proceed towards that side, being guided by that sound. The sound produced by the barking of dogs, or by birds or other village animals, clearly indicate, to a man proceeding in darkness, the existence of a village or some human habitation close by. Thus speech or sound also acts as a light guiding man. Then Janaka asked, 'what guides him when that speech also fails?' Then, Yagnavalkya replied, "it is the Atman, which is self-luminous, that guides him then?" The matter may be clarified thus. The external lights like the sun, the moon, fire and speech guide a man in his wakeful state. But there is activity in his dream state also. What is that guides him then? In the dream condition a man experiences sunlight, fire and speech, and behaves just in the same way in which he behaves in the wakeful condition. He transacts all kind of business. But during the dream state, there are no external lights, like the sun, the moon or the fire; further, as all the organs of sense and action do not function, the speech which is experienced in the wakeful condition cannot also be available then. Only the mind is functioning, of course there is the Atman ever present. As mind is inanimate it cannot (by itself) illumine the dream activities. So the luminosity that one experiences in the dream state must necessarily belong to the atman inside. Thus the dream condition conclusively establishes the self-luminous nature of the Atman. Further, it is that self luminous Atman that illumines even the Buddhi, the mind, the sense organs and the body. It functions in all the three states, of wakefulness, dream and deep sleep, and guides a man in all his activities. In the wakeful condition, on account of the powerful sunlight in the day time, and of moon light or ordinary light in the nights, one is not able to

discern the luminous nature of the Atman. even though it is functioning and guiding him. That is why he thinks that in the wakeful condition, he is guided by the sunlight in the day time, and by the moon light and the fire or speech in the night, without taking notice of the really guiding Atmic light. It is only when all the other lights cease to function he is able to recognise the luminosity of the Atman in the dream. Further, as the Atmic light is not of the nature of the five elements, it cannot be cognised by the senses. Thus the dream condition proves the self luminous nature of the Atman. Further, it also proves that the Atman is not bound by the various acts experienced in the dream, whether good or bad. The Atman is merelly a withness (పాక్షిన్) to all that takes place in the dream. This establishes that the Atman is not a doer, (50) and is not attached even to the acts done or the results thereof (కర్మ), being merely a witness. Even in the wakeful condition the Atman is really a non-doer (అకరా), and a witness only, though it appears to be a doer (s on) and enjoyer (sis). The Atman which is pure and intelligence itself (చౌతన్న) when associated with the Antahkarana or Buddhi, is termed Jeeva (జీవ) and the various acts done in wakeful condition are really done by the Buddhi the Atman, but they are euveloping attributed to the Atman owing to ignorance (అజ్ఞాన). So even in the wakeful state, the Atman is pure and a nondoer. In the deep sleep condition one experiences happiness and is also a witness to ignorance (అవిద్వా). As soon as he gets up from sleep. he says "Last night in my sleep, I enjoyed unmixed happiness; I was not aware of any thing at all "-This recollection proves:

1. The enjoyment of pure bliss, and 2. the witnessing of ignorance of every-

thing else, in sleep. The bliss enjoyed is of the Atman. The nature of the Atam is thus bliss also, in addition to its being self-luminous intelligence itself. Even during sleep, the Atam is awake, and there is no sleep for the Atam at all. It is always the beaming intelligence in all the three stages, of wakefulness, dream and deep sleep, and is a witness to all that happens in all the three stages, being itself a non doer,, and nonattached to all those happenings, and is beyond Dharma and Adharma. This pure blissful state of the Atman is clearly realised in the fourth stage called Thuriya (తురీయ) during Samadhi (నమాధి), when the ignorance (ఆవిద్య) which enveloped it during deep sleep gets dispelled. In the third and fourth stages, i.e. in deep sleep and in samadhi, as the Atman is in its pure nature or Swarupa devoid of all attributes, the dual relationships like that of father and son, husband and wife, do not exist, and the creation itself is conspicuous by its absence. If the creation were real and actually existing then it must appear during the sleep and Samadhi states before the ever wakeful and self luminous Atman, but it does not appear; hence, it is clear that the creation is not real but has got mere appearance and even that appearance exists only when the mind is As the mind does not functioning. function during deep sleep and Samadhi, the creation also does not appear. position is made clear by the Upanishad in this Brahmana in the Mantras from 23 to 30. The Mantras say that the Atman during the deep sleep state, does not taste. does not speak, does not hear, does not think, does not touch, and does not cognise any thing, not because it has not got the power, but because there is no object to be seen or felt or cognised etc.; then, the Atman is eternal (సత్) and intelligence itself ever luminous. Thus the unreal

nature of the creation is established beyond doubt in the aforesaid manner. The Atman that is realised in the Samadhi state is the Brahman only which is also described by the Upanishad as Eternal, Intelligence and Bliss. Such a realisation is Moksha, a state of absolute and unsurpassed Bliss. The happiness that is enjoyed by all beings in the creation is only an infinitesimal portion of that great ocean of Bliss. Thus this third Brahmana also explains the inter-relation between God, Man, and Creation, on the advaitic principle.

Then the fourth Brahmana describes the course which the Jeevas in bondage (who have not realised their Atman) follow, after leaving their mortal coil, and then describes the condition, which the realised souls attain, on leaving the body. It states that a realised soul does not go to any other Loka, like Vaikuntham or Kailasam, but becomes Brahman itself. For a man who has not acquired the knowledge of self, his Sookshma Sareera is in tact and does not die with the death of the Sthoola Sareera or physical body, but goes to heaven or hell according to the good or bad nature of the Karma done by him. but, for a man who has attained such a knowledge, the Sukshama Sareera also gets dissolved and also the causal body of the Karma Sareera also gets destroyed and there is no fruit of any Karma for the enjoyment of which he will have to go to any other loka. Then he realises his own self as the Brahman and himself becomes Brahman. Such a person, even while living in the physical body, is called a Jeevanmukta—one who is liberated from the bondage of Samsara, of births and deaths, and is known as a Videha Mukta, after the physical body falls off. Thus, the Upanishad places before us, the possibility of attaining such a liberated condition even while alive, and exhorts all

people to follow such a course as would lead to it, without wasting their life period in worldly pursuits, which after all end in bondage. The Upanishad further adds that one who sees differences as real, i.e., that Dwaitam or dualism is real, is sure to be caught up in the whirlpool of unending cycle of births and deaths, can never get liberated, and can never attain Moksha. This concept of Jeevanmukti pertains only to the Advaita Siddhanta and not to any other faith. Finally, this Brahmana closes with the enunciation of the means to obtain the knowledge of self or Moksha. It states that a Brahmana who is anxious to attain Moksha must study the Vedas in his Brahmacharya Asramam; then he must perform all the Yagnas and other kinds of Karma and charities, enjoined on him by the Sastras in his Grihasta Ashramam; and in his Vanaprastha Ashramam, he must do penance by giving up all worldly desires. Thus, he must perform all the enjoined duties whithout expecting the fruits there of (నిప్కామ) and thus get his mind purified, and himself qualified for

embracing holy orders. Then he must enter the Sanyasa Asramam by giving up the three kinds of desires, pertaining to sons (including wife), to wealth, and to the world and fame, and by pledging himself to treat all creatures in the world without hatred and with affection, resulting in a state of fearlessness (ಅಖಯ) to all. By this means only he can attain the knowledge of self or Moksha. self or Atman, being the very Swaroopa of man, it is not a thing to be acquired by Karma. It can be realised only by removing the cover of Avidya, over it, which can be secured only by performing Nishkama Karma and by Sanyasa. With the enunciation of such means, the fourth Brahmana of the sixth chapter closes. This teaching is the essence of all the Upanishads; nay, of all the Vedas even.

The fifth Brahmana again repeats the teaching by Yagna-valkya to his elder wife Maitreyi, which was dealt with in chapter IV. The sixth and last Brahmana merely narrates the line of Brahmavidya teachers. Thus the Brihadaranyaka Upanishad ends.



## SOCIAL WELFARE AND LABOUR DEPARTMENT

RULES GOVERNING THE SALE OF MOVABLE PROPERTIES UNDER MADRAS HINDU RELIGIOUS AND CHARITABLE ENDOWMENTS ACT

[G. O. Ms. No. 1345, Social Welfare and Labour, 20th December 1957.1

In exercise of the powers conferred by sub-section (1) read with clause (q) of sub-section (2); of section 100 of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951 (Madras Act XIX of 1951), the Governor of Andhra Pradesh hereby makes the following rules, the same having been previously published as required by sub-section (3) of the said section.

#### RULES.

- 1. All sales of movable properties, other than perishables, belonging to a religious institution shall be made by public auction held in its premises or/at the places where the properties are situated. The Deputy Commissioner, may, if he is satisfied that the sale at any other place will be more beneficial to the institution in securing a proper bid, permit the same to be held at a different place, within the district in which the institution or property or any portion thereof is situated.
- 2. The trustee or if the number of trustees exceeds one, the Board of Trustees shall decide the terms and conditions of the sale, such as the division of properties into lots, the amount of initial deposit to be made by the bidders, the date and hour of the sale, the security to be furnished by the highest bidder till the confirmation of the sale and the period within which the sale price is to be paid.
- 3. A copy of the sale notice shall be published at least seven days before the date fixed for sale,

#### (a) by affixture—

- (i) on the notice board or on the front door of the institution concerned, or in the case of specific endowment, on the notice board or front door of the institution to which the properties in question are attached;
- (ii) on the notice board of the municipal council or the panchayat board or where there is no panchayat board, on the front door of the village Chavadi or in case there is no village chavadi, in some conspicuous public place in the locality where the properties proposed to be sold are situated, and at the place fixed for sale; and
- (iii) on the notice board of the office of the Assistant Commissioner having jurisdiction over the area in which the properties in question are situated; and
- (b) by publication in the language of the locality in one of the local daily newspapers if the value of the properties to be sold exceeds Rs. 1,000.
- 4. (1) The sale shall be conducted by the Executive Officer, if any, of the institution. If there is no Executive Officer, it shall be conducted by the trustee or if the number of trustees exceeds one, by the Chairman of the board of Trustees. Where the auction is conducted by the Executive Officer, at least one of the trustees of the institution shall be present at the time of the auction.

- (2) If the value of any particular lot of the properties to be sold exceeds Rs. 200 but does not exceed Rs. 1,000 the sale shall be conducted in the presence of the Inspector of the Hiudu Religious and Charitable Endowments (Administration) Department and where the value of the properties exceeds Rs. 1,000 the sale shall be conducted in the presence of the Assistant Commissioner.
- 5. (1) Every sale of movable property shall be reported to the competent authority who may either confirm or veto the sale.

Explanation.—Competent authority for the purpose of this rule means—

- (1) In the case of religious institution under the jurisdiction of the Area Committee-
  - (a) the Assistant Commissioner, if the sale price does not exceed Rs. 1,000;
- (b) the Deputy Commissioner, if the sale price exceeds Rs. 1,000 but does not exceed Rs. 5,000; and
  - (c) the Commissioner, if the sale price exceeds Rs. 5,000.
  - (2) in all other cases—
    - (a) the Deputy Commissioner, if the sale price does not exceed Rs. 5000; and
    - (b) the Commissioner, if the sale price exceeds Rs. 5,000.
- (2) If no order vetoing or cancelling the sale is received from the competent authority within one month from the date of receipt of the sale report by the said authority, it shall be deemed that the sale is confirmed.
- 6. The purchase money shall be paid in cash immediately after the receipt of the confirmation orders by the purchaser and the purchaser shall not be permitted to carry away any part of the property until he has paid the purchase money in full. If the purchaser makes defaults in the payment of the purchase money, the property shall be resold and the defaulting purchaser shall be liable for any loss arising as well as the expenses incurred on the resale. He shall not, however, be entitled for any benefit if higher price is obtained in the resale.
- 7. Sale otherwise than by public auction shall not be resorted to except with the previous permission of the Commissioner.
- 8. The movable property in the form of coins which cease to be a legal tender shall be disposed of in accordance with the provisions of the Indian Coinage Act, 1906 and the rules made thereunder.
- 9. Perishable articles belonging to religious institutions shall be sold in accordance with special instructions issued by the Commissioner in this behalf.
- 10. Notwithstanding anything contained in rules 4 and 5, the power to sell the livestock or movable property other than the perishable articles belonging to the Tirumalai-Tirupati Devasthanams if the value of the livestock or the movable Tirumalai-Tirupati Devasthanams if the value of the livestock or the movable property exceeds Rs. 1,000 and by the Executive Officer, Tirumalai-Tirupati Devasthonams, if the value of the livestock or movable property does not exceed Rs. 1,000.

MIRZA NAJAF ALI KHAN, Secretary to Government.

47

## ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

VOL. IV

FEBRUARY 1958

No. 2

Editor P. PERAYYA SASTRI, P.O.L.,

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY.

B. A. B. L.

Secretary, Law Dept.

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M. A., I. A. S.,

Deputy Secretary, Home Department,

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A., Ph.D.,

Superintendent.

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute, Tirupati.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M.A. (Hons.) Principal.

Narasimha Sanskrit College, Chittigudur, Masuli patam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaelogy, Andhra University,

Waltair.

Sriman Pandita,

PARTHASARADHI IYYENGAR,

Agamacharya, Tirupati.

PUBLICATION OFFICE

## "ĀRĀDHANA"

OFFICE OF THE DEPUTY COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department, (Andhra)

MASULIPATAM.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-

PER MONTHLY COPY Re. 1/-

# ఆరాధన

| హేవలంబి మా స ప ౖతి క |                                                                                 | •     | రూ ఘ ము |  |  |  |  |  |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------|---------|--|--|--|--|--|
|                      | వి ష య సూ చి క                                                                  |       | పుట     |  |  |  |  |  |
|                      | తె ను గు                                                                        |       |         |  |  |  |  |  |
|                      | ముఖచి[తము - శ్రీమాణిక్యాంబ - దాకారామము.                                         |       |         |  |  |  |  |  |
| 1.                   | వై దికమం[తము - తాత్పర్యనహితము.                                                  | ••••  | 41      |  |  |  |  |  |
| 2.                   | సంస్కృతమ్ - జ్ఞానమ్ - లింగనసోమయాజీ - ఆ[తేయః                                     | ••••  | 42      |  |  |  |  |  |
| 3,                   | పద్యములు - (ఉమానహా(నము) కవిశేఖర, శ్రీ పంతుల లఓ్మనారాయణశాప్త్రి, విజయనగర         | ము    | 43      |  |  |  |  |  |
| 4.                   | భిమేశ్వరుడు - దజౌరామం - కవిరాజశిరోమణి, పండిత, శ్రీ దీవిసరసింహాచార్యులు          |       |         |  |  |  |  |  |
|                      | అష్టావధాని, ఆవనిగడ్డ                                                            | ****  | 44      |  |  |  |  |  |
| 5.                   | " నర్వేజనాన్సుఖినోభవంతు" పండిత పార్థసారధి భట్టాచార్య, ఆగమాచార్య - తిరుపతి       | ••••  | 61      |  |  |  |  |  |
| 6.                   | స్వయంకృతాపరాధము - (కథ) శ్రీ బులును వెంకటరమణయ్య, మదరాను                          | ••••  | 67      |  |  |  |  |  |
| 7.                   | వై రాగ్యము - శ్రీతటవ రై సూర్యనారాయణ, దేవరపల్లి                                  | ****  | 70      |  |  |  |  |  |
|                      | •                                                                               |       |         |  |  |  |  |  |
|                      |                                                                                 |       |         |  |  |  |  |  |
|                      |                                                                                 |       |         |  |  |  |  |  |
|                      |                                                                                 |       |         |  |  |  |  |  |
| CONTENTS             |                                                                                 |       |         |  |  |  |  |  |
|                      | ENGLISH                                                                         |       | PAGE    |  |  |  |  |  |
| 1.                   | LIFE OF SRI SANKARACHARYA - CHAPTER XV. (Contd.)                                |       |         |  |  |  |  |  |
|                      | By Sri N. Ramesan, M.A., I.A.S.                                                 | ***   | 23      |  |  |  |  |  |
| 2.                   | TEMPLES-XXXIII—By "Yatharthavadi"                                               | •••   | 25      |  |  |  |  |  |
| 3.                   | GOD, MAN, & CREATION - CHAPTER XVI UPANISHADS, THE OTHER                        | Major |         |  |  |  |  |  |
|                      | UPANISHADS,—By Sri Vidya Sankara Bharati Swami, Sri Gayatripeetham, Masulipatam | •••   | 27      |  |  |  |  |  |
| 4.                   | STATEMENT OF PARTICULARS REGARDING OWNERSHIP ETC. OF TH                         | rne:  | 41      |  |  |  |  |  |
|                      | ARADHANA MAGAZINE, (VIDE FORM IV RULE 8.)                                       | •••   | . 32    |  |  |  |  |  |



ဦး သားအားဒွေးနွေပီ မသား္စျဘာလ - တာသားပာသသာ



నకృదేవ (పపన్నాయ 'తవాస్మీ'తి చ యాచతే। అభయం నర్వభూతేఖ్యో దదా మ్యేత (ద్వతం మమ॥

సంపుటము ४

హేవలంబి - మాఘము

సంచిక ౨

30

असौ यस्ताम्रो अरुण उत बुमुः सुमुङ्गर्लः। ये चेमाँ रुद्रा अभिती विश्व श्रिताः सहस्रशो ऽवैंगाँ हेर्ड ईमहे॥

तै॥ सं॥ कां॥ ४. प्रपा. ५. अनु. १.

తాక్పర్యము:—ఏ యారుడుడు మండలమునందలి ఆదిత్యరాపుడై ఉదయకాలమున ఎరుపువర్ణము కలవాడును, తరువాతను లేతయొరుపువర్ణముకలవాడును, ఇంకను ట్రాడ్డెక్కిన పిదప పచ్చని బంగారుచాయగలవాడును ఆగుచు, ఆయాకాలములందావర్ణములు గలవాడై లోకముయొక్క అంధకారములను (ఆజ్ఞానమును) పోగొట్టుచు మంగళ్మదుడగుచున్నాడు. ఈ విధముగనే రశ్మిరూప మును పొందినరుడులు భూమియందంతటను వ్యాపించి దిక్కులయందు ప్రహాశించుచున్నారు. ఇవన్నియు వేలనంఖ్యకలవి. ఈ ఆదిత్యరూపమును, తత్కిరణ రూపములను ధరించిన రుడుల క్రోధరూపమగు తీక్షతను భక్తి నమస్కారములతో నివారించుకుందుము.

> असौ योऽवसपीति नीर्लमीबो विलेहितः। उतैनं गोपा अंदश्चादंशन्तुदहार्यः।

> उतैनं विश्वां भूतानि स दृष्टो मृंडयाति नः॥

तै ॥ सं ॥ कां ॥ ४. प्रपा. ५. अनु. १.

తాత్పర్యము:—కాలకూట విషమును కంఠమునందిమడ్చుకొనుటచే నీలకంతుడైనను ఆదిత్యరూపుడై యొరుపుగా కనబడుచున్నాడు. ఈ ర్వుదుడు ఆదిత్యరూపమును ధరించుటలో కార ఇము—స్త్రీబాలవృద్ధులు, పండితపామరులు, పశుపక్యాదులు, ఆగు ప్రాణికోటియంతయు చూడ .గలుగుననుటయే—ఇట్లు అందరిచే చూడబడునట్టి ఆధిత్యరూపుడగు ర్వుదుడు మనలను నుఖ వంతులనుగా చేయుగాక!

# ॥ ज्ञानम् ॥

लिङ्गनसोमयाजी - आत्रेय: (रचयिता)

अवबोधनार्थकस्य ' ज्ञा ' धातोर्भावार्थको ज्ञानशब्दः । जगति विद्यन्ते बहवो विषया येऽस्माभिरनुदिनं चक्षरादी न्द्रियसाहाय्येन ज्ञायन्ते । श्रोत्रेण शब्दं श्रुणुमः । त्वचा शीतोष्णादि स्प्रशामः । चक्षुषा रूपं पश्यामः । जिह्नया मधुरादिरसमास्वादयामः । घ्राणेन गन्धं जिघ्रामः । श्रोत्रत्वक्चक्षुर्जिह्नाघ्राणनीति पश्चेन्द्रियाणि । ज्ञान-समुपार्जने साधनभूनत्वात् ज्ञानेन्द्रियाणीति तान्युच्यन्ते । शब्दस्पर्शस्यपरसगन्धाः क्रमशस्तेषां विषया वेद्याः । विनैतान्नान्यो वेद्यो विषयो जगति विद्यते । श्रोत्रादीन्द्रियाणि सर्वाणि प्राणिनां शरीरे संघटितानि । ततो बाह्याः सर्वे शब्दादिविषयाः । शरीराद्वहिरेव भवति सर्वेषामिन्द्रियाणां व्यापारः । श्रु याचोक्तं "पराश्चि खानि व्यतृणस्वयंभू " रिति । विद्यते च सर्वेपाणिषु मन इत्यन्यदन्तरिन्द्रियं यत् विषयज्ञानसमुपार्जने ज्ञानेन्द्रियैः सहोपचर्यते । ज्ञानाधिगमे चक्षुगदिभिः सहकृतत्वातू मनसोऽन्तःकरणत्वं सिघ्यति । मनः चक्षुरादीन्द्रियद्वारा तत्तद्विषयसंयोगमेत्य तं तं विषयं जानाति । श्रोत्रादीनीन्द्रियाणि पत्येकशः तत्तद्विपयं प्रत्येव प्रसरति । श्रोत्रं शब्दमेव शृणोति ; न तु रूपादिविषयान्तरान् । एवमेव अन्यानीन्द्रियाणि । मनस्तु विविधेन्द्रियमुखेन तत्तद्विषयं गृह्णाति । सर्वेविषयप्रहणस्वभावं मनः । विषयप्रहणव्यापारे मनसः साधनसूतानीन्द्रियाणि । यद्यपि चक्षुरा-दीनीन्द्रियाणि मनश्च पञ्चभूतसमु त्थितानि । आकाशादिपञ्चभूतानां प्रत्येकसत्त्वांशसंभूतानि श्रोत्रादीनि । तेषां समष्टिसत्त्वांशसंभूतं मनः। पश्चभूतसमारब्धत्वात्तानि सर्वाणि जडान्येव। ज्ञानकरणव्यापारस्तु चेतनसाध्यं कर्भ। न केवलस्य मनसो जडस्य ज्ञानव्यापारे क्षमता। न सारधिनाऽनिधिष्ठतो रथः गमने प्रभवति। मनोरूपरथस्य कोऽयमधिष्ठाता येन सर्वो हि व्यापारः प्रवर्त्यते ? उच्यते । हार्दाकाशे निःयं प्रकाशते स्वयंप्रकाशस्वरूपं परं ब्रह्म। "स यश्चायं पुरुषे, यश्चासावादित्ये स एकः " इत्युपदिशति श्रुतिः। तदेव परं ब्रह्म "तस्म।द्वा एतस्मा-दात्मनः " इति श्रुत्या आत्मेति विज्ञायते । आत्मप्रकाशस्तु समीपवर्तिनि शुद्धे मनःफलके प्रतिबिन्वितस्सन् मनश्चेतनवत्करोति । प्रतिबिम्बितचेतनाधिष्ठितं मनः चिदिव भासते । अशेषव्यवहारस्य प्रचोदकमपि भवति । अयं प्रतिबिम्बः बिम्बरुक्षणहीनोऽपि बिम्बवदवभासते । दृष्टा द्र्पणे प्रतिबिम्बितं मुखमात्मानमरुंकरोति जनः। आत्मचैतन्यपतिविम्बेन समुज्ज्विहतं मनः विविधेन्द्रियमुखेन तत्तद्विषयसंयोगमेत्य तदाकाराकारितामाप्नोति । मनसो विषयसंयोगजन्यं तदाकाराकारितत्वं वृत्तिरित्यभिधीयते । यद्विषयविषयिका वृत्तिस्तद्विषयकं ज्ञानम्। एवं चैतन्यभतिबिन्वितं मनः ज्ञानेन्द्रियाणि तत्तद्विषयाश्चेति ज्ञानोद्ये उपकरणसामग्री भवति ; येषामन्यतमाभावे ईप्सितार्थो न सिद्धचित । ज्ञानेन्द्रियाणां विषयाणां वा अभावे आत्मचैतन्यावभासितं मनः प्रकाशते, न तु वृत्तित्वमाप्नोति । दर्पणस्य रूपस्य वा अभावे केवला सूर्यकान्तिर्मासते, न तु दर्पणे प्रतिबिम्बमुत्पादयति । येन आत्मचैतन्येन वागादयोऽभ्युद्यन्ते, यद्वागादिभिनीभ्युद्यते तदेव ब्रह्म। तस्य भासा सर्वमिदं विभाति। तस्य भासा सर्वा हि ज्ञानिकया प्रचोचते । यावद्यावन्मनःफलकस्य परिशुद्धिः तावत्तावत् ज्ञानस्य स्वच्छता । बात्मचैतन्यस्य प्रतिफलनाभावे मृतशरीरे ज्ञानानुदयः ॥ इति

# ఉమా సహ స్రము

కవిశేఖర - పంతుల, లష్మనారాయణశా ఓై.

- ము తతమౌ నీగగనస్థలంబును జ్వలజ్ త్వత్కిలవిక్కెప్త ధూ మతుల య్రవ్యముంజేయ - నీశ్వరుండు సంభావింప ; సృష్ట్యాది యం దతులాభిన్న విభుత్వరూపవగు నీవానృష్టివేళన్, పృథగ్ గతియైవెల్గు ప్రభుత్వమూనెదు తదాకాశంబుసందంబెకా!
- ము అతినూజ్మౌకృతి ధూముకల్పములు ద్రవ్యంబుల్పునుంచాకను గతిచే మారిఘనీభవించి - క్రమతన్ - గాన్పించి - భాసిల్ల - ద ఓకం, నూజ్మొంబరరేయుగోళములం, భాస్వన్మండలంబుల్ నృజిం చి; తజాండాగమకంద బృందమువలెన్ కేశాంకరేజెమయా
- చం॥ మొదటం దేపోషిగ్నభూమతత్రుబుట్ట్ సభంబునుడైజనామువుల్ పెదప జలాఋవుల్ గలుగు - పిమ్మట నేర్పడు. బార్థివాణు నం పద పరమేశశక్తి పరిపాకమహత్త్వమె - తద్వినృష్టికిన్ మొదలగు, సూర్యమండలమె - మూలము గోచరవస్తుకోటికిన్ ॥
- ఉ॥ ఉఁగవు, చేష్టమానవు, మయూఖ సముజ్వలశ\_క్తివై, ఁకియా వ్యుగత, సూర్యమండలమునం దొకపాదమునుంచి - సస్మహా నుఁగహవై, ఖకోశముననుండి ఁతిరేణువులూది, తత్కుజా దిఁగహయుక్తగా వసుమతి౯ సృజియించితి వంబికేశ్వరీ ॥
- ఉంగా ఇంతమహా ''విసృష్టి'' ఘటియించియుం దృ ప్రైవహించకంబ! అ త్యంత విలక్షణంబయిన యట్టికృతిం దిరుగంబౌనర్చి, తీ వెంతయు వింతగల్గ జనియించె, ధరా - హరిచశ్వమండలా భ్యంతర సంస్థితంబగు నుధాకరబింబము తత్పలంబుగన్ గ

# శ్రీ ఖిమేశ్వరుడు - దక్షారామం

్శిమాన్, కవిరాజశిరోవుణి, పండిత, దేవి నరసింహాచార్యులు, అష్టావధాని, అవనిగడ్డ.

'' స ప్రగోచావరం తీర్థం నర్వతీర్థోత్తమో త్తమమ్ అ(తనన్నిహతోరు(దో భిమనాధేశ్వరేశ్వరః ''

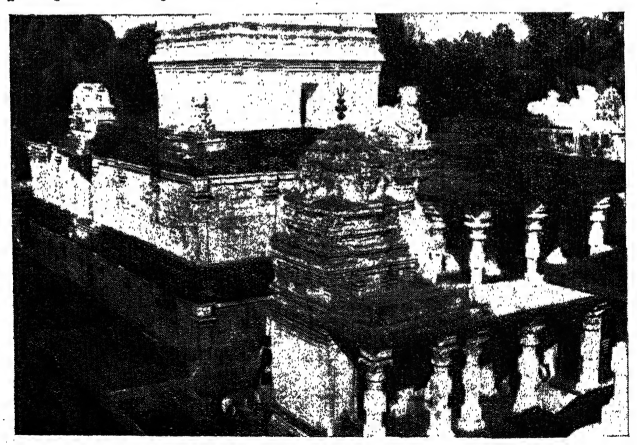
ఈ దకారామము తూర్పుగోనావరిజిల్లా రామచం(దపురం తాలూకాలో రామచం(దపురమునకు సుమారు ఆరు మైళ్ల దూరమున కలదు. ఇది పంచారామములో నొకటి. తెలుగు దేశమునంగల ప్రసిద్ధములైన త్రిలింగకే. తములోకూడ నిది యొకటి. మరియు హిందుచేశమునంగల ద్వాదశజోశ్యతిర్ణింగ ములలోకూడ నిది పరిగణింపంబడినది. శ్రీ ఆది శంక రుల వారు మహాశక్తియైన ''మాణిక్యేశ్వరీ''ని నిచ్చట ప్రతిష్ఠించుటవలన నిది ''అష్టాదశశక్రిపీఠముల''లోం గూడ నొక్కటియైనది.

# దాజారామము - ద్రాజారామము

శ్రీ వ్యానభగవానుండు స్కాందపురాణమున ''చిత్రం దక్షపురె జీపీ నజన్మ నశివాకృతిం '' ఆనియు ''దకారామా తృరం కేత్రం నభూతోన భవిష్యతి'' ఆని ''దకారామ'' మనియే పేర్కొనియుండెను. శ్రీ నాథమహాకవియు, భీమ ఖండము తెనుగుఁయనువాదములో ఆగస్త్యుఁడు వ్యాసు నకు భీమమండలమును ఆకసముననుండి చూపునంద రృమున.

"అదె నంవేద్యము కోటిపల్లి యదె ద-జారామమన్ పట్ట అంబ" నియు, తృతీయాశ్వానములో "దజారామము భిమనాయక మహాధామంబు" అనియు, "భీమలింగంబు మాహాత్మ్యంబు నీవెఱుంగనియదియునుంగలదె? దజా రామపుణ్యకేత్రం బఖిలపురాణు [పసిద్ధంబుకాదె?" అని "దజారామ" మనియే [వాసియుండిరి. మరియు నీ కవి పార్వభౌముఁడు, కర్జాటాం[ధా వసీశ్వరుండగు " సంప రాయని తెలుంగురాయల" యొద్దకరిగి కస్తూరిని యాచించుచు చెప్పిన పద్యములోకూడ,

'' దజారామ చాళుక్య ఖీమగంధర్వాప్సరోభామినీ'' అని ''దజారామ'' మనియే వాడియుండిరి. మరికొన్ని తావుల ''దకవాటి రామనాధేశుఁగన్నులారంగఁగనిస''



రాజారామము - భిమేశ్వరాలయము ముందుభాగము

"దక్షవాటంబునకు మోకథామమునకు"

"సారమతి దక్షవాటిక తూరుపుగవనిస్"

'' దక్షవాటిక పశ్చిమ ద్వారభూమి ''

ఆని '' దకవాటి, దకవాటిక '' పదములను,

' చకపురమున నుత్తరద్వారమందు'' ఆని " చక పుర'' పదమును [పయోగించియుండిరి. ఇతనికంటె రెండుశతాబ్దములకు పూర్వమున్న '' వేములవాడ బీమ కవి'' యు,

"ఘనుడన్ పేములవాడ వంశజుడ దాజారామ భిమేశ నందునుడన్" అని "దాజారామ" శబ్దమునే ప్రయో గించి యుండెను.

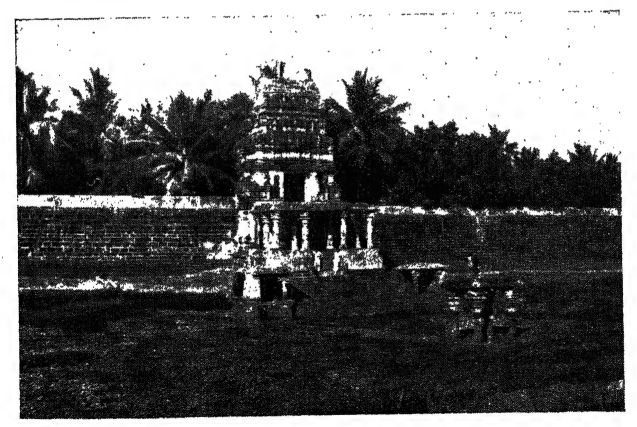
కాని (పతాపరుడుని యాస్థానమందున్న మహామహెళా పాధ్యాయ విద్యానాథ మహాకవి రచించిన " ప్రతాపరుడ కళ్యాణ" నాటకములో పంచమాంకమున ప్రభువృస్తతా పమును వర్టించు ఘట్టమున" త్రిలింగ" దేశప్రశంనలో శ్రీశైలకాళేశ్వరిః (దా జౌరా మ ని వా సి నిశి" అని దాసి యుండెను. ఈ " త్రిలింగదేశ" నిర్ణయమునందే, మూడు ప్రసిద్ధ లింగములను పేరొక్కనుటలో " కాకునూరు అప్ప కవి" (లక్షణ గ్రంధక రై) "శ్రీ ఓతిధర కాళేశ (దాజారామంబులనుగుడనరారు" అని దీనిని "(దాజారామము" గనే పేర్కొనెను. అందు వలన నితుడు (తిలింగ నంజ్ఞావిషయమున "విద్యానాథు" నే యనుకరించినట్లు కనిపించుచున్నది. వీరుభయులు మాత్రమే "(దాజారామ" మని (వానిరి. దీనిని "దాజారామ" మని సవరింతుమన్న, నతని శ్లోకమునకును నితని పద్యమునకుంగూడ ఛందోభంగము కలుగుచున్నది. కాని యా ప్రాంతముల (దాజారామము లేనాడును లేవు.

మరియు నిది దక్షుని పట్టణమగుటచేతను, దక్షుడిచ్చ టనే యజ్ఞముఁజేయుటచేతను ''దక్షపురి, దక్షవాటి'' యను (పయోగములు పెక్కులుఁగలవు. ఇందువలన ''దక్షనంబంధ త్వాద్దాశారామ ఇత్తితన్నామ'' అని పూర్వులు నరనముగా నమన్వయించిరి.

కనుక శ్రీనాధుఁడు భిమేశ్వర పురాణము, తృతీయా శ్వానములో

" దక్ష్ పజాధినా - థ మహాధ్పర్షక్రియా దీశాధిక పుణ్య – దేశమునకు "

ఆని వర్ణించెను. ''శ్రీ కులోత్తుంగచోళుడు, విష్ణవర్ధన మహారాజు, పొదకోమట్ వేమారెడ్డి, వీరభ[జారెడ్డి''



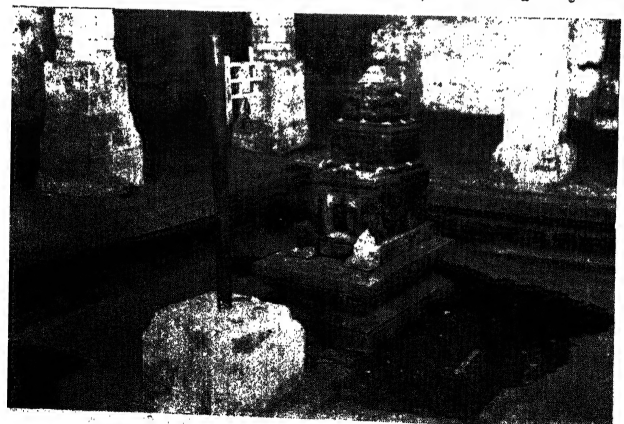
తూర్పుగోవురము - (పాకారము - న ప్రగోదావరము

మున్నగు (పభువులును "శ్రీమన్మాండలిక బౌద్దన ఖీమన మంతి "గోంకన, గుండన" ముస్పగు ఆమాత్య శేఖరు లును తమ శాసనములందు దాకూరామమని చెక్కించిరి. సాకుయిండియన్ యిన్స్క్రిప్టన్సు 4 వాల్యూం నెం. 1020 రు శాననములో) ''దాజెరామేశ్వరాయ త్రిభువనగురవే ఢిమనాభాయ భక్త్యా'' అనియు, నెం. 1031 రు శాననముగ "శుభవమదిత దాజారామ ఖిమేశ్వరాయ" అనియు, నెం. 1090 రు శాననమున ''మహీపతి న్సమదిశత్సౌజన్య రత్సాకరోదాజారామనివాసినె భగవతె భిమేశ్వరాయ." అనియు, కొన్న శాననములందు ''దాకారామమ ఎయు మరికొన్ని శాననములందు "పెద్దదాకరేమి శ్రీ భిమేశ్వర మహావేవర'' (నెం. 1104రు శాననము) ''(గుర్రధ వాదినాంట పెద్దడాకరేమి శ్రీ భిమేశ్వర మహాదేవరకు" (నెం. 1364 రు శాననము) ఆనియు చౌక్కించిరి. కొన్నిట "దకరేమి" ఆనికూడా కలదు. ఇది దక్షారామమునకు ప్రాకృత భాపా రూపము.

#### భీముఖండము - భీముమండలము

పంచాకత్ ఖండాత్మకమైన స్కాందమున యీ కేత్రి మాహాత్మ్యమునుంగూర్చి వ్యానుండొ కభాగమును ''భీమ ఖండమ " ని రచించెను. దానిని శ్రీనాథుండు తెనిగించెను.

అందు తారకాసురుని వధించు ఘట్టమున నిట్లుకలదు. తొల్లి కీరసాగరమును దేవాసురులు మధింపగా "అమృత లింగమొ " కట్ యుచ్బవించెను. దానిని తారకాడురుడు దేవతలకందనీయక, బలపంతముగు గోనిపోయి దాని నక్తి భ క్తితో పూజించి తన కంఠమున ధరించెను. అందువలన సతఁడు సురలకజేయుడై దేవతలను బాధింపమొదలిడెను. వారతని బాధలకోర్వజాలక యీశ్వరునితో మొరజెట్టుకొనిరి. అప్పడు తన కుమారుడైన షణ్ముఖుని పిలిచి, యమర గణముల రక్షింపుడుని చెప్పిపంపెను. అంత నా కుమార దేవుడు దేవసేనానియై తారకునితోఁబోరియాడిపోటెచ్చెను. ఆప్పడు తారకుని ఆకుఠింత బలముసకచ్చెరువంది కుమారస్వామి నారదుని యతని ఆయుదుునకు కారణ మేమని యుడిగెను. నారదుఁడు వాడు శివపూజాభురంభ రుఁడు. అతని మెడలో ''ఆమృతలింగము'' స్నంతవరకు వానిని జయించుటేరికిని శక్యముకాడు. కాన ముందు దానిని భేధించినచో నతని జయింప సాధ్యమగునని బోధిం చెను. అంత కుమారుఁడు తారకునికి తారకమగు యా యమృత లెంగముసు తొలుత నిశితబాణములతో కొట్టగా సది పంచఖండములై దేవేం(దుని యుద్యానవనమునఁ బడెను. దానికాచ్చాదనముగ నౌక గొప్ప వట వృశము పెరి



వైఋతిడిక్కుననున్న అలయడ్పేశ్యము. (ఇందు బాలఖీమేశ్వరుని విగహము కలదు)

గెను. ఆ ఖండపంచక మందే యంతర్హితమై చాలాకాల ముండెను. అంత నోకనాడిం[దుడు యైరావతమునెక్కి తన యుద్వానమున విహరించుచుండగా నా దేవదంతావళము అమృతరింగఖండపంచకమున్నవట వృక్షము దరికింజేరి దానికి [పపఓణమొనరించి నమన/\_రించెను. కాని యం[దునికెందుకు ఆ గజరాజమట్లోనర్సైనో తెలియ దయ్యైను. అప్పడిం[దుడా వారణేం]దమునడిగి విషయ మును తెలుసుకుని ఆ అమృతలింగ పంచఖండములను తనకుఁజూపుమని వేడుకొనెను. అపుడైరావతము నా వట వృక్షమునుం బెకలించియందున్న లింగములనుంజూపెను. అందు నాలుగు ఖండములుమా(తమే యింగదునికి కన పడెను. ఐవవది కనపడలేదు. అందుకు కారణమునడు గగా నీ వహల్యాజారు.డవై న కారణమున నామహాలింగము మీకు కనపడదని చెప్పెను. అప్పడిం(దుఁడు పశ్చాత్తాప ముంజెంది, ఆ ఖండములలో నొక్కదానింగొనిపోయి కృష్ణా తీరమునఁ (బతిష్టించి పూజించి తనకు నం(కమించిన మునిపత్నిగమన పాపమును పాగొట్టుకొనెను. అది యింగ్రామనిచే ప్రతిష్టించ్ అమరిశ్వర లింగ మనియు, జే(తమునకు ''అపురావతి'' యనియు పేస్లు కల్గెను. ఇట్లై చం(దుడు గుణిపూడి భేమవరములోను, కుమారుడు సామర్లకోటలోను, శ్రీ జనార్ధునుఁడు షీరారామ

మైన పాలకొల్లులోను (పతిష్టించిరి. కాని యా లింగ మా వటమూలమునుండి భయంకరమైన (పణవనాదమును ేసియుచు, యా దక్షవాటికయందుపడెను. అందువలన నిదిన్వయంవ్యక్ష లింగమయ్యోను. వెంటనే దానిని నష మహర్షలు మ్రత్యేమమొనర్పఁ (బయత్నించిరి. కాని యచ్చట గంగ లేకపోయెను. నక్తమహర్హులు గోదావరిని తెచ్చుటకు వెళ్లియుండిరి. వారు వచ్చుట కాలస్వమగుటచేతను ఆలన్యమైనచో రాక్షసకాల మానస్స్లమై లింగములను దాసవులే ముందు పూజింతురను భయమున (శీ సూర్యభగవానుఁడు కైలానమునుండి పరమశివుని దాజారామమునకుంగాని తెచ్చి, భీమేశ్వరునకు [పథమార్చనమును తానే కావించెన్ను తరువాత స్త్రప్తమహర్షులు గోదావరి జలమునుఁగొని తెచ్చి పూజించిరి. ఆ లెంగము వచ్చునపుడు ప్రణవనాద మును భయంకరముగ ధ్వనిసేయుచు వచ్చుటచే నీ దేవునికి ''భీమేశ్వరుడని'' పేరిడి**రి.** మరికొందరు సమ్ముద మధనకాలమున పాల్కడలిలో నుద్భవించిన ''హాలాహలము''ను లోకళాంతికై తాను గ్రహించి కంఠ ముస్తనుంచుట (యిట్టి భయంకరమైన కార్యమును లోకాను [గహముసకై చేయుట] చేత ఖిమేశ్వరుండను పేరు సార్థక మైనదని చెప్పెదరు. ఇది యిట్లు సూర్యునిచే (పతి ష్టింస్ (బడినట్లు పురాణములందు కలదు. '' వెండియు



ఆలయనిమావ్రము - పశ్చిమ గోవురము

చండబానుకృత (టెతిమ్టుండును, నాఖండలముఖనిఖల బర్జార్ము ఖ శిఖామణిమయాఖకిమ్మీ రీతచరణార పెందుండును, నట్రపాతాళ భువనవిప్కంళనిఖేజ్ద నమా సెచితావిబాజావుండును, దివ్యామృత న్వయంభూర్ డ్జ్యోతి స్టింగమయమూర్తిధరుండునైన భీమేశ్వరుండు భోగమోక ట్రమాన దీకాధుకంధరుండై యందు వసించియుండె." అని గ్రీనాధుండను వచించెను. మరియు నట్లమహర్హలు గోదావరి యువకముసుంగాని వచ్చువఱకే, నూర్యునిచే స్తతిష్ఠితుండై, స్వామీ యర్పించంబడుట చూచి ఏన్మితు లైరని,

"తారువలచిన శుభవేళ - దక్పుకుండ నం[పతిష్ఠితుఁడై నుమార్చనముఁ గొన్న యమృతరింగంబు భిమనాయకునిఁ జూచి చాల విస్మయమందిరి - నష్తమునులు "

అని కలడు. ఈ లింగము భూమిపై 15 ఆడుగులు యొత్తు కలెగి 3 ఆడుగుల వస్తులము కలెగి పాలరాతివలె కస్పట్టు చున్నడి. కాని యిది నృటికలింగము. ఈ లింగము పాద



ఖిమేశ్వరలింగము - ఆడుగుభాగము

మూలమున 3 అడుగుల యొత్తు 3 అడుగుల చవకమైన పానువట్టము కలదు. డినికే యుత్తరముసకు సోమ నూతముంగలడు. దీనికి చుట్టును రెండు తెరిచుట్టు మాలికలు కలవు. దీనిని '' చీకటకోణసు ''నియు, యిచ్చట స్వామి దర్శనమును ''చీకటకోతి దర్శనమ''నియు సందురు. ఇచ్చు దీపములుండవు. పూర్వము మాణిక్యము లను మణులను దినికి చుట్టూయుండు ప్రాకారములో ವಿಗಿಂವಿ ಯುಂವಿನಟ. ಆ ಜಿವಮಣಿಕಾಂಹುಲೆ ಯಕ್ಕುಡ వెలుతురు నిచ్చుచుంచెడివట. తురుష్కుల దండయా(తల కాలములో నీమణులను దోచుకొందురను భయమున అమ్మవారు వాటిని 'సాధారణమైన పాపాణములవలె కన్నట్లుఁగాక!' అని శపించెనట. ఇప్పటికిని (కింద గోడల యందు అవి శిలలవలె కనపడుచున్నవి. ఇంక లింగ మునకు ద&ణపార్వ్యముస నల్లగను కర్మశముగను నుండును. వామపార్వ్యమున స్పిగ్గముగ (సున్నగ)సు శ్వేతముగను నుండును. దఓణభాగమున గజాంబరత్వ మును స్పురింప చేయుచున్నది. కసుక వీరిని "అర్థ నారీశ్వరుడు"ని కూడ యందురు. ఇది చంచారామము లలో, కుమారారామ అమరారామములలోని లింగములనే పాలియున్నడి. గాని లింగమంతయు గుంఓలు గుంట లుగా కొట్టుణడియున్నవి. ఇవి తారకాగుర యుద్దమున, కుమారస్వామిచే కొట్టబడిన "బాణకతముల "నియం శిరస్సు పైన నున్న నన్న గాడియు, మూడు గుంటలుడు, స్వామి కరాత వేషమున అర్జునునిరోం బోరాడినప్పడు తగిలిన దెబ్బలు అనియు చెప్పదురు. వీటిని ''పార్థ బ్రహరణము" లందురు. ఈ శిరఃపూజకొరకు మేడకట్టించఁబడినది. మేడ పైననే అభిపేకములు పూజలు నివేదనలు జర్పుటావా రము. మేడపైన పానుపట్టము లింగముసకు అంటక విడిగా నుండును. అందుపలన అభిషేకతీర్హము (కింద నున్న పానువట్టమునుండి సోమన్యూతమున పడును. పై గర్ఫౌలయమునకు నాలుగు (పక్కలను ద్వారములును, తిరుచుట్టు మాలికకు నాలుగు వైపులను గవాకములును కలవు. శ్రీ స్వామివారికి వామపార్భ్యమున ''పార్వతి" పద్మాననాసినయై కూర్చున్నట్లు కలదు. ఇది సంతిష్ఠ లీల. ఇట్లెక్కడను స్వామినన్నిథిని అమ్మవారు కూర్చున్న లీల కాన్సించదు. ఇదొక విలక్షణ విషయము. ఈమెను నన్నిథి పార్వతియని పిలుచుచున్నారు. మేడలో అంత రాళికమున నుత్తర పార్ఫ్వమున ''పైడా'' వారిచే స్థవి ష్ట్రప్రబడిన ''పార్వత్ వ్యోగహ'' మొండు కలదు. ఇది సవీనము,

భిమేశ్వరుడి మండలమున నుండుటచే దీనికి భీమ మండల మనియు, భీమఖండమనియు పేర్లు. ఈ మండల మునకు హద్దులు, తూర్పున సముద్రము, పశ్చిమమున యేలానది, ఉత్తరమున తుల్యభాగ దఓణమున వృద్ధ గౌకమి (గోవావరి) ఆని నిక్ణయించం బడినట్లు భీమ ఖండమున.

"జంభరిపు దిక్కునకు సీమ-నలిలరాశి పక్పిమమున సీమ్మతియం-జకతనూజ ద్యుమ్మునతి దిక్కునకు సీమ-తుల్యజాగ చక్తిణమునకు పృద్ధగౌ-తమియెస్ము! ఆని కలదు.

వెండియు నీఖండము పన్నెండు యోజనముల విస్టేర్జము కలిగి నమన్త నంపవల కాలవాలమై తులతూగుచున్నట్లు శ్రీనాధ మహాకవి

''భిమమండలంబనఁ బం(డెండు యోజనంబులమేర కైవల్య కల్వాణ మండపంబును, భోగలక్ష్మీ విలాన భవన పుండరీకంబునునై కుండలాముఖ సంవేహ్య శాదూ౯లతీర్హంబులుమొదలుగాగల శాఖోపశాఖా తీథ౯ బులుం గలిగి, చఓిణ జలధి వేలావనోప కంఠంబున వేదండవదన శుండాకాండ చుళికితోన్నుక్త సప్తగోదావర నల్ల ధారాయువత్కార బృంహత (బహ్మండ గోళంబును, తుల్వభాగా (పవాహలహరికాఘోష ఘుమఘుమాయమాన దిగ్విభాగంబును, యేలానద్ మాత్సకాయమాన కేదార జే(తో నంపర్ధితానేక(పిచ్చాఖేద నంపత్సంపన్నంబును,. ఫలభరిత నారికేళ పండమండిత(పాడపీఠాపురోపకంఠ సీమాబహిర్బాగంబును, మాతృకాయమాన గోదావరీతీక పుణ్యా(గహారపరంపరాభూనిలింపనంపత్సంపాచితాధ్వర ్రకియా సమాహూత పురుహూతాది దేవతాకచంబనంబాధ నంచరితంబును" ఆని వర్ణించుటచే నీ స్మమైభవము వెల్లడి యగుచున్నది.

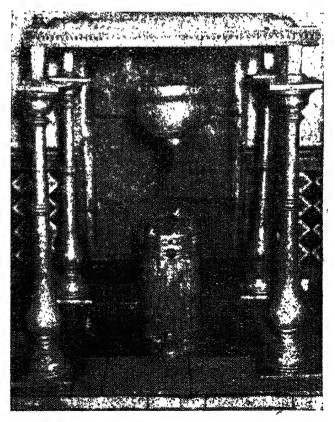
# భీమేశ్వరుండు - జేత్ర మాహత్మ్యము

ఈ కేడ్డ మాహాత్మ్యము స్కాంచవురాణములోను, బ్రాహ్మంత పురాణములోను విప్పలముగా పర్టించబడినది. దమడిచట రుజ్ఞముబజేసెను. ఆందు త్రిమూర్తులు, జేవ తలు, మునీశ్వరులు యుండగా నిండు నభలో నతీడేవి నపమానించెను. అప్పడాయవమానమును దాజాయణి భరింపలేక నాయజ్ఞ వాటముననే యోగాగ్నిచే ప్రాణత్యాగ మొనరించుకొనె. అందువలన నీ స్థలము ''దక్షయాగాగ్ని త్రతయ తీర్థ''మని పేరుంగాంచెను. ఇచ్చటనే పార్వతీదేవి తపంటానర్బి యాశ్వరుని కర్ధాంగియైనది. హమవంతుండును యుక్కడ తపమొనర్సి శివ్వని యుల్లునిగా చేకొన కలిగెను. పూర్వము వ్యామండు కాశికాకెడ్డతము మోక దాయకమని తలచి, యందుండుటకై మున్నూరుగురు శిమ్యలతో కాశికి వెళ్లియుండగా, విశ్వేశ్వరుండు వ్యాసుని మనకస్థార్యమును పరీకింపనెంచి, యా మహర్హికి యేడు దినములు కాశీపురమున భికలేకుండ చేసెనట. అప్పడు

వ్యాసుఁడు కోపించి, కాశిలోని (బాహ్మణులకు మూడు తరములవరకు "జ్ఞానభక్తి ధనములు లేకుండుగాక"

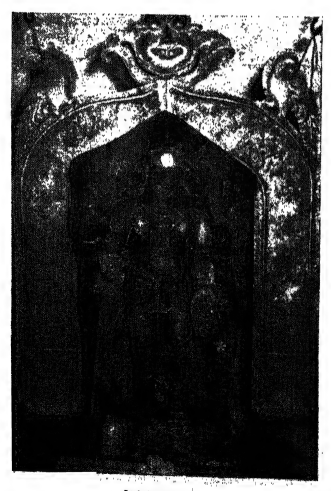
'' మాభూత్రై పూరుడ్విద్యా దూర్తూత్తై పూరుపందనం మాభూత్రై పూరుష్థక్షణ కాగ్యాంనివసతాంనదా m" ఆని శపించెనట. అంత విశాలాశ్వరశ్వవహై '' నాయణ

అని శపించెనట. అంత విశాలాక్కిపక్యకమై " నాయనా, కాశిలో నీ కన్నమునకు కజవాయెనా? ఆన్నహ్హార్డ్ల నెఱు గవా?" యని వ్యాసు నాదరించి శిమ్యఅతోకూడ వారికి తృక్తుగా భోజనముపెట్టిన తరువాక వారాసీనులైయుండగా విశ్వేశ్వరుడు విశాలాషి అమ్మవారితోకూడ వచ్చి నీవు నా కాశ్ని శపించితివి. కనుక నత్వరమున నీ ఏ కాశిపురము నుండి శిమ్యలతోకూడ లేచిపామ్మని శాసించెను. అపుడా మహర్షి యొక్కడికి పోవుటకు తోచక చింత నొందు చుండోగా, విశాలాడి వ్యాసునింగని ''వత్సా! చింత నొంద కుము. అన్ని విధముల కాశికాపురమునకు తుల్వమగు దాకూరాచుమున్నది. నీవచటి కోగు"మని చెప్పెడు. అపుడు వ్యాసుండు శిష్యసహతుంతై కాశికాపురమును విడిచి గయ [పయాగాది కే[తములను సేవించి జగన్నాథుని భజించి, సింహాచలమున కరుడెంచి వరాహలక్ష్మీనృసింహుని కొనియాడి నర్పవరముస కరిగి, తుల్యభాగాతీరమందుస్న ఆగస్త్యేశ్వరు సవలోకించి, ఆగవ్యామహర్షి యాగ్రామమున నుండెను.



భిమేశ్వరలింగము - మీదభాగము

అగ్రస్త్యమహర్షియు, కాశిలో విశ్వేశ్వరునకు, వ్యాసునకు జరిగిన నంభాషణముసు విని వ్యాసుని చింతించవల దనియు, అన్నివిధముల కాశీపురముసకు తుల్యమగు "దాజారామ" కే[తమున్నదని చెప్ప తానుగూడా వత్తునని లోపాముమ్రానహతుఁడై వ్యాసునితో గోదాపరి తీరమున కుంజునెను. మార్గమధ్యమున నందర, బిల్వవనము, ఓంకారవురము మున్నగు కే[తములం జూఏంచి వకారాచుమును చేరునరికి ఉదయము రెండు ఘడియల [పాదైక్కాను. మధ్యాహ్నమునగాని పురమును (పవేశించ రాదని అంతవరకు వ్యాసుఁని శిమ్యలతోఁగూడ యాకన మున నుండి భీమమండలము నంతయు చూపించెను. ఆగ స్వామహర్షి, గౌతమ, సింధు, కౌంలేయ, కణ్వనదులను, [బహ్మసంవేద్యము, కొటిపల్లి (సోమేశ్వర కె(తము) పట్టిన మందలి వీరభ[దాలయమును రాజమహేం]చపురమున వెలనియున్న మార్కండేయాలయమును కుమారా రాయములోని కుమార భిమేశ్వరుని, పిఠాపురములోని మాధవదేవుని, పురు హెరుతికను కుక్కుటేశ్వరుని చలిపెల



వీరభ్రదస్వామి

చల్వలేశ్వరుని, కుండలేశ్వరమునునున్న సంగమేశ్వరుని, అంతర్వేదినృనించుని గూర్పి చెప్పరి. తరువాత మధ్యామ్మ నమయమున చకవాటేశను (వవిశించి నట్లిగోచవారి నరి చరమున స్నానిమాడి భమేశ్వరునిగగాల్ని కృఠార్థుడైనట్లు కన్పట్టుచున్నది.

> మానకిక్యేశ్వరి - శంకరాచార్యులు (చూ. ముఖని(తము - (తిపల్లవిక్షమ)

ద్వితీయావరణములో సుర్వర ఏదాముల్ సముద్ధ శ్రమ్మున "శ్రీ మాతుక్యాగ్వరి"ని అని గంగరావార్యులవారు బ్రత్మించిరి. ఈమె అస్టానగమువాగనులలో దొక్తారే. తంగ్రశకారులు అస్టానగర్వక్ష ప్రవమ్మలను గూర్ని

" అంకాయాం శాంశరీనిని కాయాడ్ శాంచికావురి ట్రమ్యమ్న గృంఖలానినీ దాయుండా (కొంచనిట్లనా అలంపురె జోగులాంటా శ్రీశైర (భనస్వాంవికా ఓడ్యూనా గిరిజానిని "మాటిక్యారడ్డవాటికె". కొట్టాపురె దుహాలక్ష్మీ దుర్గానిజరిసువాటికె ఉబ్జయిన్యాం మహాకాళ్ హీకాయాంపురుమూతికా హరిశేడై కామరూపా (దయాగెమాధివిశ్వరీ జ్వాలాయాం మైష్టనీ దేవీగయా మంగళగొరికా వారాణప్యాం దిశాలాకీ కాశ్మీనికు సరస్వతీ" అని నిర్ణయించిరి.

భిముఖంతములాకూడ శ్రీవాళుండు " వృధివిం అమనెనిమిటి యాగా పతక శ్రి గణుములానెంచి నర్వకృఠ - గారంపగుచు భిమనాళుని నన్నిధిం - (భిమవెలంము మాణికావెవి నకల క - ల్యాఖమూ రై"

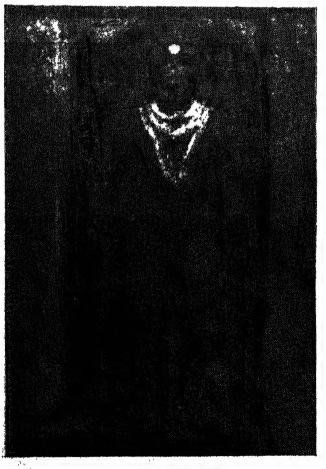
యని వర్హించిరి. ఈమె మహాలాచ్చ్యాగ్యాతి, నకలాభిష్ట బ్రాంకి. ఈమె పీఠము సాల్మగాను నిర్మితము. ఇదిమొక గొప్ప విలక్షణమైన విగ్రహవిశేషవు.. ఈమె నకల దిగంతవిశ్రాంత క్రిక్తింగల కల్యాణమూర్తి. అమ్మవారికి యొదుట యోడు అంకణముల ముఖమంటపమును అందు పాల రాతిసింహవాహనమును కలపు.

#### భీముప్రాసాదము - పరివారదేవతలు

్శీ స్వామివారు వెలసినచోటనే తొలుత ఆలయము కట్టబడెను. దీనినికూడ పూర్వ చాళుక్య (పథువులే కట్టించినట్లు పలుశానములందుకలదు. ఇదియు కుమారా రామమును యొక విధముగానే కట్టినట్లు కనపట్టును. స్వామివారికి చుట్టూ నష్ట ఆవరణములును, ఆరుపాకార ములును గలపు. మేడకు (పదశ్శిణ విధానముగ మొట్లుకట్టర బడియున్నవి. ముఖమంటపమున మేడపైనుందరముగు యొక నంది కలదు. ఇందాగ్నేయ భాగమున వినాయక

వి(గహమొండు కలదు. గర్బాలయము మేడ పైభాగము నుండి, నలుబదియైదు అడుగుల యెత్తుగల చతుక{శమెన గౌప్పవిమానముకలదు. ఇది నాలుగు పలకలుగా కోణములు తీర్చణుడి పంచ కంఠములు కలిగి యున్నది. దీనికి " పంచకేతకి" విమానమని పేరు. ఇట్టి విమానము దక్షిణ దేశమున ''తిరుక్కుయంగుడి''లోను, ఆంద్రమున ఆమరావతి శుమా రారామములలో (గలపు. ఇంక ఆలయము చుట్టుగు 36 స్టంభములుఁగల బేడాచుంటవములు రెండు అంతమ్లులు కలపు. మొతమైనను క్రించకూడ 25 అంకణ ములుగుల గొప్ప అస్టానమంటపమును ఆగ్నేయ భాగమున కల్వాణమంటపమును వాయువ్వభాగమున డోలామంటప తృతీయాభరణుయున దాయవ్యదిశను ముగు కలపు. సౌమవార మంటనము  $16 \times 8$  స్త్రంభములు కలిగినదిన్నీ, నై రుతీకోణుమున 8 🗙 4 - నృంభములుఁగల మంగళవార మంటడమును కలవు. ఇందు వారోత్సవములను సం వత్సరాది. పండుగనాఁడు సోమవార మంటకవుున స్వామిని ವೆಂಪೆపುವೆನಿ ಬೆಂಪಾಂಗ (ಸವಣಮುಮ, ವಿಚಯದಸಮಿ ೮ ಜುನ మంగళవార ముంటకమున స్వామిని వేంచేపుచేసి, పారు వేటోత్సవమును జరుపుటాచారముగా వచ్చుచున్నది. (కించ ఆస్టాన మంటపమున స్వామి కభిముఖముగ 3 గజముల యొత్తను రెండు గజముల వెడల్పునుంగల గొప్పనందీశ్వర వి గహమును, ముఖమండపమునకు దక్షిణాభాగమున శ్రీ అంజనేయస్వామివారుడు, ఆగ్నాయ కోణమున భీమనభయుడు, ఈశాన్యకోణమున స్వామిని [పతిష్ఠయొనర్చిన '' సూర్యభగవానుండు''ను [పతిష్ఠతులై ಯುಂತಿರಿ. భీమనభయనగా యేకపీఠమున 108 భిమేశ్వర లింగములు (పతిష్టించ:జడి యుస్పవి. ఇట్లు కాశీలో చిశ్వేశ్వరనభ యొకటి కలదు. ఇట్టి సభలు యిక్కడను, గాశీలోను తప్ప మంజెక్కడను లేవు. ఇంక బేడామంటపములలో (పాంగణమున యొకమ పార్వ్యమున నవ్యగహములును, నుడిపార్శ్వమున ఆష్ట్రదిక్పాలనులును [పతిస్థంపఁబడి యుుడిరి. అష్టదిక్పాలనులను [పత్యే కాలయము యిక్కడ తప్ప యొక్కడను కనుపించుట లేదు. దీనికిముందు అభిముఖముగా వీరభ్మద పటుక ఖై రవాలయము **లు** వరునగా కలపు ఆగ్పేయమునుండి నాకులేశ్వరుఁడు, చతుర్ముఖ బ్రహ్మ, లక్ష్మీ గణపతి వి[గహములు | పతిష్టతములైయున్నవి. ఈ గణపతిచేవుని తుండము అన్ని గణపతులవలె వామ పార్వ్యముసకు తెరిగి యుండక డఓణా (కుడి) పార్న్వ మునకు తిరిగియున్నది. అందువలన నీ స్వామికి ''చఓణా వర్ష గణపతి" యనిపేరు. అదియోక విలకణమైన విషయము. దీని(పక్కను ''కల్యాణమండ్రప్'', మొకటి

కలదు. ఇందు భక్తులు వివాహములు చేసుకొను యాచారము కలదు. అందువలన దీనిని "పెండ్లి" చుంటపముందురు. ఇది (శిమాణిక్యాంబాలయమున కథముఖముగానున్నది. దీని (పక్కను జేత్రపాలనుడ్డాన (శి లక్ష్మీనారాయణస్వామి యాలయముకలదు. శ్రీస్వామివారి వామాంకమున లక్ష్మి అగపాయినియై యుపవిష్టురాలైయున్నది. ఇది ఆస్టాన లీల. చడిను ద్వారమునకు చశ్చిమ భాగమున వరునగా ''దిరూపాక్క నటరాణ" ఆలయములు కలపు. ఇంక పశ్చిమ భాగమున నైరుతిమూలనుండి వాయవ్యమూలకు వరునగా '' న ప్రమాతృకలు, సుబ్రహ్మమ్యేశ్వరుండు మహిషానుర మర్షని వి(గహములు (పతిష్ఠంపణుడియున్నవి. నైతతీ కోణుమున ''బాలాలయము''ను, ఉత్తరమున సోమ న్యూతమున కెదురుగా ''చండిశ్వరాలయము'' కలపు. ఇంకే చతుర్జావరణమున యాశాన్య్మాగమున "కాలమైన వాలండు" మొకటకలడు. ఇది పురుష (పమాణ వి(గహదు). దీనికిముందు ఆష్టరింగములు మ్రతిష్ఠతములైయున్నవి. వీటకి ''అష్టమైరపుల"ని పేరు. దీనికిముందు పుష్పవన మున్నది. ఈ ఆవరణములోనే, దక్షిణ ద్వారమునకు



కాలభైరవస్వామి

పడమరవైవున "దుండిగణపతి"యు, తూర్పుభాగమున "తాండవగణపతి" యుసు గలరు. దీనికి [పక్క [గీ ఆగవ్యమహర్షి [పతిష్ఠతమైన "ఆగస్ట్వేశ్వరుండు" బు, దీనికి [పాగ్బాగమున "కాశ్విశ్వేశ్వర, అన్నపూర్ణ, మేధా దవిణామూర్తుల"ను, [శీ వ్యానమహర్షి [పతిష్ఠించౌను.

#### హిమవంతుఁడు - శివరాత్రి

ఈ ఆవరణములోనే సోమవారమంటపమునకు తూర్పున నౌక గొప్ప లింగముకలదు. వీరికి "హమవంతుడు"ని పేరు. హమవంతుడిశ్వరుని యల్లునిగా కొడుటకు యా వ్రలమున తపంటెనర్పి సిద్ధినింటెంటెనట. కాని శివరాత్రి నాడర్థరాత్రమున యోలింగము తన యల్లుని సేవించుటకై కైలానమున కరుగుచుండునట. కాన అనాడు లింగమ దృశ్యమగునట—ఇట్టి దృష్టాంత మిప్పటకిని జరుగు చున్నదని జనశృతి.

### ద్వాదశలింగములు - పంచతీర్ణములు

ఈ షెత్రమున ను(పసిద్ధములైన ద్వాదశలింగములును, పంచతీర్థములునుంగలపు.ద్వాదశలింగములనగా, ఇం(దాది దోవతలు ఖీమేశ్వరుని సేవించవచ్చి, "నష్ణగొదాదరి నరో



్ శ్రీ అక్కి నారాయణులు (కే[తపాలకులు)

పరము "న స్పానమాడి ఖీమేశ్వరు సభిషేకించి పూజించి తామొక లింగమును స్థాపించుచూపద్చిని. అదియే ద్వాదశ లింగములని (పనిట్టము అయ్యాను. ఇవి చున్నిచు చేవతలచేతను ననకాది. నిద్దులచేతను (పతిడ్డతములగుటచే మహ త్తరమైన మహిమగలవయ్యాను. ఇం(రునిచే (నరిజ్ఞుక మైన మూర్హికి "పాకశాసనేశ్వరుడు"ని మీరు. ఇచ్చన యం(చేశ తీర్వముకలడు. వీరింగొలునువారలను న్వర్తమం గాక యిర్మదత్వముకూడ కలుగునినిరము, దక్షవాటకకు తూర్పుభాగముననున్న సిస్టి(పతిష్ఠతమైన సిస్టెశ్వరంయిన, నకల దిమ్లలును దిన్నించునదియు, ననకననలకనాదులచే స్టాపించబడిన '' యోగిశ్వర తీర్హము'' నర్వార్తనిట్లిచట్టనయు, యమునిచే (పతిష్టతమైన "యమిస్వర్లు"ని సేదించిన యువమృత్వువు నివారణమగుపనియు. "గాళోగ్వరుండు" కామితార్థ స్థపాయకు ఉదయం, ''పిరభ్యవగ్నరు ఉం'' శ్రమ ముగా తపన్నిద్దిని కలిగించునినియిం, ''(బహ్మోగ్సరుంచు '' [యహ్మజ్ఞానము నిచ్చుననియు. శ్వతమాహిత్య్యమునc గలదు. మరియు కాలమైరవుని చేతిలిన కహల మీచ్చట జారి గోదావరిలో చడెడు. అందువలన నది కపాలేశ్వర తీర్థమయ్యాను. ఇచ్చట కాలభైరవుఁడు కపాలిగ్వాతని (పతిట్టంచెను. వీరిన్ సోవించువారలకు నర్వహిసములు కాలమైరపుని చేతి కపాలమువరి తొలుగుననినిను. నుక్కు టేశ్వరమున పూర్వము కొడిపుంజులు లింగమునకు (వవ కిఎమోదర్ని మోకేదటరు గాంచిరవదిందు, అందువలగే ర బేధుగకు ''కుక్కుబెక్వరుగడి''ను నాడుదు. సార్జకమైన దద్యం, చంద్రప్పతిస్తునుగు సామేశ్వరులను జైలాన మొదుగుదనియు, మహేశ్వరతీర్ఘము పతృద్ధుక్తి హేతు పైగదనియు, యెందుచేసిన పిండ్రసదానాడులు అనంత థలవాయకములనియు, (శీ రామ చం/దవరమాత్మచే గోదా వరి తీరమున (పతిట్టెందలడినచోకు ''రావేశ్వర తీర్హ'' మయ్యాననియు యా బెవునకు "న్రక్షకోటి రామలంగేశ్వ రుడ్"ని పేరనియు, యిత్యకు బ్లాన మోజేకుల నినంగు చుండుననియు, పతుణ పోవునిచే (పతిష్టలపణుడిన లెంగ మునకు వరుణేశ్వరుడని పేరుకలిగినచనియు, వానలు లోనవుడు, యీ లింగమునకు సహృసహుటాఖిమేక మొన రించినచో నమృద్ధిగా వానలు కురియుననియు, అష్టదిశ్చా లక ప్రతిష్ఠతమైన రుడ్డ లింగము ఆరోగ్యము\_కి ప్రదమునై యుండునని భీముఖండమున వర్షింద్రబడి యున్నది. ఇంతవరకేల? ఇది కాశిక్షితముకంటె మిన్నమైనదని కూడ వ్యాసుఁడు—

రాశిక్షిత్రమృతోజీపీ పునర్జన్మ శివాకృతి:

చిత్రం దక్షపురేజీపీసజన్మ నశివాకృత్యి 11 ఆని చచించెను. అనగా కాశీపురమున మరణించిన వారికి యాక్షత ప్రభావమున పునర్జన్మకలుగును. కాని కేవలము యా శ రాంశ నంభూతుఁడై శివాకృతిని ధరించి జనించును. దూరామమున మరణించు జీవికి, శివాకృతియులేదు, పునర్జన్మలేదు. ఈ జేత్ర (పథావమెంత చిత్రము ? అందే— "మతోనా స్వాపరంభైవం నదేవీగిరిజానమా

దజారామాత్పరం జేతం నభూతోనభవిష్యతి ॥" అని స్వామియే చలికినట్లు కలదు. మరియు నిది కాశీశేత్ర ముతో తుల్యమగునని,

స్ ॥ భిమేశ్వరేశ్వర - శ్రీమహ బేవుండు । బావుధామమౌళి విశ్వేశ్వరుండు నష్ట్రోబావరి - నలిల(పవాహంలు । సాజాత్కరించిన - జహ్ముకన్య తెరుచుట్టుమాలెలో - తెరమైనగణుచతి । యేకాంతడుండివి -మ్మేశ్వరుండు దమ్మిందునన్న - చండపానిశుగడా । బాంపంగచండపా - మేశ్వరుండు

గి ॥ మైరవస్వామి శ్రీశాల - మైరవుండు । నంది నందిశ్వరుండేమి - నందియంబు దక్షవాటంబు శాశిశాస్త్రలముశాచె? త్మికరతోజనత్యవ - త్యీనూజు ॥

ఆది, ఆగస్తు్యుడి జె(తముసుగూర్చి వ్యామదికింజెప్పెను ఇందువలన డిదిని '' చెక్కిశాశాశి '' చుదికూడ వ్యవహరించు చున్నారు. కనుకనే,

గ్ ॥ ద్వావశక్షేత శివలింగ తర్శనమున । నెబ్జినుకృతె నిద్ధించు - నట్టినుకృత మాకణంబున సిద్ధించు - తకవాటి । రామనాథేశురగన్నులా - రంగరగనిన ॥

అనుటపల్ల యాష్త బ్రాభావము తెల్లమగుచున్నది. ఇంకను "మంకతు మహర్షి" యా ష్త్రమున తపం బౌనర్స్ సిద్ధినింబొందొనట. దోవేంబ్రుడు పూజించినట్లు, "బ్రహ్మ బ్రత్మితు బాలిందుశేఖరు. మరుహూతుడతి భక్తిపూజజేనా" అను సీనపాదము వలన తెలియుచున్నది. ఇంతియేకాదు. కాశీకన్న యిందో బ్రహావము మెండని యా గ్లోకముపలన తెలియుచున్నది. "కాశ్యాంతుమరణా న్యుక్తికి ॥ అను సూక్తిపలన, కాశిలో మరతుంచినవారికే ముక్తి. "శ్రధ్ధయాదేయమ్" అను యుపనిషద్వాక్య బ్రమాణముపలన, శ్రధ్ధగా నొనంగిన వానికే శుభ ఫల్రపాప్తి కలుగుడు. కానీ యా దాజారామమున యట్లుగాక, జన్మించినను, మరతుంచినముకూడ శుభ బ్రదమె. శ్రధ్ధ చేతనేగాక, యార్వ్యచేసైనను యాపురమున దానము శుభ ఫల్రపదము.

జనసంపురణంవాపి (శేయోభిమేశపట్టణొ ఈర్ష్యయా(శద్ధయావాపి - దాసం నర్వ శుభ(పదమ్య్ అనినుడువంబడినది. అహ్హనుండు తీర్థయాలైకా చర్యటన మున నీ దాజారామమున కరువొంచి భిమేశ్వరుని సేఏంచి నట్లు భారతమునంగలడు.

" చక్తితాగంగనాడద్దయు సౌప్పిన ၊ గోదావరియుజుగ -దాదియైన

భీమేశ్వరంఖుడు జౌడగగుచున్నశ్రీ 1 పర్వతంబుడు జూచి యుర్విలోన 11

అని శ్రీ దుదాం(భదుహాభారతము ఆదివర్వము ఆష్ట్రమా శ్వానము 139 పద్యములో నన్నయ్యభట్టు తెనిగించెను. ఇందువలన యాకే(తము యొక్క (పాచీనతయు పవి(త తము తెలియుచున్నవి. ఇంకను "అఖిలేష్టనంనిస్థి తీర్థము, సోమేశ్వర తీర్థము, హిమవంత తీర్థము. అగ స్త్వేశ, రామేశ,నాకులేశ, గణేశ, (ఖోహ్మశ, లక్ష్మీశ, ఫణీశ, దిచాపాక తీర్థములు కలపు. ఇదియు భోగమోక చాయక ములుసు, పరమ పవి(తములుసైయున్నవి. కనుకనే గంభర్వాది బేవతలు యిందుండుటకై మర్త్యలకుంబుట్ట టీయం నిడుదురని.—



ದುಂಡಿಗಣಪತಿ

భాగమోక మహైశ్వర్య - యోగకాంక భిమమండలింగావుండం - ట్రియడుపుట్ట మర్త్యయోని జనించంగ - మదిదలం[తు వివిధ గంధర్వకిస్పర - విబుధవరులు "విశ్వపతి భిమనాథేశ్వ - రేశ్వరుండు" కర్తయైయుండి భోగమో - కముల నిచ్చు భక్తజనులకు నట్టివై - భవపదంబు మండనము మేదినికి భిమ - మండలంబు ॥

అని అగ<u>న్య</u>మహ**ర్షి** జె(త(పభావమును ట్రపచనము జేసెను.

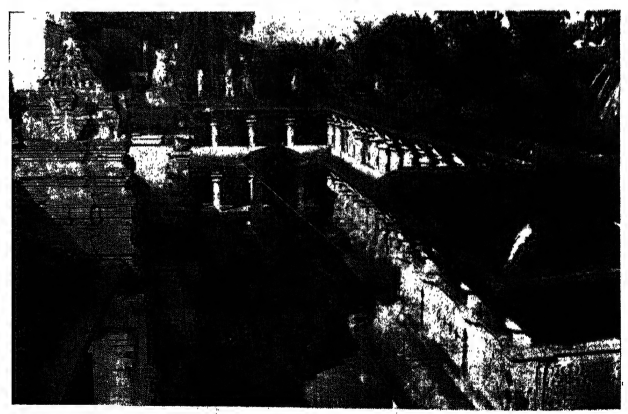
### ఆశ్వత్థనారాయణ - స్ప్రహోదావరీసరోవరము

నాలుగవ ఆపరణమున స్వామికిముందుగా గొప్ప ఆశ్వత్థ వృక్షమొండుకలదు. దీనికి ఆశ్వత్థ శంకర నారాయణ వృక్షమనిపేరు. దీనికి నుమారు 500 సంవత్సరముల వరున్సుండును. దీనిపావవేదికపై భక్తులోనర్సిన సందినాగ ప్రతిష్ఠలుకలవు. దీనికి చుట్టు 200 గజముల బారును, యింతియేవెడల్ఫును కలిగి 5 గజముల యొత్తున గొప్ప నల్లరాతి ప్రాకారము కలదు. దీనికి నాలుగు వైపులను నాలుగు గోపురములు కలపు. ఆందు పగ్సిమ గోపురము పెద్దది. తూర్పు గోపురము ముందు గొప్ప నరోవరము

కలదు. స్వామి నర్బించుటకై న్రస్తమహర్షులు గోవా వరినింగానితెచ్చి దీని యందుంచిరి. అందువలన దీనికి "నస్తుగోవావరి నరోవరమ"ని పేరు కలిగినది. ఎల్లప్పడు నస్తుగోవావరులు దీనియందంతర్వాహినులై బ్రవహించు చుండును. అందు మూడు మంటవములు కలపు. అందు దక్షిణోత్తర మంటవములయందు నస్తమహర్షుల భార్యలాను నుత్తరమంటవమున శ్రీ భమేశ్వర పాదుకలును చిహ్నితములైయున్నవి. మధ్య మంటవమున తెప్పాత్సవము జరువునవుడు స్వామిని వేంచేవు చేయుదురు. కాన దీనిని తెప్ప మంటవమందురు. అందొకగ రైమున్నవి. అందులో నిమ్మకారు వేసినచో గోటపల్లిలో తేలునట. అది అంత ర్వాహినికి గుర్తు.

### అష్టసోమేశ్వరములు - చందుని(పతిష్ట

సూర్యభగవానుండు స్వామిని (పతిక్తంచి (పథమార్చ నము నల్పుచుండగా, చండకరుని తీక్షతను, దేవతలు ఋప్యాదులుకూడా భయపడి, స్వామిని సేవించుటకు సన్నిథికి పోజాలక చందుని (పార్టించిరి. అన్నడు చందుండు స్వామికి ఆస్ట దిక్కుండు గాంతి లింగములను (పతిడ్డంచి చల్లవర్చెను. ఈ ఆస్ట కి.తములు చంద (పతిడ్డతములగుటచే సోమేశ్వరములని పేరుంగాంచినవి.



అలయపుటుత్తర మూల - ఆమ్మవారి ఆలయం. ఈయలమంటపము

ఇవియు పరమ పవిత్రములైనవి. తూర్పున "తనుమళ్ల," దక్షిణమున " కోటిపల్లి ", పశ్చిమమున " సోమేశ్వరము", ఉత్తరమున "వెళ్ల" కోణములందు "వెంటూరు, దంగేరు, నంపర, భీమవరము." వీటినే అష్టసోమేశ్వరము లందురు. మరియు పూరాణములలో నీ భీమమండలము " ఉత్పలా రణ్యమ"ని కూడ పేర్కొనఁబడినది. నష్టగోదావరి నరో వరమున పూర్పము, నీలోత్పలములును నల్లకలువలును యుండెడివని [పతీతి. నేటకిని యీ భీమమండలమున నక్కడక్కడ సల్లకలువలున్నట్లు చెప్పటన్నారు.

#### శాసనములు - చర్మితము

ఇది చాలాపురాణు (పస్థమైన కెత్తమేకాక, చార్మక [పనిద్దమైన స్థలమైయున్నది. ఈ చేవస్థానమున పలుమంది ్రపథువులు చౌక్కించిన 381 శీలాశాననములుకలవు. వీటిలో కొన్నిటిని మాత్రము మదరాసు శానన పరిశోధన శాఖవారు 1893 సంవత్సరములో A. R. No. 181 నుండి A. R. No. 451-A పరకు రిపోర్టుచేసి యుండిరి. ఇందులో కొన్నిమాత్రము "South Indian Inscriptions Vol. IV"లో సౌతుయిండియన్ యిన్స్క్రిప్షన్స్న 4 వాల్యూములో, యిండియా గవర్నమెంటు యెప్కిగాఫిస్టు, రావుబహద్దూర్. హెచ్. కృష్ణశాస్త్రిగారు (పకటించియుండిరి. ఇందులో కొన్ని ఆరపభాషలోను, కన్నడభాషలోనుకూడ నున్నవి. కొన్ని బెంగి, చాళుక్యలిపిలో కలపు. ఇందు వలస నిచ్చటికి అన్ని దేశములనుండి భక్తులు వచ్చి పోవుచున్నట్లు తేలుచున్నది. వారు విడిచిపెట్టినవి కొన్నింటిని నేను (పతివింబములను తీస్త్రీ పరిశీలించితిని. అందు ముఖ్యమైనవి కొన్నిటిని మాత్రమీట విదుర్పింతును. చాలవరకు దేవునికి ఆఖండదీపము కౌరకు యిస్ప్రమెడ్ల (గేదెల)ను మేకలను బోయీలకిచ్చినట్లును, వాళ్లునిత్యము మానెడో, త్రవ్వెడో, నెయ్యిపాయుటకు యేర్పాటుచేసినట్లు చౌక్కింపఁబడియున్నవి. . "The eight slabs No 181 to 188 are now under instructions from the epigraphical department built in to the wall of a mandapa" అనికలదు No. 1011లో " శాకాబ్దె శరరంభ్ర సన్దగణితే శ్రీ భీమనాథాయ యా। ఖ్యాతా హైహయవంశజన్యమహిపీ శ్రీ కితి౯రాజన్య సా ః (పాదాద్దీపక ముత్తరాయణదినే దిప్యంతమాతారకం : కీతికాన్స్వగకా ధునీపవి(తితమహీ్రశీరేకి దేవ్యాహ్వయా 11 శకవషకాంబులు <sup>(995</sup> న్స్ట్ఫ్ సవ్వకాలోక్మాశయ శ్రీ విష్ణు వర్ణకాన మహా రాజుల ప్రవర్ధమాన విజయరాజ్య నంవత్స్ ౧3 గునొణ్ణి యుత్తరాయణనిమిత్తమున రాకుదిరి కతిక్రారాజు శ్రీ భిమేశ్వర మహాదోవరకు జెట్టిన యుఖండవర్తి లోహవు భూపార దివియ యొక్కంటి, దీనికి నాచం(దాక్కకాము

నెయి వరియిచ్చువారుగానూ నల్వుర వనమునా బెట్టిన యొడ్లు ఇం దివసపడి వోయంగలవారు. త్రిభువనాంకుశ నేమాన ౧ లికితము మారపాసారి॥ నె 1015రు శానన మున॥ నకవష౯ములు ౧ంం౬ స్వ స్త్రి కా[శయ=శ్రీ కులోత్తుంగచోడదేవర అనుంగు గుద్ద్రవాది నాణ్ణి పెద్దడాకరేమి పెద్దమున్నూటి నమరమొదలి బేతి నాయకుని కూతురు "జయమ" యిందుల యమినీశ్వర మహాదేవర నన్నిధానమున నుత్తరాయణ నంకాంత్రి నిమిత్తమునం బెట్టించిన కులోత్తుంగచోడ శృతమునకుం, శుంకటూరి దక్షనామున చెఱువు దక్షనామున ముప్పది పుట్లు విత్తుపట్టు నర్వకర పరిహారముగా (యేవిధమైన శిస్తులేకుండా) శ్రీ చోడగంగదేవ రిచ్చి శ్వతమునంగుడ్వంగ్లల బాహ్మలిరువణ్డ్రాకు దిన ౧కిం బేరముమ్ముడి భీమ కుంచ్చమున నీరువు ననడ్డెజ్ఞుగా కుంచ౫ం దిం బది యెన్మిదిగానైన డంగ్గుం (బాలకుంచ్చ ౪ం ది పప్పకుంచ్చా) 3 నేతికు ౧ నంజుడ్లు మిరియములు అరసోల ౧ నక్కు పల 3 ఉప్పకు ౧ ఔల్లకు 3ం యిందుల పురోహితునికి దినం ౧ కిం బా -కు 3 నంవత్సర జీవితమాడ 3 వడ్డాడి [బాహ్మనికిం [బాకు 3 జీవిత చె౨ కఱ్ఱపనివానికిం [బాకు 3 జీవితమాడ ౧వడ్లుం బ్రాలునుడంచ్చి యొంగ్గిడ్లైత్తె నీడ్లు దెచ్చి నాయ్ణువాణ్ప్రొద్దఅకుం (బాకు 3 జీవితమాడ ౧ చి 3 ఇమ్మాగ్గ౯మ్మున నాచం[దాక్క్ ౯ము నడపంగలవారుగా శ్రీ భిమేశ్వర మహాదేవర, దేవభ్యారారమునంగల 🗕 వనమునం బెట్టిన యొడ్లు 300 టి (బాహ్మలకుంగుడువ నిత్యపడి వోయంగ్లునేకు ౧బోవభాండారమున శనివారం దిన ౧క చిడుంగ్ల మానియకు ౧ నిత్యపడి వెట్టంగ్లల ఆకులు రం వోంకలు శం.ది॥ ఆనికలదు. ఇందు స్వామివారికి నిత్యపడి తరనిర్వ యము చెప్పబడినది. అందులకై యిచ్చిన భూమి ఫాచక పరిచారకుల నిర్ణయం తెలుపఁబడినది. 30 పుట్ల విత్తనములుపట్టు భూమియని తెలియుచున్నది. ఇప్పడెంత యున్నదో? గాని నిత్యము ఉదయం శేరు దర్యోదనము బాల ఖోగమున్ను మధ్యాహ్నము 16 శేరులు బియ్యము రాజ భోగమున్నూ నిత్యము రాత్రికూడా మహా నై వేద్యము నిత్యము రాత్రిపవళింపుసేవ ఆర్చకులు న్వ స్థి వాచకులు పరిచారకులకందరికి దోవాలయములోనే తగు వ్యంజనాదులతో ఆన్నదానము నేటికిని జరుగుచున్నది. స్వామికి నిత్యము శీరాభిషేకమును నహ్మననామార్చన మున్నూ, శ్రీ మాణిక్యాంబకు [పతి శు[కవారం లక్షకుంకుమ పూజయు విశేషభోగములున్నూ జరుగుచున్నవి. పలు శాననములందు " పెద్దడాకరేమి" ఆని |పయోగము కన్పట్టు చున్నది. అందువలన '' చిన్నడాకరేమి '' అనగా చిన్న దాశారామమొకటి యుండి యుండవలెను. లేనిచో

"పెద్దడాకరేమి" ఆని పేర్కొనుట కావక్యములేదు. ఆని యుప్పడున్నదో? లేదో? "(గుద్ధ్రవాదినాంటి" అనగా ఆటాంతముల అప్పడు "(గుద్ధ్రవాడ" అని యొక బ్రేసిద్దపట్టణము యుండునోవు. నె 1021 రు శానన మున "శ్రీ భిమేశ్వర మహాదేవరకు రాత్రి భూవమున మం(తచోనగమునకు (గుద్ధ్రవాడినాంట్రి "చమ్మిల ఎడ డపల్లిని తెరుపల్లివిడిచి తోంట్ల తూపుకాన నప్తగోదావరి ఉత్తరమున వెల్లపాలగఱునున పడముఱను ఉత్తరమున వెల్లపాలగఱునున పడముఱను ఉత్తరమున వురినూతి దక్షిణమునంగా నడిమితోంట్ల చతు స్నీమములతో కావణనుద్దిగా విలిచిన పోంక్కతోంట్ల మ్యూపెల (మాంకులపట్టు ఇందుల భోగముగొని నిత్యపడి ఆ చండాకకాము నడపంగల వారుగాను దేవర భాణ్ధారమునంగ్గలది శిలాశాననము వెట్టించిరి" ఇందు స్వామికి నిత్యభోగమునకు మూడువేల చెట్లతోనున్న పోక తోట దానమిచ్చినట్లు తెలియుచున్నది.

నె॥ 30 రు శాననములో, "(శీగొంక భూపాల భటా(గ శాకాబ్దానాం (ప్రమాణ్ వసుశిఖరివియచ్చం(ద నంఖ్యాముపేతే దాజారామే పురేస్మిన్ త్రియవనగురవె భీమ నాధాయ దీపం కర్పూరవతీకాయుతం, ఆ చందాక్కకాం ఘృతస్థైకకుడుబందాతుముద్యతా ॥ అని దానమిచ్చి నట్లు కలదు. అనగా దీపమునకు ఎెలిగించు పత్తికి కర్పూరము కూడా అద్దుచుండునట్లుగానిచ్చెను. నె 266 రు శానసము "న్వస్తే సమన్త భువనా(శరు (శి ప్రధిపి వల్లభమహారాజాధిరాజు, రాజపరమేశ్వర, పరమ భట్టారక, రవికులతిలక, చోడ-కులశేఖర, పాండ్య కులాంతక, నమన్రాజాశ్రమ, రాజరాజేంద్ర, పేరహహేంద్ర, వ్యమచోడ, విజయాభరణ (శీ రాజుకేనరిమమ౯ పెమ్మకానడిగలు, గంగా కావేరీ చర్యంత, నష్తమో విష్ణువర్ణ౯నులైన త్రిభువన చ(కవత్తి౯, శ్రీ కులోత్తుంగ చోడ దేవర (పవర్ద౯మాన విజయ రాజ్య నంపత్సరం 🕫 శాహి ది ౫౬౦ ఋడగంగ్గగొణ్ణ చోడవలనాంటి, గ్రాంద్ర్రవాది నాంటి పెదడాకరేమి (శీభిమ్వేర మహాదేవర దేవచాసమైన ఈయ్యూరి పెదముంనూటి ఎఱియ(క)కా (డప) (పోలితణ్ణిం) నంగవుల మేడయ శ్రీఖిమేశ్వర మహాబేవరనుం దీరు మెయిబూయ జంతనమునకు నిత్యపడి వలమొంటికినని ఇచ్చిన విమవచం(కంతె నిమిత్తమునం తన దక్షణపాల మున దశపాలు తొంటకుం బడమఱ, దశ్వమున గుణ్ణక, పడుమటం నంగేనన తొంటయును తుద తెంగ్లల తొంటవె" స్వామికి చందన కైంకర్యముసకును నిత్యపఢికిని చతుస్సిమ నిర్జయంబొనర్బి యిచ్చినట్లు కలదు. 1893 సం॥ ఆర్క్యులాజికల్ రిపోర్టు నె 236 - 🗛 లో

" భిమేశన్య జగద్దురో స్తవనిధిం నిమ్మాకాయ **కా**డుగ్డినె ్రవత్యబ్దం నమయోపహార విలవడ్ళోగ వ్యయాథకాంచసా త్రంశత్కండుకనందుతాడుది మహం ఈ ప్రభానా మకాహాచేపీ నంతతొండి విషయ్యేసానాజ్ఞగన్మంగలం ! ఖిమనాధ పురపూప్వకా ది.కైటీ తొంపు మధ్యగత చోడమంటడం చందనంనవమకారి కోడులై భూకారుమైరిహ తయా మందోరమై!" ఆని కలదు.

ఆండ్రిత్న భరామందు సంఖ్యగల (1192) శకపత్ప రములు మాఘశుద్ధ తదియ చుంగళవారచబనాడు, జగ ద్దురుడైన భిమేశ్వరునకు సందర్భురోత్సద భోగముల ఖర్పులకుగాను ''వీరభానూమహాదెవి'' ముప్పది ఖండముల భూదానమొనత్సినట్లును, మరియునామె దాణరామవురము నకు తూరుపు దిక్కునయున్న తొపులో స్వామి యాతా కాలమందు విగ్రమించుకుకు చోతమంకపవును గట్టించి, నందన వనోపడుడుగ, కోడులకులైన నానాదిధ వృష్ప, భల మహ్య్హీంయల నాట్ంచి అలంకరించెడు. ఇందుకు పార్వతీదేవి యానందమంది ఆమెకు సకల సాభాగ్యము లెచ్చినటుల '' ఆత్మాసురూప దెశ్చల సొభాగ్యం పార్వతీద ద్యాత్" అని చెక్కించుకొడుటయిఁ గాక, ముందు రాబోపు (పభుపులుకూడ యా చాళుక్వరాజులు చేసిన ధర్ములామును పరిపాలింపవలసినదిగా "పరిపాలయంతు ဆာၿာန္ကေနနယ္စဥ္ေတြသည္မွာသည္မွာ ဆုံးသည္။ အလည္း မလြန္းမွာ ရွာလာဝ చెను. A.R. 276 రుల్ (పతి నంపత్సరం "చమనో తృవం" జర్పుటకు యిరుపదియ్లైను పెద్ద నవరనులున్నూ, [శీ భిమేశ్వర చేపునకు (పశుశాల) కోష్టాగారమును చుంటక ముగు కట్టించి నమర్పించినట్లు,

" దాజారామెవిదాతవనతోథకాదునాథన్యకంభో? " య స్థస్మాదుద్దిత పంచచింకతి మహానిష్కాణి భూపా |గణి?"

గ్రణింది." "ప్రత్యబ్దం దమనోత్సవె భమాయకామద్విషే." "(శీ భిమేశ్వరబోవడ్య కొప్తాగారంచ దుణ్ణకుం నిమాకాద్య ద్వారదానంచ (పాదాద్దాంక్కనరాధిదం." అనికలదు. A. R. No. 339 of 1893 లో

"శ్రీ మన్మహామణ్డలోక్వర బీరగొట్టమున బయ్యరాజు శ్రీ దాశారామ భిమేక్వర మహిబేవరకు నిచ్చిన పహిణ్ణ పయ్యకాలము గద్యా ఇంం వెణ్ణిచట్టముగద్యా దనిని అడ్డేని యడ ఇ ఆ చంద్రాకకాముద్దేవర శ్రీ అంగ్లమునం బెట్టంగల వారు" అని యుండుటచే మహా మంత్రిమైన బయ్యరాజు శ్రీ స్వామివారికి 500 గడ్యలు బంగారమును, 133 గడ్యలు వెండినీ పెట్టి ఆభరణములు చేయించి వమర్పించి నట్లును, అవి స్వామివారికి ఆ చంద్రార్కం ధరింపచేయ పలెనని కోరినట్లు కలదు. సౌతుయిండియన్ శాననావళి నె. 1288 శాననములో "శ్రీ భిమేక్వర మహాదేవర పరి యలమున, కామాసాని కొడుకు యిరుపడి "రాజరాజ

మాడలు "ను, ఆలయముచుట్టు ఇరువది పుట్టునెల (ఫుట్టి అనగా యొనిమిది యకరములని గోదావరి సిమంతోన మానము) చతున్న్మములలోకూడ యిచ్చినట్లును, నిత్యము స్వామి సభిషేకించుటకు "తెల్లపాల" కుంచము లిరువదియైదుడు (25 కుంచముల ఆపుపాలని యర్ధము) యిచ్చునట్లు కట్టడి చేసినట్లుకలదు. మరియు నిత్యము స్వామివారి సాన్నిధ్యమున గోవులను మేపుకొనివచ్చిన డురభులు (గౌల్లవారు) 35 గురుడు, దోవర నన్నిధానమున కుడుపంగల శివయోగులు 10 మందికిని, యొక్కౌక్డనికి వదునెన్నిది జునులకు 9 తంగం (బాలకుంచములు, (ఇది యొక చేశీయమానము) శివయోగులై నిత్యపూజకులకు యొక్కొక్కరికి ఒక కుంచముడు, మా 3 బ్లైంకాపడ్లు ౧ం పాలకు ౧౫ బినికి పప్పనకు (పాకు ౧ జ్ఞో, నేమాన ౧ సు, చల్లకుం పచ్చండ్లకుం కుంచములు 3, ఉప్పనకు వడ్ల, మ 3 ను, నంజుడ్లు 3 కి వడ్లుకు 3 ను, వడ్లునంచుదానికి మాడ ౧ ని, వడ్లు ౧3 పుట్టుడు, కఱ్ఱలు (పంటకు పుల్లలు) వెట్టువానికి జీవితమాడ౧ సు వడ్డుఖ ౧3 సు, వండు వానికి జీవిత చె ౫ను పడ్లుఖ ౧ని, ఆనులు (వి<u>న</u>ాళ్లు) వెట్టు వానికి జీవిత చెకసు, ఖగని, పెద్దకుంప్మురికి కుండలు యిచ్చుటకు జీవిత చి ౫ సు, పడ్లుఖ ౬ నుంగా (శీ ఖీమేశ్వర నన్నిధానమున యేర్పరిచి యిచ్చినట్లు కన్పట్టుచున్నది. నె 1343 రు శాననమున "నమ్న జగతి గోపాల పల్లవాదిత్వ, పల్లవ్మతిణయన, త్రినయన వల్లవ భారద్వాణగోత్ర వచ్చిత" పట్టుంగతారిరాయ్ ఖనువ శంక్కర మనరగండ సామపంశాదృవులైన వీరగొట్టవు సౌభాగ్య బెవరాజులు దాజారామ భమేశ్వర మహాదేవరకు, నై వేద్యానకు "బిక్కటోల" ను రెండుపుట్టు షెత్రమున్నూ, నై వేద్యము నమప౯ణ సేయుటకు పళ్లెరంబును నమర్పణ ేం స్ట్రిమ్ " అని యున్నది. అంక (శీ స్వామివారికిని అమ్మ వారికిని బంగారు వెండి రత్నాభరణములును, పూజా పరికరములగు బిందెలు, పాత్రలు, పట్టుగొడుగులు, చీనాంబరములు గంధ కర్పూరాడులు సమర్పించినటుల నె 1344 రు శాననములో "స్ప్రస్త్రి (శిశకవష్ణాంబులు ೧૩೯೨ ಆಗುನೆಂಟ ವಿಕೃತಿ ಸಂಖ್ಯತ್ಸರ ಕ್ರಾರ್ತಿಕ ಐ ೧೧ ఆవుణ్య కాలమందును, దాజారాము (శీ భిమేశ్వర (శీమస్మహా దేవరకు " వాల్లెంకపోతానేనింగారు నమర్పించిన వివరము. పహిండిపిన్నండున్నూ, పహిండి కుండాను, ఒడదాలున్ను, పహిండికామకుంచ్చలున్ను, పతినచీరలున్ను, పట్టుగొడు గులున్ను, కంచ్చు పళ్లేరంబులున్ను, ఉత్సవ (ఉచ్చవ) దేవళ్యున్ను, ఘంటాను, ధూప దీపాతు౯లున్నూ రాగి గలతెలున్ను, చెండి ముంతలున్ను, అద్దమున్ను కుదుక తాళచిట్టి తాళాలున్ను, గంధకర్పూరాదులున్ను, పిటాపుర

స్థళంలోని నడుకుదురు (గామమున్ను, మోదాలు (ఆవులు) నూరున్ను ఆ చం[దాక్కకాస్థాయిగాను నమపకణ చేసెను." పెద్దనాచాడ్యుకాలికితం ॥ శ్రీ శ్రీ శ్రీ

ON ANOTHER FACE OF THE PILLAR

మరింన్నీ నమప్పకాణశేసినవి "వారీ లేంకపోతానే నింగారు" బంగారం పాలికిన్నీ, బంగారం గౌడుగున్నూ, బంగారంనురటన్నీ, మోదాలు నూఱున్నూ, కంచు బళ్యాలు రెండున్నూ, పట్టునేతున్నూ నమప్పకాణ చేసెను "ఆ యక్కమ నమప్పకాణ శ్రీ బలిదేవర" అని యట్లు అనేక నవరత్న ఖచితాభరణములున్ను బంగారఫు పల్లికి బంగారఫు గొడుగు మున్నగు యితర పరికరములను, తెల్లని నూరు యావులను నమర్ఫించినట్లు తెలియుచున్నది. మరియు, శకనంవత్సరము 987లో "రేవలదేవి కుమా రై యైన సోమలదేవి" బ్రాయించిన పద్యశాననమున నిట్లు కలదు.

" శ్రీవిష్ణువర్ధన భూవిభుదయభూమి దేవిబోల్రేవల - దేవికనిన సామలదేవి గుణారామ జగదేక నుందరి మక్తెభ - మందగమన దొల్లిఖిమేశ్వర వల్లభునకు సీత మణిబస్ధమిచ్చె న - న్మణియుతముగ నురువిచ్చె గంగనాం బరువడి వినివారిం బురుడించునట్ల నరసిజాన్య

గి ॥ కనకరచితరు చిరకల్పావనీరుహ కునుమ మిచ్చెందనకు ననములెరుగ వెణ్ణిమణ్ణతోన ఖండిత ద్యుతిదీప మమరనిచ్చె విమల కమలనె[తి"

దీనిలో రెండవ పాదములో యతితప్పినది. శ్యామల బేవి యనిన నరిపోవును గాని సీనమందెల్లైడ స్రానయతినే ప్రయోగించి యుండుటచే నాపాఠముకవి నమ్మతము కాబేమో యను నందేహము కలుగుచున్నది. "విని బారిం" యనుచోట "వినువారిం" అని యుండనోవు. "బురుడించునట్టుల" అని చదువుకొనవలయును.

శక నంపత్సరం 1066 నెంబరుగల శాననములో పది పద్యములుఁగలవు. అందొక్కటి మాత్రముదహరింతును. కు భిమబలుణ్ణును సచ్చికాత-భిమేశ్వరుణైన వీరపెమ్మాకా డినృప

ామణింగొల్పి దివాకరు సోమణ్ణు విశ్వాసియయ్యో సూనృతమహిమను"

శ ॥ న ॥ 1068 లో, బెడవాడలో యింద్రకీల పర్వత్ నమీపమున పడినయున్న శాసనములో, " ఖిమాపురము డాకరేమి పాల్కొలనుడ్డా చ్యారామపురి శ్రీమదమరడాలు యను నండ్రధరణి పంచారామముల మహ దేవరలకు బుద్ధదేవరకునుం"

అని పంచారామములు క్రపేశంసింపఁబడినవి. యా సోమనమంత్రియే, దశారామ శాననములోనూడ,

'' భారద్వాజ పవి[తగో[తుణ్ణు జగత్ప్రఖ్యాతిగాం బెబ్లెంభూ

≖భుండొర గాండివల్లభుండు దత్తామాత్య సోముండు దా

జారామ్షముఖోల్ల నత్ప్రకట పంచారాపు తీడ్రకాంబుఅన్ సారాఖణ్ణ దశా ప్రదీపకములా చం[దాక్కక తారంబుగాన్ "

మరియునితడు నక్తసంతానములను శ్రీ భిమేశ్వరుని నన్నిథిని నిల్పినటుల

'' దానదధిచిసోముండవదాత యశః[పసారుణ్ణు పు[తనం

తాన నమృద్ధుంటై చెఱ్వు ధమ్మకావివాహము దేవగేహము = నము నత్ప్రబంధము నిధానమనం జనుచున్న నష్టనం

తానములం (బసిద్ధముగ ధారుణిపై నిలిపెం(గ మంయినన్"

ఆని చెక్కించుకొనెను. శు ను ౧ం౨౧లో దండనాయక శిఖామణియైన కామినాయకుండు అఖండదీపముం వెలి గింపచేసెను.

" ధిరోదాత్తుణ్ణు గామినాయకుణ్ణు భక్తింజేసి నిత్యస్థితిన్ భూరిఖ్యాతి శకడితీశనమముల్ భూశైల

దిక్సంఖ్యయం దారామంబుల కెల్లనాయకమునా నత్యుణ్మ తెంబోల్చుదా జారామంబున నిల్పె దిపము నదాఖణ్ముపభాభానిగాన్" ఇందిది ఆరామనాయకమని పేరొ్కైనెను. శు ను ౧ం౯ంలో శ్రీ భిమేశ్వరాలయము గోడమీద చౌక్కించిన పెద్ద పద్య శాసనము చాలాభాగము ఖిలమైపోయినది. ఇందులో "ఒంగ్లేఱు" మార్గమున "జిక్కభిమరాజు భమాకార్థముగా డాకరేమి దక్షవిరోధికి పెట్టిన" అనికలదు.

#### వేములవాడభీమకవి - శ్రీనాధమహాకవి

ఈ వేములవాడ దకారామమునకుత్తరముగా మూడు మైళ్లదూరమునం గలదు. ఈ కవి యాగ్రామవాంను డందురు. ఇతండు తాను "దాకారామ భిమేశ్వరుని కుమారుడ"నని కళింగ్రపభువు ఆ స్థానములో చెప్పకాని యున్నాడు. భిమేశనం దనుండన్ దివ్యవిపామృత ప్రకటనానాకావ్యధుర్యుండభీ మననాపేరు వినంగం జెప్పితిం గళింగాధిశ కమ్రారికా ఘనసారాది నుగంధవస్తువులు చోగందెచ్చి లాలింపురా" అని చెప్పకొనియున్నాడు. ఇతండు భిమేశ్వర ప్రసాదల్థు కవితాధురంధరుండు. ఈతండు పండెండివ శతాబ్దితువ సున్నవాడందురు. " చేములవాడ భిమకవి" యను పేర కొన్ని పద్యములు రుతిస్థానస్తాపితమైకలవు. ఆతండు నీతండును ఒక్కరో? వేతో? ఇతండు తిట్టు కవిననియు ఉంగకోపిననియు, శాపాసుంగహ సమర్ఘండనని చెప్పకొనేను.

ఈ నంగతి " గడియలోపలఁ చాడికడఁగి....అనుపవ్వమున

'' ఘనుఁడన్ వేములవాడ పంశజుఁడ దాశారావు

గిగి ఉద్దకోపి నెనుదోవుడు శవయించర ద్రామ్మతించ శ\_క్రిగలడు నాకు చట్టిడ్రూనంజిగురు పుట్టించ గట్టించ బిరుడు చేములాడ ఖీమకవిని"

అను వద్యమువలన యిత్యకు కవిమా(తమోగాక సిద్ధుడైన ఉపానకుఁడని తెలియుచున్నది. ఇతఁడొక ద్విపదితంతువుకు ''గండమాల"గు పోగొట్టి ముదగచెట్టుదకు (పసాదించి, తిరిగి కోషము చచ్చినపుడు "మునగగండమాలముండు బట్టు " అని శపించినట్లును, ''గుడిమెట్ట సాగిపోత రాజు"ను గురించియు, ''సాహాణిమారుఁడ"ను దండ వాధునిగురించియు, '' రాజ కళింగగంగు''ను గూర్చియు శవించియను గ్రహంచిన గాధలు పెక్కులుకలవు. ఇతఁడు చాళుక్య చొక్క భూపాలుని నభలో మల్లైసాలలోనున్న స్తంభమును చిగుర్చునట్లొనర్చెనని అనేక చాటువులుకలవు. మరియు నీకవి అనవవురాణమును తెనిగించెను. స్రేమాగ రత్సాకరమున " పేములవాడ భిమకవి" నృసింహవురాణ మందలివని కొన్ని పట్యములుదాహరిందం కందుకూరి వీరేశలింగముపంతులుగారితుడారాధ్య [బాహ్మణుఁడనిరి. కోవెల గోపురాజు నన్నయభట్టును భిమకవిని వేఱుగాస్తుతియించి తెక్కనాదులను ''మత్కుల చం(దుల"ని తర్వాతఁఔప్పకొన్నాడు. మీది చర్చపలన భిమకవి బ్రాహ్మణుండనియే తెలుచున్నది. స్థలనిర్ణయ మునకూడ మానపల్లి రామకృష్ణకవిగారు నైజాంరాష్ట్ర మందలి గోలకొండ సామీప్యముననున్న " వేములవాడ" యగునో యని నంబోహించిరి. కాని కస్తూరికాదానము ''కళింగాధీశ'' యనిగాని '' తెలుంగాధీశ '' యనిగాని వేడు టచే నిది దాశారామపురసమీపన్లమైన " వేములవాడ" యనియే సిద్ధాన్లము.

శ్రీనాథకవిసార్వభౌముఁడు పాఠకులకు చిరపరిచితుండే కదా ? ఇతఁడు (కి॥ ४॥ 1450 (పాంతములనున్నవాడు. ఈ నుకవిరాజు స్కాందపురాణాంతర్గతమగు ''థీమ ఖండము"'ను తెనిగించెను. ఇందు ఖీమేశ్వరుని యందతని కింగల భక్తియు దాజౌరామమందలి యభిమానమును తెల్ల మగుచున్నది. ఈ మండలమును వర్టించుటలో మూలాతి క్రమణముకాకుండా, పవలాలిత్యమందు తన పాండిత్య (పకర్షణమంతయు జూపించెను.

"భవత్యపార్గామాత్రణ తస్యసర్వమిదం జగత్" అను దానికి 24 పుట 14 పద్యము "అతని నిశ్వాసముల మాత్ర నౌనొకావి 1 వేదములునుఁ జరాచర విశ్వజగము" అనియు

"న ప్రగోదవరతకు కీడాన కైస్య శీకరై: 1 గజాన్య స్య కరోన్ము కై: క్లిస్న మార్తాండమండలమ్" అను దానికి 46 పుట 18 పచనము, "వేదండవదనశుండాకాండ చుళికి కోన్ము కై స ప్రగోదావరనలిలధా రాయణత్కార బృంహిత బ్రహ్మండ గోళంబును" అనియు,

" పుణ్తారికోట్స్ట్రహ శిరోమాలికాహార శోభితం" అసుబానికి 94. పుట 153 పద్యము " పుండరీకత్వక్ప్రకాండాతి మండిత కటిమండలంబు" అని ఆం(భీకరణము.

ఇతనికి శృంగార హాస్యరసములందభిమాసము ఎండు. ఇందుకువాహరణము దజారామపురవర్షమున,

తేం! నంభవించిరి గంధర్వ - జాత్సనినం గలితనంబేల పెన్నాట - కంబు సేయ ననంగ భిమేశ్వరునిం గొల్తురప్పరమున సానులనుపేరి యప్పర - శృంద్రముఖులు!!

ఇట్టెవి కౌల్లలుగనున్నవి. ఇంకహాన్యమున, దేశీయ ములును, "ముగుఅంగూర్పిన ముండవైవమునకున్-మోమొటలేదోనుమీ" అని వాడెను. వేయేల? హరవిలాన మున కప్పకూతలను కవిత్వమున "గప్పలు, గఱరవ రట్కురరవరరగట్టని యుఅచౌన్" అని చేర్చిదానిన యా మహాకవిశైలి మరియొకరిశైన నబ్బునో?

అంక "(ప్రకాశభారతీయోగికావ్యమ"సు నౌక ప్రబం భము కలదు. గ్రంధకర్తపేరు నృష్టముగా తెలియదు. "(ప్రకాశ భారతీయోగియే" నేమోనని యూహింపవలసి వచ్చుచున్నది. ఇది శకవత్సరములు 1303 లో రచింపం బడినది. ఇందు భీమేశ్వర ప్రశంసయు రత్నాల కుడ్య ములు, ఆలయ ప్రాకారాదులను నిర్మించిన విషయ ములును గలవు. మచ్చునకు రెండు పద్యములు.

స్ II సంద్ధి దిపావలి - నాట్యకల్యాణహారా మశనివారగయార్క - మంటపములు తెరుచుట్టుమాలియ - దివ్యలింగ్గంబుల గుళ్లు వ్యజంపురాకోటగోపు రములువాతాళగే - హములు సోపానభాం డ్డాగార వివిధ ధాన్యాలయములు వంటయిండులు నతు - ద్వారక వాటముల్ వేమ " దాజారామ - భీమనాధు నగరనాచం[ద తారకోంన్నతులు దిశల వెలయుజేయించె నసవేము వేచురాను. చండ్డధాముండు జగనొబ్బ - గండఁడహిత ఖండనోద్దండ దోర్ధండ మండనుండు"

సి II ఆమరాద్రి భిమేశ్వ - రావానమబ్దిన ప్రకము శ్రీన స్త్రో - దావరంబు వలయాచలేం(దంబు - వ[జాపుజాకోట కులపర్వతంబులు - గోపురములు తివుచుట్టుమాలియ - యరవిందజాంతమ మర్త్యలోకము నాట్య - మంటపంబు పరివారదేవతా భవనంబు లీచతు రైశ స్థానంబులు - దారకములు కనకకుంభతతులు గాంగ దాశారామ

కనకకుంటుతతులు గాంగ దాజీరాము మన్నవో = = వేమనానుజుండు గడునపూర్వ నృష్టిగావించి చానవ [శీలకెకెడ్డి [శీవేమసీతయశుండు" ఆని కలదు.

ఇందువలస, తొలుత యా దేవాలయము చాళుక్య ప్రభుపులచేతకట్టింపఁఐడి తరువాత రెడ్డి రాజులపల్ల పాకార గోపురాదులు మంటపములు కట్టింపఁజడినట్లు కాన వచ్చుచున్నది.

#### ఉత్సవములు - అర్చనావిధానము

ఈ కె[తమున, నంవత్సరాది (పంచాంగ (శవణము) డేవీ సవర్మాతములు విజయదశమి (పారువేట) కార్తిక జార్జమి జ్వాలాతోరణము మాఖ ఐ 30 లకు శివరాత్రి మహెరాత్సవము జరుగును. మాఖశుద్ద ఏకాదశికి (బహెర్మా త్సవము పంచాహ్నిక దీషతో జరుగుచున్నది. (పతిమాన శివరాత్రికి లక్షప్తిపూజు, ఆమ్మవారికి (పత్శుక్రవారము, మానశివరాతులందు లక కుంకుమవూజలు విశేష భోగ ములు జరుగుచుండును. నిత్యము ఓరాభిషేకము, రాత్రి **&రాన్న నై వేద్యము, ఏకాంత సేవ జరుగుచుండును.** ఇచ్చట పూర్వము శైవాగమ ప్రకారము ఆర్చన జరుగుచుండెడి డట. ముక్కంటి రు్డుని కాలమునుండియు వీరశైవులను తిసివేసి వైదికాగమ్మపకారము అర్చన జరుగునట్లు యేర్పాటు చేసిరి. పూర్వము శివాలయములలో ఆక్క డక్కడ "భవుండ" జంగమ నంజ్ఞకల వారర్చకులుగ నుండుటాచారముగ నుండొడిది. శాలివాహనశకము 1062 లో మహాశివరాత్రికి ముక్కంటి రుద్రుడు వచ్చి చూచి యా ఆవైదికార్చనముసు నహింపక బ్రాహ్మణో త్రముల(బిలిపించి వారిని నక్కరించి వారిచేనసుజ్ఞాతుడై విష్ట్వాలయములలోవలె శివాలయములందుకూడ బూహ్మ బులచే "వైదికార్చనమె" జరుగునట్లు నిర్ణయించిరనియు, ఆప్పడీ శాననమును బందరు గొడుగుపేటలోసున్న శాంత మల్లేశ్వరాలయమున బ్రాయించిరట. దీనిని ఆ ఆలయార్చ కులనుండి (Meconjee) "మెకంజీదౌరగారు సంపాదించి లోకల్ రికార్డ్సులోనుంచిరి. ఆందు పంచారామములందును కదళీపురకేత్రమునందును, పట్టినముందును, గోకర్ణ కేత్రము నందును, కాశ్యప, కౌండిన్య, భరద్వాజ, హరితసా"దీ గోతముల వారిని నిల్పినట్లు,

"తస్మాతా/్రేక్త కొండిన్య భారద్వాజి హరీతసైం మార్కండేయాభిధానేనగౌతమాత్రియ కౌశికైం గొత్రైరేతైర్యుతా న్విపానేష బ్రాహ్మణపుంగవాస్ ఆహూయశంభుపూజాయామభిషిచ్య నియమ్యచ పంచారామేమ కేషాంచిత్ బ్రాహ్మణానాంమహాత్మనాం పట్టిసీచ పరేషాంచ కదళీపురనంజ్ఞికే పరేషాంనురశేషాణాం గోకర్టషిత్రనంజ్ఞికే!! ఆని యుండుటవలన తెలియ వచ్చుచున్నది.

పైండా వెంకన్న గారు-వాడ్రేవు రంగనాయకమ్మ గారు | శీ శకవషణంబులు దరా౨౬ వసం॥ రం గాకినాడ పురవాన్షవ్యులగు ప్రైండాచలమున్యువెంకమ్మ గార్ల కాగ వెంకన్నచే (శీ భిమేశ్వరునకు ఆగ్నెయభాగమున ఒక విమానాన్విత భివంసభయు దీనికి తూర్పు భాగంబున ఆష్ట్ర దిక్పాలక (పతిష్టయు, టీనికి పుత్తరమున నహుగాహ \పతిష్టయం దక్షిణంగోపురమునకు నై**రు**తిభాగమున అఖండ నిత్యాన్ననుత్రాయిను గట్టించికి. ముమ్మడి పరఫు వెంకట ను[బహ్మణ్యం లిఖితంగ ఆదికలడు. పీరు మోరకన గ్కోతులని వ్యతములోని శాననములో కలదు. దేవాలయ జీర్హ ్రపాకారమంటపగోపుర పునరుద్దారణకు వేగాయమ్మ పేట జమీందారు (శీ రాజావా(డేఫు ఏశ్వనుంచరరాపు బహచర్ ဘာတ ,၆။ ဒါ။ ဇာညာပြုရှိ ဇာတာဘာဖြစ်သွာ ပါဝကကယ်နယ်ညွ బహద్దర్ జుమీందారిణివారి పేరున ది 21-11-29 తేదిన శంఖుస్థాపన చేయటమైనది။ సోడువార మంటపమున లిఖించ్ యిడియున్న ది. దీనికి రామచ్చుదవుర సంస్థానా ယိုန်းညီ လ ချီ ဇာတာဇာန်**ဋ္ဌသာ**မေ **ဇာ**ယ်ထံဝမြိတ်၌ စဘာ<u>ထ</u>ပြီး గారు వంశ పరంచరా ధర్మక రైలైయున్నారు.

(''శాననములు'' ఆను శీర్షిక కిందను క్రంది శాననముకూడ చడుపదగినది.)

ఈ శాననము దేవాలయములోని యిత్తడి గజవాహనముమీద యిరుద్రక్కల చెక్కుబడియున్నది. ఆర్క్యు లాజికల్ డిపార్టుమెంటువారివలన 1893 సంపత్సరములో నె. 451—A రుగా రిపోర్టుకాబడి సౌతుయిండియన్ యిన్స్టికిష్టన్స్లు 4 వాల్యుంలో ద్రకటించణడినది. శానన బావ నంన్కృతములోనున్నది.

#### On the Brass Elephant in the Temple Propea Right

శ్రీయన్నపోతస్తిపురాంతకాయుపైదాన్ముదైకాం గజపంచఘంటాం ఆరామనంజ్ఞాంచిత పంచధామవిహారిగా పంచశివాయ చాన్యాః

#### PROPER LEFT

"శాకాబ్దే నాగశైలద్వు మణిపరిమితే మాధవేపౌర్ణమాస్యాం వారేశుక్రన్య పాండ్యద్విరద మృగపతివేకాదు భూమీ శ్వరన్య ఏతాః శ్రీయన్నవోతః పితురుదిత ముదాముక్తయొ ద్వీపజేతా దాశారామేశ్వరాయ ద్విపకరచరణానంగ్గినః పంచ ఘంటాం?" ఇందువలన శకవర్షములు 1078 నంవత్సరం మైత్రశుద్ధ నవమి శుక్రవారంనాడు పంచారాదు కేత్రములందును వేంచేసియున్న పంచశివులకు, ఐదు పెద్దఘంటలను, దాశారామేశ్వరునకు యిత్తడి గజనాహనమున్నూ నదుర్పించినటుల తెలియవచ్చుచున్నది,

# 'సర్వేజనాః సుఖినోభవను'

### పండిత, పార్థసారధి భట్టాచార్య

మన భారతభూమి యంచరి దేవాలయదులు పైఉద్దేశ ముతో నిర్మింపబడి ఆంచుకు ఆనుపగు కార్యక్రమదు తీరున చిరకాలమునుండి నడుపబడుచున్నవి.

దేవాలయముల న్యకమ నిర్వాహమునకుగాను క్రభు త్వము చేయవలసిన కార్యములెన్నియో కలపు. ఇట్టి నందర్భములో ప్రాయికముగ ఇట్లే ప్రభుత్వశాఖ అన్నిటి లోను ఎన్నియో కర్తవ్యములు ఉండకపోవు. ఆరాధన పత్రికకు నంబంధించినంతవరకు విశేషంచి దేవాలయ ముల నిర్వహణమును గూర్పిన అంశమును నదరు పత్రికయే ప్రచురించుట ఉచితము.

ఆరాధన ప్రతిక క్రమముగ మూడు సంవత్సరముల బాల్యదశను దాట నాల్గవ సంవత్సరమున నిప్పుడే మ్రవేశిం చినది. అనేకముగ బాలారిష్ట్ దోషములకు కొంచెము కొంచె ము దూరమగుచున్నదనే విశ్వసించవచ్చును. అఘటితఘటనానమర్థమగు ప్రభుత్వమే ఈ ప్రతికకు ఆవ లంబమై యుండినపుడు ఆట్టి దోషములకు ఆవకాశములేక పోవచ్చును, లేకపోవలయునుకూడ.

దేవాలయములయొక్క ఆకర్వకతను తరతమ దృష్టితో పరామర్పించినపుడు అరవ జేశముననున్నట్టి అల యములు నూటి నూరు వంతులు ఆకర్షకములుగా నున్నవనుటలో ఆజెపములేదు. 'తిరుపతి' దవ్యక్షేత మును విడచిసంతట ఆం(భదేశము అట్టి భాగ్యమును నోచు కౌనలేదు. (ఈ యంధ్రపాయము పరిపాలన విషయమం దలి గుణదోషములకు నంబంధించినది కాదను నంశము మొట్ట మొదట నేను పాఠకులకు మనవి చేయుచున్నాను). ఈ యభాగ్యము నేటిదికాదు. ఆనాదీయమైయుండపచ్చును గనుక మనతరములలో మసమీ కొరతకై వెతచెందసక్కర లేదు. మహాభక్తులని లోక[పసిద్ధి చౌంచిన ఆళ్వారులు, నాయన్మారులు మొదలగు మహనీయుల న్నుతిక్కీర్తనములకు ఆదేశపు ఆలయములు గురియైనవి. వారు ఆదేశమునం దవతరించుట మాత్రమున తమకు అందు కాటులోని పరినర ప్రాంతములనే వారు ప్రత్యక్షముగ సేవించగల ఆదృష్టము కలిగిసందున మన (పదేశమందలి ఆలయములు వ్యవహత ములగుటచే వీనిని చూడజాలక వారి ఆలయములనే వారు కి\_రైంచియుందురనుట న్యాయము కాదు. వార లతింది యజ్ఞాననంవత్తిచే తాము ఉండినచోటునుండి లో కా౦తరములనుగూడ చూచి పొడగలిగి**ి.** 

ఆదేశముస నవతరించిన మహనీయులకు సాటి యగు సట్టియు అత్మికమించినట్టియు గూడ సిద్ధపురుమలు మన దేశమున నవతరించకపోలేదు. అట్టివారిలో భబ్రాచల రామదానువంటి యే కొద్దిమంది భక్తులో వెనుక పేర్కొనిన భక్తులగొమ్మిలో చేర్పడగియున్నారు. నరిహద్దు భేదము చేతనో భాషాభేదముచే ఇంతటి వైషమ్యము కల్లినదాయని మనము దిఘుకా దృష్టితోను తత్వ్విజిజ్ఞానతోను పరామర్శించ దగినది.

్రభుత్వము దేశ్రవజలు గ్రామ్మపజలు అర్చకులు ఇతర కైంకర్యపరులు చేశము కాలము ఇవన్నియు కలసి దేవాలయముల అభివృద్ధికి నిదానభూతము. ఈ రహన్యము నెరింగియే ఆర్చకులు తాముచేయు నిత్యారాధనమునకు సంకల్పించునపుడు 'రాజ రాష్ట్ర గ్రామ యజమానా చార్యార్చక పరిచారకాభివృధ్యర్ధం' అని చెప్పచు ఆరంభించు చున్నారు. అనలు అలయములలోని విగ్రహములయందు స్వయంవ్య క్రములగుచో ఆవతారకాలము నుండియు ప్రతి ఫ్రితములగుచో పతిస్థాకాలమందును ప్రతిష్ఠంపబడి వచ్చు చున్న భగవత్సాన్నిధ్యము 'యణప్రస్ఫురత్యమిన అను మర్హిర్హరాషణ' అనునట్లు పరిపూర్ణ సాంతత్యమున అను మర్హించుచు వచ్చుచున్నను 'పూజాయాశ్చతి శాయనాత్' అనునట్లు పూర్వానువృత్త సాన్నిధ్యము ఉత్తరోత్తరాభి వృధ్ధితో శాశ్వతము వృధ్ధియగుటకు పైచెప్పినట్లు రాజ రాష్ట్ర గ్రామాడి బహుముఖనహాయము నాంతరీయకము కాగలదు.

'రాజ రాష్ట్ర (గామ' దండకమందలి ఒక్కొక్క పద మును విమర్శించి చూచినపుడు వాని యర్థమును మనమీ కిందివిధముగ సం(గహంచవచ్చును.

'రాజులు' అనగా ఆయా ప్రదేశములకు న్వతం [తపాలనాధి కారము గల్గిన పరిపాలకులు. అట్టి పూర్వపు రాజులు నేడు ఆ స్తమించి ఆ రాజుల స్థానమును ప్రజలే ఆక్రమించుకుంటే ఆ రాజులు నిర్వహించవలసియుండిన భారము ప్రజలపైననేషడి ముందుకంటే ఇప్పడు ప్రజలలో బాధ్యత ఇనుమడించినదనుటలో యొవ్వరికిగాని యొట్టి విస్తపత్తితేదు. ఇనను ప్రజలోపవకులమని చెప్పకొను ప్రభుత్వ నిర్వాహకులగు ప్రజాప్రభువులగు మంత్రులేమి వారితరు వాత వారిచే నియమింపటడిన యొగ్జిక్యూటిపు ఆఫీనరుల వరకుగల వారి సిబ్బందియేమి - వారలుమాత్రమె వెనుక

చెప్పిన 'రాజులు' శబ్దవాచ్యులుగ తీసికొనబడుట ఉచితము.

'రాష్ట్రము' అనగా రాజుల యేలికలోని బ్రజలు అని అర్థము. రాజశబ్దార్ధమును పైవిధముగ నిర్వచించినపుడు రాష్ట్ర శబ్దార్ధమునుగూడ సంకోచించి గ్రహించవలెను. తిరుపతి, [శీశైలము, సింహాచలము, అన్నవరము, కాళ హస్తి, వేదాది, మంగళాది, అస్తేర్వేది, విజయవాడ, మొదలగు పురాణ దివ్యశేత్రములు అందరాష్ట్రమున నున్నను అందరాష్ట్ర బ్రజానీకమునకే కాక జాతీమత భేదములేక యావద్భారత సోదరులచే ఆదరింపబడు చుండుటచే రాష్ట్రశబ్దము సాధారణ సంబంధముచే యావద్భారత బ్రజానీకమునకును విశేషించి ఆయానన్నిహిత బ్రదేశములకును వర్తింపబేయబడవచ్చును.

'గామము' అనగా యోగామమునందు ఆ దేవాలయము కలదో ఆగామవాసులగు (పజలుమాత్రము అని యన వచ్చును.

అర్భకులు, ఆచార్యులు, పాచకులు, పరిచారకులు, యజమాని ఈ యైదుగురును పంచవిధకైంకర్యపరులని యనబడుదురు. వీరలు ఆత్యవసరముగా యేమరక ఆలయ ములలోనే జీవయాత్ర చేయుచు ఆలయనంరక్షణకు తమ నర్వన్వమును వినియోగించెతి ధన్యులు.

ఈ యందరును పరస్పరనహకారభావముతోనుండి విశాలహృదయముతో వర్తించు చోటులందు ఆఖయములు అత్యంత విభవముతో వెలయగలవనునది నా సమ్మకము. ఆనగా ఒక కుటుంబములోని దంపతులు తలిదం[డులు అన్నదమ్ములు ఆత్తకోడం[డు తోడికోడం[డు స్వామిసేవ కులు మొదలగు వారలు తమతమ విహతవిధులను ఈ షాక్యానూయలులేక నెరవేర్పుకొనుచు ఉండినప్పడు ఆ యింటి యజమానునకు కలిగెడి అప్యాయత వంటిది 'రాజరాష్ట్ర[గామ' దండకమునందు చెప్పబడిన నహ కారముచే ఆలయమందలి దేవుని సాన్నిధ్యమహిమము. ఇది నగ్న సత్యము.

ఐజే ఈ నహకారనమన్య ఆత్యంతము క్లిష్టమైనది యగను. పరన్పర నహకారమునకు పై జెప్పిన అందరిలో విశ్వానము గౌరవము ఆదరణ ఔదార్యము అవధానము దయ న్యాయచింత నహనము బాధ్యతాధ్యవసాయము. ఆదిగాగల నత్ప్రవ రైనము అవనరము. పాపబీతి దైవభ క్తి అను రెండు ముఖ్య గుణములు ఆన్నిటికంటె (పధానము లైనవి. గౌరవము మొదలగు కొన్నిగుణములు ఆధికారి కింకరభేదముచే పర్వభేదములో ఉండవచ్చును గాని ఒక విభిన్నపరిమితిలో అందరియందును అవన్నియునిష్క షక్ మాగ, ఉండియే తీరవలయును. అట్లు పరన్నర నహ

కారము ఉచితస్థాయిని చెందినప్పుడే ఆ దేవాలయములేమి ఆందలి దేవతలేమి దానికి సంబంధపడిన భక్తనమూహ మేమి ముచ్చటగానుండి సర్వజనులకు సౌఖ్యముకలుగును. విపరీతమగుచో విపరీతభలప్రాప్తి కైముతికనిద్దము. ఐతే మన దేశమునందలి ఆలయములు మక్క దేశమందలి ఆలయముల ఉచ్చదశను పొందలేకపోవుటకు ఏదో బల పత్తమమగు మ్రతిబంధరహన్యము ఉండక తప్పదని ఊహంచదగియున్నది.

రమారమి ప్రభుత్వము వారిచే భర్మా దాయ దేవాదాయశాఖ యోర్పరుపబడిన 1925 సంవత్సరమునుండి ఆర్చకులకు భూములుపగై రా తగువులుపచ్చి ఆ తగువులు న్యాయముగా పరిష్కరించబడక ప్రభుత్వపుట్ దానీన్యముచే అర్చకులతో పరస్పర సహకారమితరులకు నశించి ఆలయములు బాగుపడులేదనుట ఈ వ్యానమునకు తాక్పర్యము కాదు. మన (చాలచోట్ల) ఆలయములు ఆకష్కకములుగా లేక పోవుటను పారంపర్యాగతముగ నున్నమను సంశమును నేను మొదటగానే మనవిచేసియుంటిని. పై ఆపయోగ మునకు నేటి ప్రభుత్వమువారి ఔదాస్సన్యముకూడ నహకారి కారణమైతే కావచ్చు. కాని అదియో నిదానముమాత్రము కాయాలదు.

నా అనుభవమునుబట్టి గొప్పగొప్ప సమావేశములందు హితోపదేశమునకు ఆహ్వానించబడినట్టి చుం[తులు మొద లుగ ఆధికారపదవులలోని పెద్దలందరును (ఒక్కరు ఐాకీ లేక) ఏకకంఠముగ అర్చకనమస్వలనుగురించి (పవంగిం చుచు అర్చకనమస్యలు అన్నియు అర్చకుల (సవర్తన మునుబట్టి వానికవే చక్కబడగలపనియు ముఖ్యముగా ఆర్చకులు (తదితర కైంకర్యపథులు) ఆలయములను [శద్దాభక్తులతో కనిపెట్టుకునియుండి తమ విధులను నక్ర మముగా నిర్వర్తించుచువచ్చు పక్షములో వారిచేహయాత్ర కెట్ట్ ఆపద్యము వాటిల్లదనియు (సథుత్వమునుండిగాని) [పజలనుండిగాని యొట్టి పరిహారమును అర్బకులు యొదురు చూడనక్కరలేదనియు నలహాలను చెప్పి ఓదార్చుట అల వాటై పోయినది. ఈ యుపదేశము అక్షరాలా నత్యము. కాని ఈ నమన్య ఆర్యోన్యాక్ష్మరు మైసదని మాత్రము నేను ఆ నలహాదారులకును నదన్శులకును మనవిచేయక తప్పి సదీ కాదు. ఆది నా నమ్మకము.

ఏ క్రభుత్వముకాని యే నంస్థగాని యే వ్యక్తిగాని తనంతటతాను ఏకాకియై యే కార్యమును సాధించుట సాధ్యము కానిపని. క్రజాభివృద్ధి దేశాభివృద్ధి మొదలగు కార్యములలో ప్రభుత్వము తాము పాలించెడి ప్రజలయొక్క నహకారమునే ఆర్థించును. క్రవజలను తమ శాయశత్తుల తమతోనహకరించుటకై హెచ్చరించుట న్యాయమైనదను టలో వ్రిపతిపత్తి యేదియులేదు. ఆదే తీరుగ అర్చకులు మొదలగు వరిజనమంతయు ప్రజానహకారములేక ఆలయ ములను వృద్ధిపరచి ఆకప్షక్షకములుగ చేయుటయో నలక్షణముగా చేయుటయో సార్థకములుగ కాపాడుటయో తాము సుఖజీవనముచేయుటయో యెంతమాత్రము చేయ జాలరు. ఆర్చకనమన్యను ఆర్చకజీవనమాత్ర నమన్యగా భమపడి ఆధికారులోనగు నలహాలు చాలా ఆర్థకూన్య ములు. దేవాలయములు నిర్మించబడిన పరమ ప్రయో జనమగు ప్రజాకేమమే ఆర్చకుల సుఖజీవనము. వారి నంకల్పమే రాబరాష్ట్ర గ్రామాధ్యభివృద్ధి.

ఆరవదేశములో చదువులేని పల్లెటూళ్లలోని (పజలుకూడ శివభక్తులు విష్ణుభక్తులు తమకు ఇష్టమైన క్రవతదినములగు కృత్తిక షఫ్ట్రి డ్రోషము ఏకాదశి శనివారము మొదలగు నర్వసాధారణములగు పర్వచినములను ఆమావాన్న నంక్రమణము మొదలగు సాముదాయిక పర్వచినములను తెలసిన పెద్దలనుంచి ముందుగానే తెలుసుకుని తమతమ శక్తికి తగినట్లు పంచనలేక వారికి ఇష్టమువచ్చిన దినమున చేతనైన నియమముండి ఏగుడికో వెళ్లటమో ఆట్టి అవ కాశములేనంతట యింటిలోనే ఏపటమునకో దీపారాధన చేసుకోవటమో చేయకతప్పటలేదు. ఇది చినచర్యలోనే కూడ చేర్చి ఆవరింపబడుటను మరువపద్దు. ఈ రీతిగా మహాపట్టణములుమొదలుచేసుకొని క్ముగామములవరకు (పజలలో ఈ చిత్తపృత్తితో అక్కడి దేవాలయములు విభవముతో నుండి యుండపచ్చునని చాటాంపవచ్చునని నానమ్మకము. అనేక బేవాలయములలో పోటాపోటిగా భక్తణనులు ఆయా విశేషచినములు - (బహార్మాత్సవములు నిత్యోత్సవములు ధనుర్మాసోత్సవములు వసంతసవర్మాతము శరస్పవరా(తము ముగ్కొటి మొదలగు ఉత్పవములందు విరివిగా (దహ్యము హ్యయముచేసి కైంకర్యములను జరి పించుట ఒక వాడుకయైనది. ఇట్లు ఉత్సవకర్తలగు భక్తులచే చేయబడెడి కైలకర్యముల విషయములో దేవ స్థానపు ఆదాయమునుండి ఒక సయాపైన ఆయినను ఖర్చు చేయ సక్కరలేకపోవుటయేగాక మీదుమిశ్కిలి ఉత్పవ కర్తలచే తమ ఉత్సవములను తమ న్వంత ఖర్చులతో జరిపించుకొనుటకు దేవస్థాసముసకు నియమితమగు రును మును చెల్లించుకొని తమ పేరుతో ఆనాటి ఉత్సవములను జరిపించుకొని యథాశక్రిగ అలంకారములను ప్రసాదము లను చేయించుటకలదు. నేటి రాజ్యాంగచట్టము మేరకు నేటి భక్తులచే ఈ కార్యక్రమము మాతనముగ నృజియింప బడినదికాదు. ఈ కైంకర్యములను జరుపు ధర్మకర్తలు తమ కైంకర్యములను జరుపుకొనుటకు తమకట్టి హక్కును పారంపర్యాగతముగ నంపాదించుకొని ఆ కైంకర్మ

జనితములగు ఇహకరనత్ఫలితములను సిద్ధకరచికొని అట్టిది 'నమానానాముత్తమక్లోకోభవతి' అను నట్లు నంఘములో తమకొక ఆపూర్వభాగ్యముగ తలచి తృష్టి పడుచున్నారు. మనదేశముసకూడ ఇట్టి మహత్కార్యములు ఉదారులగు దానశౌండులచే ఆచరింపబడుట లేకపోలేదు; గాని ఆ వైభవమును ఆలయములద్వారా మనము అను భవించలేకపోవుటను గూర్చియొ నేను ఆలయములందలి కొరతను నిరూపించవలని వచ్చినది.

మన దేవాలయములలో (పాచీనములగు తా[మశిలా శాసనములలో ఇతర సాక్యములును చార్మితక విమర్శకు లకు చేతినిండ పనిని కల్పించెడి పరికరమంతయు ఇంచు మించుగ ఇట్టి సంస్థల దానపాలనలకు సంబంధించినదే యనుట అతిశయో క్రికాదు.

పురాతనకాలమందుండి అంద్రభూ మియందు శ్రీమంతులు విద్యావంతులు శ\_క్తివంతులు మహాభక్తులు యోగులు రాజకీయవేత్తలు స్వార్థత్యాగులు దానశీలురు ధర్మప్రబోధకులు - వేయేల - నకల కల్యాణపరిపూర్హులగు మహనీయులు లెక్కకు మిక్కిలిగ అవతరించి యున్నారు. నేడును కలరు. అట్లు కానియొడల విశాలాంధావని యందు ఒక్కొక్క గ్రామమందును వెలసియున్న దేవాలయములను ఉన్నట్టి స్వాస్థ్యము అవరి మితముగ నుండుటకును అవకాశములేదు. మన దేవా లయములకు కలట్టి స్థీరాన్తుల నంపదను చూచినప్పడు దమిడదేశమునకంటే యెన్నియోరెట్లు మన ఆంధభూమి నర్వనంపన్నమై మిన్నయని చెప్పకతప్పదు. ఐనను మన నేటి దేవాలయములు పూర్వపు ఆదరణమును చెందలేక పోవుట విచారకరము.

ప్రజాస్వామ్య ప్రతిపత్తి నర్వనం[పతిపన్నమైనప్పడు ఆర్చకులును ఇతర పరిజనములును తక్కిన ఇతర సాదర ప్రజలందరుతోపాటుగ దేవాలయపూ జలందల్ గుణ దోషములవలన కలిగెడి నుఖదుఃఖములలో నమానభాగ స్వాములేయగుడురు. పరన్పర నహకారదృష్టితో పరిశీలించి నప్పడు ఆర్చకులు తదితర పరిజనములు దేవుని సొత్తును అనుభవించుటయు తక్కినవారికి ఆట్టి యనుభవము లేక పావుటయు మొదటివారియందలి దోషము అని యన కూడదు. తగిన బాధ్యతతో దేవుని పరిచర్యలను చేయుచు వారలు న్యాయ[పా ప్రముగ తమ కష్టమునకు తగినట్లు ఆలయసొత్తును అనుభవించుటయు దీనులగునట్టి వారలతో నహకరించి దేవాలయములను వైభవోపేతములుగ చేసివృద్ధి పరచుటయు తదితర [పజలయొక్క బాధ్యతకాగలదు.

దోవాలయములను యథావిధిగ ఆదరించుటకు కావలసిన మార్పులను తటన్థ (పజలయొక} చిత్తవృత్తిలో

కల్పించవలసిన బాధ్యత యొవరియందు కలదు ఆనియు ఆద్ యొట్లు సాధ్యము కాగలడు అనియు పరామర్శించి నవృడు ఈ నమన్య దున్సమాఛేయముగ నున్నది. దేవా లయముల పరిపాలనను నిర్వహించుటకు ఉద్దెశింపబడిన (పభుత్వ ధర్మాదాయశాఖవారు ఇందుకు బద్ధులసుఓ మాత్రము క్రవభుత్వశాననాసుసారముగ నిశ్చుప్రచమ్మనడి. ఐకే చేవాలయ నంరకణముకై యేర్పడిన చర్చునాన్తులను న్మకమముగా జమాఖర్చులు చేయించుటకును అట్లు నిర్ణ యించిన జమాఖర్చుల వివరము[పకారము ఆ జమాఖర్చులు న(కముముగ (లౌక్కలు) ఉన్నవా లేవాయని పరిశీలించుట కును మాత్రమే (పథుత్వశాఖ తమ అధికారమును నిర్వ హంచగలబే కాని (పజల చిత్తవృత్తిని ఉద్దిష్టపథమున (తివ్బటలో ఆ శాఖ కృతకృత్యత జెందునసుట్లలో యెంత మాత్రము న్యాయము కానరాదు. అట్టి నూతన చిత్తవృత్తితో [పజలు (పథుత్వడుతో నహకరించినపుడు మా(తమో దేవాల యాదాయములను (ప్రభుత్వము కట్టుచిట్టములతో నవ్వి నిమోగము చేయగలదు.

అనను తమ బాధ్యతను యథాశక్రిగ నెరవేర్పుచు 'ఆసధికృతాధికార'మని (తోసపుచ్చక (పజానహకారమును దేవాలయముల వైపుకు మరలించుటకు ఉంద్దేశించియే 'ఆరాధన' ష్థిక నొక లఘుసాధనముగ (పభుత్వము నంకల్పించి యుండవచ్చునని నేను తలచితిని. ఆ నదుద్దేశము హష్టకాంచదగినదకూడ. ఈ నంకల్పమును ధర్మాబాయ శాఖకు నంబంధించిన నంస్థలుగాని తెలస్థ్యుల లగు అస్తిక (పబాసామాన్యముగాని యెట్టి (శబ్ధావిశ్వాన ములతో అక్కరకలిగి ఆదరించుచున్నారని తెలస్థ్యాను ములతో అక్కరకలిగి ఆదరించుచున్నారని తెలస్థ్యాను మలతు అపనరము. ముందునేను మనవి చేసినట్లు తటమ్థుల దృష్టిని దేవాలయముల వైపుకు మరలించుటకు 'ఆరాధన' ప్రత్యికయను బల్బజ సాధనమొక్కటి యొంత గౌప్పదైనను చాలదు. ప్రత్యిక చందావెల సాధారణ ప్రజలకు అందు బాటులో లోకపోవుటకూడ ప్రత్యిక సాధించదగిన కార్య మును ఆది న్వల్పమైనను చేయజాలక పోవచ్చును.

మరియు ప్రభుత్వము ప్రభుత్వశాఖోద్యోగులకును మత శిశ్వము నిచ్చుటకు నంకల్పించి అందుకు యేర్పాట్లు చేయుచుండుటయు ఒక నద్విషయమే. ఆర్చకులకుగూడ అట్టి నందర్భములో వారికి వలయు విద్యాశిశ్వముసను గాను విద్యాశాలలను యేర్పరచుట మంచిది. ఫాఠ శాలలను యేర్పరచు విషయములో ఆయా ఆలయ ములలో తమ నిర్బంధ ఆర్చన కైంకర్యమునందు కట్టు బడిపోయి దూరమందలి పర్మలములకుపోయి ఆచ్చటి పాఠశాలలోచేరి యెక్కువ కాలముపాటు ఆ పాఠశాల నిర్బంధములకు లోబడి శిశ్వమునుపొంది కృతార్హులై తిరిగి వచ్చుటకు (న్యాయముగా) ఆవకాశముచాలనట్టి అర్పక బాలురుచాలమంది ఉండుకు సంభావితమగుకుచే పాఠశాలల యేర్పాటులను ఆమలుచేయుటరో సాధక బాధకములను చూచినప్పడు అట్టి వివ్యాస్టులు తమకు నన్నిదాతమగు [ప్రదేశములలో ఉందెడి విద్వాంగులప్రద్ధ చదువుట**కు ఆ**వ కాశము కల్పించి ఆ విద్యాచాతల ఇదైన బహుమానము నిమ్బటకు యేర్పాటు చేయదచ్చును. అట్లు విద్యనథ్య సంచి (కమశిక్షణచెందన విద్యార్థులను పరకించి అందు ఉత్తిర్హులైనవారికి యథోచితమంగా రెహాగ్యతాప్పతములను ఇచ్చుటకు నమ్మతించి తమ పరిపాలనా గార్వ గౌరవములో ఎక్కటిగ ఆగమశాస్త్రపరిశా (సతాలకను న|కమముగ నంస్కరించి తయారించి గత నాల్గు నందత్పరములనుంచి దానిని అయలుచేయుచున్న తిరుమల తిరుపతి చేవస్టాన పాలకవర్గడు తరవున నిర్వహణాధికారియగు శ్రీ చెలికాని ఆన్నారావు బి. ఏ చౌరవారు (పడుత్వశాఖను చేయుసేవ ఆమూల్యమై ఇతర నంస్టలకు మార్గచర్నినియై చెరవారి చీర్హ దృష్టికిని విశాల దృష్టికిని అన్నదమైయున్నడి.

పై సాధనములతో పాటుగ జనసామాన్యముతో దేవాలయ నిర్మాణమునకు పరమ (పరాణనమగు భక్తిమార్గము నుపదేశించుట అనన్న (ప్రమాజనముగ (ప్రచారమును సాధించగల నమర్థులగు ఆస్త్రికులను మత (పచారమునకై ခြုံဆုံးခံွည်း ဂါတာသေးပြေ ဆု ရှိပြုံဆောင်အစားသ ဘဲ ဂါဝ చుటయు దోవాలయములు ఆకర్షకములగుటకు తోడ్పడ వచ్చును. భక్తిపచారము నీతిమోభ భర్మడచారము మొదలగునవి ఆసంఖ్యాతములగు నేటి భాపామయచలన చ్యతములు (సనిమాలు) మూలముగ కూడ విరివిగా జరుపుచున్నట్లు విశ్వసించెడి స్థాయితో చేదాలయముల తరవున హరిశథా కాలజేవదుులు బు(రశభలు భరతనాట్య ములు నాటకములు దోవాలయపరిపాలకులు నడిపించే యొడల ఆ పని మాత్రము ఉచ్చేవు కాదు. చిత్రపట (పదర్శనశాలలు (సినిమాహాలులు) పల్లెగ్రామములలో లేకపోయినను (గామీణులు యొవ్వరుగాని పేద సాదఅని తలచక అందరును తమ (గామమున దురదృష్టవశముచే ఆట్టి శాలలులేని కౌరతను కొంచమైనను నరకుచేయక (దవ్య వ్యయము కాలయావసము శరీరభాధలను లక్ష్మపెట్టక ఆశతో (పక్కనుండెడి పట్టణములకు వెళ్ళి ఆ (పదర్శన ములను దర్శించి ఆనందించుచునేయున్నారు. ఈ స్థాయిలోని హరికథాకాలకొపాది పూర్వొక్త (పదర్శనము లను జరిపించుటకు అందుకై (దవ్యవ్యయము చేయగల రస్తికులు లేకపోలేదు.

'గురోమ్రమౌనం వ్యాఖ్యానం శిష్యాస్తు చిన్ననంశయా?'. ఆనే నన్ని వేశమును సృష్టించగల (పచారకులు ఆట్లి (పద ర్శనములు మనకు కావలయును. ఆందుకు చలయు [దవ్యవ్యయమును దేవాలయములు వెచ్చించవచ్చును. ఆట్టివారు మన దేశమున చాలమంది కలరు. ఆట్టి వార లను [పభుత్వము [పజల జేమమునకై ఉపనర్పణముచేసి వారి సేవలను వినియోగించుకొనవచ్చును.

ననాతన ధర్మవ రైసము భారతీయులకు నహ**జ**ము. 'అభయం న త్వ్వసంశుద్ధిః జ్ఞానయోగవ్యవస్థితిః బాసందమశ్చయజ్ఞశ్చ స్వాధ్యాయ న్లైప అర్జవమ్ ఆహంసా సత్యమ[కోధః త్యాగశ్శా నై రమైశునమ్ దయాభూతేష్వలోలు ప్త్వం మార్దవం[హరచాపలమ్ తేజుకమూధృతిశ్భాచమ[దోహూ నాతిమానితా భవ నైనంవదం దైవీమభిజాతన్య భారత'

ఆని గితోపనిషత్తున ననినట్లు డైవనంచరను ననాతన భర్మవాదులు ప్రశంసించుచున్నారు. ఈ గుణములను కలిగియుండుటవర్ణ జాతి మత కుల ఆగ్రమ ప్రవృత్తులందు తరతమభేదములేక మానవజన్మనె త్తిన చేతన సామాన్య మునకు ఏకైక లక్యమైయున్నది. ననాతన ధర్మమును ప్రవారముచేయుసాధువుల కిట్టి విశాలదృష్టి ఉండుటకు వారివైదుష్యమునకు ఉత్తే జకము కాగలదు. వైదిక తాంతిక శైవ వైష్ణవ శాక్ష బ్రాహ్మణ్యభాహ్మమేతర నవర్హా పర్ట స్త్రీవురుష బాలవృద్ధ పండిత పామర అధికారిసేవక ఆధ్యానాధ్యాది విచక్తమిలేక అందరకును ఆసుష్టేయమైనది, వ్యవస్థాపకమైనది, ఆదరణియమైనది, ఆద్రత్యాఖ్యేయ మైనది సనాతనభర్మము. దైవాసుర ప్రవృత్తితముచే భిన్నులగు ప్రాణులకు మాత్రము ఈసిద్ధాన్తమందు వికతిపత్తి కలుగవచ్చును.

బ్వైతాబ్వైకవి శిష్టాబ్వైతాని సిద్ధా స్త్రములలో ఆవాంకర బేవముతెన్నియో మనకు చిరకాలమునుండి క్రముఖులగు పూర్వికులనుండి పారంపర్యముగ ననాతనులలో ఆవిచ్చి న్నముగ దాయ్రపాప్తముగ నం(కమించి యుండుటయు అనుష్టాతలలో పరస్పరము తమతమ సిద్ధాస్త్రస్థాపనా [గహణము -కలిగి యుండుటయు నహజమైయున్నడి. యొవ్వరుగాని అట్ట్లో ఆత్మాధిమానమును త్యజించి పరమత స్వీకారము చేయవచ్చుసనిగాని చేయవలయుననిగాని వారలు వారలు తమతమ స్వీయమత [పచారమును ఇతర మతావిరోధముగ చేయుఓగాని తప్పగా యొంచరాడు. అక్ట్ [పాజ్ఞులు తమతమ మతరకణకై యథాశక్తిగ వాద ప్రతి వాదములతో కాలజేపమును చేయవచ్చును. అది ప్రాద్ధు పుచ్చుట§ై వినియోగపడవచ్చును. అట్టి వారలు చేవాదాయ ధర్మరకణు ప్రచార్యకమములో తమ వైదర్ణ్యమును వినియో గించుట మాత్రము ప్రమాదకరమని నామనవి. త\_త్త్వ దృష్టితో చూచిగబ్బడు మహాకాల [పవాహములో ధర్మ

సామాన్యమె కబలితమై జీర్ణించిపోయొడి వివరీతము పై బడు చుండగా న్వల్పనంఖ్యలో (హానముచెందిపోవుచున్న విద్వన్మహాశయులు తమలో తాము న్వన్వసిద్ధాన్లమును న్వధర్మమును విడువక ఇతర సిద్ధాన్లము వారలను సామ రన్యదృష్టితో ఆదరించి సౌహార్ధముతోవ రైంచుట న్యాయ్యము కాగలదు.

ದೆವಾದ್ಯಧರ್ನಾದ್ಯಕ್ಕಾಪಾರು ದೆವಾಲಯಮುಲ ನಿಧಿ నుండి ఆయా ఆలయములకు అవసరమైన ఖర్చులను ఖర్చు పరచగా మిగిలిస (దవ్యముసు ఇతర భర్మములకు వినియోగపరచ వచ్చునని చట్టబర్లముగ నిర్ణయించుటయు 'ఇతర ఖర్చులశబ్దము'ను నిర్వచించుటయు పునఃపరా మర్శకాన్పదమగుచున్నవి. అవనరమైన చేయగా (దవ్యము మిగులుట ఆను ఆవకాశము తిరు పతిలో సంభవించవచ్చును. పదివేలు ఆదాయముకు పైబడిన ఆదాయము రాగల దేవాలయములలో కష్టపడి కొంతసామ్మును మిగిలించవచ్చును. అంతకు తగ్గిన ఆదాయమువచ్చెడి దేవాలయములలో 'మిగులు' అనే మాటకు అవకాశమే యోర్పడదు. అట్లు కష్టపడి మిగిల్చిన (దవ్యమును చిక్కులేని ఇతర ఆలయముల క్రింద ఖర్చుపరచుటను ఒక విధమగు ధర్మ ముగ ఆంగికరించవచ్చును. మత్మపచారమునకు భక్తిపచార మునకు తావులేని నంస్థలకు రేడియో సెట్లకు పార్కులకు ఇటువంట మరి యేయితర కార్యములకుగాని వినియోగ పరచుట ఘోరమగు అపచారము. వేదములు వేదాంగ ములు వాని పఠన పాఠనములు ననాతనధర్మ (పచారము గ్లానిచెందక అనువృత్తములై చైతస్యముతో నుండుటకు ఆట్టి విద్వాంనుల నాదరించవలసిన భాధ్యత (పభుత్వచు పైననే విథివిహతమై పడియున్నది. వారలనాదరించుటకు పూర్వకాలపు ప్రషువులన్లమింపజేయుబడింది. ఆట్టియొడ [పభుత్వము తమకు [పవేశమో ఆక్కరయో ఆదరమో బాధ్యతయో లేక వారలు తాటస్థ్యముతోనుండు పక్షములో ఆ భారమును న్వల్పాదాయముగల దేవాలయములట్టి మహాభారమును వహించి కృతకృత్యత సంచజాలవు. 'చం(దునకు మాలుపోగు' అనుసట్లు తలచి అందుకై సాహనించుట క్రమూదము. సాహనమైసను శుభోదర్క మును కోరి దేవాలయములనే మార్గ దర్శకములుగజేస్ చూచెదమనుట నత్యమైసచో దేవాలయ (దవ్యమునుండి వేదములు వేదాంగములలో పరినిష్ఠితులగు పూజ్యులను ఆలయములలో నిత్యకైంకర్యములలో నియమించి వార లకు సుఖ జీవనము కల్పించుట మంచిది. కేవలము ఆ ్రదవ్యమును విరివిగా ఖర్చుపరచి నభలు సమావేశములు జరిపి ' మూడునాళ్ల ముచ్చట'లకో (పొద్దుపుచ్చుట అంతటి లాభకరము కాకపోవచ్చును.

!పభుత్వముచే నియమింపబడిన సంస్కృత భాషోద్దరణ విచారణ సంఘమువారికి యీ సంకర్భములో నేనుమనవి చేసిన రహన్యమును సంగ్రహముగా తెలిపి యీ నార్తపనంగ మును ముగించెదను. ఖండాంతరములందు విద్వత్సమ్మాన మునకై యేర్పడిన ధర్మనంన్దలలోనొకటగు 'నోబెల్' స్మారక సంస్థవారు ఉద్దేశించి సడిపించుచున్న విధమున నంన్రృత భాషలో అన్నిశాఖలయందు ్పత్యేకముగగాని నమష్టిగా అన్నిటియందుగాని ఏరెంటిమూటి యందుగాని ုషన్తుతమనుష్యుల శ\_క్తిసామర్థ్యములను దేశకాలములను అనుసరించు వైదుష్యపతిళగల ఏఒక్కరికో ఇద్దలకో నంవత్సరమునకొకసారి దానిపై నిర్ణయింపబడిన పరిష ద్వర్గమువారి ద్వారముగ పరీశ్లలుజరిపి అట్టి పరీశ్లలందు నెగ్గినధన్యజీవికి ఒక లక్ష రూపాయిలు పారితోషికము చేయుటకు చాలిన ఒక శాశ్వతనిధిని ప్రభుత్వముకల్పించిస ထာဖစ ုန်းဆမ္မော် မာဝင်ပီမော် လုပ်လုံးမှုန် တော် ထုံးမှုန်လွယ် నాభిలాషకలిగినను కలుగకపోయినను 'విఫులాచపృథ్వి' ఆనునట్లు ఏమూలనో ఒక మహాపురుపుడపతరించి మస గీర్వాణ భాషను ననాతసధర్మమును నంరకించగలడని నేను మనవిచేసిన విషయము. ఆట్లు ననాతసధర్మము నాశరహతమైనదను దృఢవిశ్వానము ఉన్నపుడు దానికై '[పభుత్వావలంబమును ' నీవేల ఆపేకించపలస్వచ్చిన

దని వారలు ప్రశ్నించినచో ఆ స్థాక్స్లు నేను యేమి సమాధానము చెప్పవచ్చునో నాకు బుద్ధిస్థము కాలేదు గాని ప్రాజ్ఞులగువారు నన్నట్లు స్ట్రక్నించలేదు.

రాజాక్రయముతో ప్రజలను బలాత్క రించి మతములను తారుమారు చేసిన పూర్వకాలపు రోజులివికావు. జాతిమత కులమై విధ్యమును తొలగించి 'విద్యావినయనంపన్నే బ్రాహ్మణో గవి హస్తిని! శునిచైప శ్వపాకేచ పండితా! నమ దర్శిన! అను గీతోపదేశమును స్వీయ ద్యాఖ్యతో నమన్వ యించి దానిని పరమ లక్షముగ విశ్వనించిన నమదర్శక ప్రభువుల పరిపాలనలో విద్వాంనులు తమ పూర్వికుల వాననను వచలలేక ఇతరుల సిద్ధాంతములపై యుద్ధము. చేయుట కార్యకారి కాబాలదు. ఈ ధోరణిలోని కొందరు లాకిక ప్రచారకులు 'గోబాహ్మమో భ్యః శుభమన్నునిత్యం'— 'దేశోయం జేభరహతో బ్రాహ్మణాన్సన్ను నిర్వయా!' ఇత్యాది పుర్యాములను అను సంధానము చేయునప్పడు ఆ పద్యము 'బాహ్మణ' శబ్దములను తగ్గించి రేవిదో తమ తమ రుచి కనువుగ శిల్పమును కల్పించి పద్యములను నవరించుటయు కనుబడుచున్నది.

ఈ వ్యాసమునందు నేనుబ్లేశించిన పరన్పరనహకారము సిద్ధించి 'నర్వేజనాః సుఖినో భవస్తు' అను అర్చక నంకల్పము సమన్విళమగుగాక యని కొరుచున్నాను.

పృధివీశాంతిరంతరికట్ం శాంతిర్ద్యౌశ్యాంతిః దీశశాృంతి రవాంతరదీశశ్యాంతి రగ్నిశ్యాంతిః వాయుశ్యాంతిరాదిత్యశ్యాంతి శృంద్రమాశ్యాంతిః నక్ష్మణాణిశాంతి రాపశ్యాంతి రోషధయశ్భాంతిః వనస్పతయశ్యాంతిర్దౌశ్యాంతి రజాశాంతిరశ్వశ్యాంతిః పురుషశ్యాంతిర్భ్రహ్మశాంతిశ్యాంతి రేవశాంతిః

ಕಾಂಡಿರ್ನೈ ಅಸ್ತುಕಾಂಡಿಃ ။

# స్వయంకృతాపరాధము

ಬುಲುಸು - ವೆಂಕಟರ ಮಣಯ್ಯ

సాధారణమైన జనులె ఇతరులకు ఏ కారణం చేతనైనా నరే—అపకారం చెయ్యుటోయి తామే కష్టాలు పాలు కావడం నహజం! ఇట్టి దురుద్రేశాలు ఉన్నవారు తాము తీసిన గోతిలో తామే పడి లోకానికి ఒక గుణపాఠాన్ని బోధిస్తూవుంటారు. అలాటప్పడు నద్దుణగరిస్తులూ, గొప్ప దైవభక్తులూ, నియమపరులూ అయినవారి విషయంలో అపకారం తలపెట్టిలే - ఎంత గొప్ప శక్తిమంతుడికయినా హానికలుగక మానదు. గొప్ప తపశ్శక్తి నంపన్నులైన మహామునులుకూడా దీనికి గురి కావలసినదే! తన పేరు చెప్పిననే మూడులో కాలూ గజగజలాడే దుర్వానమహాముని దేవేంద్రుణ్ణి శపించి, అతని నర్వస్సాన్నీ నమ్ముదంపాలు చేసి, కీరసాగరమధనానికి కారణభూతుడైన శక్తిపరుడు కూడా అంబరీమడనే మహారాజునకు నిష్కారణంగా అప కారం చెయ్యుడలచి, తానే నానాశ్రమలూ పడి, చివరకు అతనినే శరణుచేచవలని వచ్చినది!

అంబరిమడు గొప్ప హరిభక్తుడు. నాభాగుని కుమారుడు. అతడు గొప్ప పరాక్రమశాలి. స్ప్లాప్ట్విపాలతోను కూడి వృన్న భూమండలాన్ని ఏకచ్ఛక్రాత్థిపతియై పాలిస్తూ లెక్క లేని దానధర్మాలూ, యబ్లయాగాదులూ చేస్తూపుండేవాడు.

'యత్కరోది యదశ్నాసి యజ్జుహూద్రిడిదానీయత్, యత్తపన్యసి కొంతేయ! తత్కురుష్వమదర్పణమ్'

ఆని భగవద్గీతలో చెప్పబడిన విధంగా, తానేమి చేసినా నిష్కాముడై భగపదర్పితం చేస్తూపుండేవాడు. ఇలా చేస్తూ నదా హరిధ్యాన తత్పరుడయి పుండుటవల్ల, మహా విష్ణువు ఇతనియొడల సంతృప్తుడై తన చక్రాన్ని ఆను గ్రహించాడు. ఆది ఈ అంబరీష మహారాజు తలచినప్పడు ప్రత్యక్షమయి ఆతని కోరికను నెరవేరుస్తూ పుంటుంది.

ఒకప్పడు ఆ మహారాజు ఒక నంపత్పరం కాలం గొప్ప నియమంతో ద్వాదశీ (వకాన్ని నెరవేర్చి లేత పాడి యావు లను వెండి గెట్టలతోనూ, ఖంగారు కొమ్ములతోనూ—అంటే అయాతొడుగులతో కోట్లకొడ్డీ బాహ్మణులకు దానంచేని, పిండివంటలతో వారికి నమృద్ధిగా భోజనములు పెట్టి, నియమితకాలం అత్మికమించకుండా తానూ భోజనంచేని, (పతపరినిమా పై చేయడానికి సిద్ధంగా వుండెను. ఆ నమ యంలో నే సులభక్రోధుడైన దుర్వానమహర్షి ఆతని యింటికి అతిథిగా వచ్చెను. వచ్చిన ఆ మహామునికి అంఖరీమడు ఎదురుగాపోయి, గౌధవించితెచ్చి ఉచితాననం మీద కూర్చుండబెట్టి, ఆర్ఘ్యపాద్యాలను ఇచ్చి గౌరవించి,

నాడుతనతోకూడా భోజనం చెయ్యవలెనని కోరుతూ, తన ప్రతం నంగతీ, శ్రీఘకాలంలోనే తాను ద్వాదశిపారణ బాదశిపారణ చెయ్యవలసిన నంగతీ చెప్పెను. మహాముని దానికి నమ్మ తెంచి " ఇదిగో! యమునా నదికి పోయి, స్నానంచోని చాలా త్వరగానే వస్తాను " అని చెప్పిపోయి, నదిలో స్నాసం చేస్తూ ఎప్పటికీ ఒడ్డుచేరక కాలయాపన చెయ్యసాగినాడు. అంబరిమనకా, కాలం మించిపోతున్నది. ద్వాదశిగడియలు దాటకుండా పారణ చెయ్యకపోతే సంవత్సరం పాటుచేసిన [వతం యావత్తూ నిష్పలమై పోతుంది. అతనికి ఏమి చెయ్యడానికి పాలుపోలేదు. తాను ఇలాటి విషమ పరి స్థితిలో ఏమి చెయ్యాలో తెలుపవలసినదని అతడు ఆక్కడి బ్రాహ్మణులను ఆడిగెను. వారు "మహారాజా! ఆతిథి రాలేదని—ఆతనికోసం ఎదురుచూస్తూ, మ్రతభంగాన్ని చేసుకోవడం భావ్యంకాదు. ఆతిథి రాకుండా తాను పారణ చేయడం భావ్యంకాదు కూడాను. దయచేసి మీరు కొంచెు తీర్మాన్ని స్వీకరించండి. దానివల్ల మీకు పారణ ఫలమూ దక్కుతుంది, భోజనం చేసినట్లున్నూ కాదు. ఇంతకంటే వోరే మార్గం తోచడంలేదు.'' అని పలికినారు. అందువల్ల అంబరీమడు తనకు కలిగిన ధర్మనందేహం తీరి మనస్సులో విష్ణువును ధ్యానిస్తూ జలపానం చేసి, మతఫలం దక్కించు కొని దుర్వాసునిరాకకోసం ఎదురుచూస్తూ ఉండెను.

అవకాశం కల్పించుకొని ఎవరినైనా శచించడానికి ఎల్లప్పడూ ఎదురుచూచే న్వభావంగల దూర్వానమహర్హి కావలెననియే చాలాసేపు నదిలోస్నానముచేసి, ద్వాదశిఘడి యలుమించిన తర్వాత గాని అంబరీమని భవనానికి రావడం లేదు. తాను రాకుండ పారణచేస్తే ఆతిథిని అవమానించిన నేరంమోపి అవకారం చేయవలెననే అతని నంకల్పం!

దుర్వానుడు అంబరీమని వద్దకువచ్చితన దివ్యదృష్టివల్ల ఆ రాజు జలపానంచేసి (వతఫలాన్ని దక్కించుకున్నాడని తెలునుకున్నాడు. తీర్థన్వీకరణం పారణతో సమానమనీ, ఆవిధంగా పారణచేసినందువల్ల తన్ను అవమానించినట్లయిన దనీ మహామునికి తోచి, అంబరీమనిమీద విపరీతపుకోపం కలిగినది. ఆకోపంతో ఒళ్లు తెలియక అతడు ఆక్కడవున్న వాళ్లను చూచి "మీరందరూ చూస్తూనే ఉన్నారుకదా! ఈ దురహంకారుడు నన్ను భోజనానికి రావలెననిపిలిచి, నేను స్నానంచేసి వచ్చేలోపలనే భుజించాడు. ఇలాంటిపనులు చేన్నూ, పైకి గొప్ప హరిభక్తునివలె నటిస్తూన్నాడు. ఇతనికి [పాయశ్చిత్తం చెయ్యక విడువను" అని పండ్లు పటపట కొరుకుతూ తన శిరస్సునుంచి ఒక జతను ఈడదీసి మం(తించి అంబరీషునిమైకి పంపెను. ఆది శూలాయుధహన్త అయిన కృత్యగా మారి నిప్పలుకక్కుతూ ఆ రాజుమీదికి వెళ్లినది. అంబరీషుడు ఏమీచేయక ముకుళిత హస్తుడై మహావిష్టుపును ధ్యానంచేస్తూ నిలుచున్న చోటనే ఉండి పోయాడు.

ఇక్కడ జరిగినది భగవంతునికి తెలియకుండా ఉంటుందా? నిప్పారణంగా తన భక్తుడిమీద ఇలా ఆత్యా చారానికి పూనుకున్న దుర్వాసుడికి తగిన [పాయశ్చిత్తం జరపాలని ఆతడు సంకల్పించి, ఆంబరీషునికి యివి వరలోనే (పసాదించిన చక్రాన్ని వెంటనే ఆశక్తిమీదికి పంపాడు. ఆ చ్మకం అంబరీమనిమీదికి వస్తూపున్న శక్తిని సడుమనే అడ్డుకొని (పళయాగ్నివలెనే దానిమీదపడి, దాన్ని ముక్కముక్కలు చేసినది. ఆ చ్రకం అంతతో తృప్పపడకుండా దుర్వాసుని మీదికి ఉరికింది. ఈ సంఘటనకు ఆ మహాముని ఆశ్చర్యపోయాడు. ఇలా జరుగుతుందని ఆతడు మొదట అసుకోలేదు. న్వభావ సిద్ధమైన కోపానికి ఆకలి తోడుపడగా తొందరపాటుచేత అనాలోచితంగా అతడు కృత్యసు సృష్టించి పుంటాడు. పరాత్సరుడు అంబరీమనికి చ[కాన్సి అను[గహంచిన ನಂಗತಿ ಆತನಿಕಿ ತಾಲಿಯುಬೆಯೆಮಾ! ಒಕಪೆಳ ತಾಲಸಿನಾ, ಯಾ సమయంలో స్మృతిపథాన్ని పొందలేచేమో!

తాను పంపిన కృత్య ఛిన్స్ఫా భిన్నం కావడంతోటే దుర్వాసుడి గర్వమంతా చప్పబడిపోయి, ఎక్కువ దిగులు కలిగింది. తాను చేసినపని ఆసుచితమైనదని అప్పడు ఆతనికి ఆవగాహన అయినది. అయిజేమ్మాతం ఏమి? గతజల పేతుబంధనం! జరిగిపోయినదాన్నిగురించి విచారిస్తే లాభం ఏముంటుంది గసుక. ఆతడు అందుకోనం ఎక్కువ దిగులుపడనేలేదు. చుకాయుడం కృత్యను ధ్వంనంచేసి, తృప్తిపడకుండా తనమీదికి రావడంపల్ల అతనికి చాలా భయం కలిగింది. ఎక్కువ కంపం కలిగింది. తనను ఆ విపత్తునుంచి కాపాడేవారెవరు? ఆ చ(కాన్ని - తన భక్తుణ్ణి రకించడంకోసం పంపిసవాడు విష్ణువాయిను! తన్ను రఓంచవలెసంటూ ఆయన దగ్గరికి ఏమొగం పెట్టుకుని వెళ్లగలడు? ఆందుసుంచే కాబోలు, అతడు దేవదేపుని వద్దకుపోలేదు. ఆ చ(కాన్ని తప్పించు కోడానికి పక్కబలంచూపి, పరుగౌత్తసాగినాడు ఆ దుర్వాసుడు. ఆ చ్యకమున్నూ అతన్ని విడువకుండా ఆంతని వె౦బడినే రాసాగినది.

దుర్వానునికి ఒక ఆలోచన కలిగింది. బ్రహ్మదేవుని పద్దకుపోయి, ఆతనిని శరణువేడితే ప్రయోజనం వుంటుం చని అనుకొని, ఆ నృష్టక రైపహైకుపోయి " ఓదేవా! దయంతో నన్ను ఈ చ[కానలంనుంచి తప్పించి కాపాడుము" ఆని పార్దించెను. అందుకు [బహ్మ ఇలా అన్నాడు.

"ఓ మునీ! ఆది దేవుడైన విష్ణువు కాలన్వరావుడై యా కాలాన్ని నడువుతున్నాడు. లోకాలన్నింటినీ ఆవి పుండవలసనస్థలాల్లో ఆయా చోట్లలోవుంచి పాలిస్తున్నాడు. అతనికి గోపం కలిగినమంటే లోకాలన్నీ భన్మరాశి ఆగును. అట్టివిష్టుదేవుడు పంపిన చక్రాన్ని ఆడ్డుకోవడం యొవ్వరికి తరం కాదు. నేనూ, శివుడూ, ఇంటాదిదేవతలూ, దమడు మొదలైన (పజావతులూ అంచరమూ అతని యాజ్ఞ జగద్ధితమంటూ తలపైధరిస్తాము. అట్ట దేవదేవుని చక్రాన్ని మళ్ళించడం నాతరం కాదు." అని

బ్రహ్మ యీ విధంగా చెప్పగా దుర్వానుడు వెంటనే కైలాసానికి పోయి పరమశివుని నందర్శించి తన భాధ చెప్పకొని విష్ణుచ్చకాన్ని మర్జించవలెనని కోరినాడు.

'నాయనా! నృష్టిస్త్రితిలయాలను కారణమైనవాడు దుహా విష్ణుపు. అతని మాయ ఎంతక తక్త్వవేత్తకయినా అవ గాహన కాడు. ఆయన పంపిన చక్రాన్ని అడ్డుకోవడం నాను సాధ్యంకాడు. కాని, దాన్ని తప్పించునునేమార్గాన్ని తెలుపుతాను, విను. నీవు విష్ణువేవుని దగ్గిరకేపోయి, రకించాలని ప్రార్థించు. దయా దుముమైన ఆ వేవుడు నీను తప్పక మేలుచెయ్యగలడు" అని.

అ మాటలు విని దుర్వాసుడు గత్యంతరంలోక విష్ణు దేవుని దగ్గరేకే వెళ్లివలని పచ్చినది. అతడు వైకుంఠానికి పోయు మహా విష్ణువు పాదములపై పశి "ఓ దేవదేవా! దయామయా! కరదా! నీ చక్రాన్ని ఉంకనంహరించుకుని నాకు ప్రాణభిక్పెట్టుకి, నీ మహిమనూ, భక్తులయొడల నీకు ఉన్నవాత్సల్యమునూ క్షగ్రాంచలోక మహాపరాధం చేశాను. నీవు క్షమ్మన్ను మహాతక్తునికి గౌప్ప అవకారం చేశాను. నా తప్పను కమించు. నన్ను రక్షించు." అని పలుకుచూ, పాదాలను విడువక అట్లోపడివుండాను. ఆ దేవదేవుడు దుర్వానునితో ఇలా అన్నాడు.

'పాపం! నీ నంగతి చూస్తే చాలా జాలికలుగుతుంది. కాని, నేను ఏమీ చెయ్యలేనిస్థితిలో పున్నాను. సాధుపు లైన భక్తులు నా మనన్సును అపహరిస్తారు. పాపరహతులై భక్తి ఆనే క్రాళ్లతో మదవుటేనుగును బంధించినట్లు నన్ను బంధిస్తారు. నేను అక్రాళ్లకు కట్టుపడియే పుందును. నాకు నా[శేయన్సుకంటె భక్తుల (శేయస్స్ ముఖ్యమైనది. భక్తులెక్కడైతే పుంటారో, అక్కడ నేను ఆవు చెంటపోయే కోడెపలెనే వెంబడిన్హూపుంటాను. నిష్కళంకులైన భక్త పరులు తమ బంధుపులనూ, సిరినంపదలనూ, తుదకు న్నశరీరాన్నీ లెక్కడెయ్యక నమన్లమూ నేనే ఆని

భావిస్తూపుంటారు. అట్టివారిని నెనెప్పోడూ విడవకుండా ఉందును. నీపు తపస్సంపస్నుడనని గర్వంతో నా భక్తవరునికి ఆపకారంచేశావు. బ్రూహ్మణులకు తవము, విద్య - అనేవే ముక్తినివ్వగలపు. దుర్వినీతులైనవారికి కీడును కలిగించేవికూడా అవే! సాధువులకూ, నాకూ ఖేదం లేదు. నా తేజన్సు సాధువులలో వ్యాప్తమయివుండును. ఎపరైనా వారికి అపకారం తలబెటితే, నాతేజన్సు ఆయు ధంవలె పనిచేస్తుంది. భక్తునికోసం పంపబడిన చక్రాన్ని ఆ భక్తుడే ఉపసంహరించాలి. నేనేమీ చెయ్యలేను. నీవు వేగంగా ఆ అంబరీమని దగ్గరశేవెళ్లి ఆయననే శరణు వేడుము. దయాళువైన ఆ మహారాజు నిన్ను తప్ప కుండా రకించగలడు. ఇంతకంటే గత్యంతరంలేదు.'

విష్ణువేపుడివిధంగా చెప్పేసరికి దుర్వానుడు నిర్హాంత పోయేడు. ఆ చేపునికి భక్తులయుడు ఎంతవాత్సల్యమున్నడి న్పష్టమైనది. అంబరీడుని భక్తిముందు తనతపక్శక్తి తృణ పొయంకూడా కాదని అతనికి తోచింది. అంబరీమడి దగ్గరకే వెళ్లి శరణు చేడితే తన అపాయు తప్పి పోవచ్చు. అయినా అంత అపకారం చేసికూడా, సిగ్గులేక అతని దగ్గిరకు వెళ్ల డానికి మొగం ఎలాచెల్లుతుంది? ఒళ్లుచచ్చి పోతుందికవా! అయితేఏమి? తానుజీవంతో వుండాలంటే ఆలా చెయ్యక తప్పదు. అందుచేత—విధిలేక దుర్వానుడు ఎంతో దుఃఖంతో అంబరీడుని దగ్గరకుపోయి, ఆతని పావాలమీద పడి తన్ను రకించవలెననీ తన తప్పను కమించాలనీ పావేయపడ్డాడు. అతడు 'అపరాధం,అపరాధం' అంటూ అతనిని తన కాళ్లదగ్గరనుంచి లేవనెత్తి, దుర్వానుని విడిచి పోవలెనని కోరుతూ చక్రాయుఫాన్ని యిలా స్తుతించాడు.

"ఓ చక్రాయుధమా! పంచభూతాలూ, నూర్యచంట్రాదు లైన నమస్తుబేవతలూ నీవే. విష్ణుపు నిన్ను శ్రతుపుల మీదికి విడిచినయొడల కణంలో నమస్తనైన్యాన్ని నశింపజేసివస్తాపు. రాకునులను నీపు కలలో కనబడిలేచాలు, నిర్రతోనే వారి పాణనాయుపులు ఎగిరిపోతాయి. దేవచేవుడు ఖలులను శికించి, సాధుపులను రకించడానికి నిన్ను పంపూతూ పుంటాడు.నిన్ను నుతించడం నావంటి వానికి సాధ్యం కాదు. నన్ను రకించడానికి ఆపరాత్పరునిచే నీపు పచ్చినందుకు అనేక ధన్యవాదాలు. ఇన్నాళ్లు నీపు దుర్వాన మహామని వెంటబడి, ఆతనిని నానా చిక్కులూ పెట్టి తగిన శాస్త్రచేశాపు. ఇంతతో విడిచిపెట్టు. ఆతనికి ఎట్రిహానీచేయకుము. అతనిని విడిచి పోవలెనని ఇదే (పార్థిస్తున్నాను"

ఇట్లు అంబరీపుడు పలికనాకూడా చ్వకం దూర్వాన మహామునిని విడవలేదు. అప్పడు ఆరాజు " నేనే ఐహక కర్మలను నెరవేర్చిన వాడనైతే, యాచకుల కోర్కెలను తీర్చిన వాడనైతే, బ్రాహ్మణులను దైవనమానంగా చూచే వాడనైతే, నా సేవలపలన విష్ణుదేవృడికి సంతృప్తి కలిగి సట్లయితే యా చ్యకంపల్ల ఎట్టిబాధయు పొందక యా మహాముని సుఖంగా వుండునుగాక!'' ఆని (పతిన చెయ్యగా—ఆ చ్శకం ఆ మునిని విడిచి వెళ్లిపోయింది. దుర్వాసుడు పర<mark>మా</mark>సంద భరితుడ*య*్యాడు. ఆతడు అంబరీమనిచూచి ''ఓ రాజా! నీవింత గొప్ప పెమ్లభక్తుడ వని తెలియకయూ, నీకు విష్ణుచ్చక సహాయమున్న సంగ తియూ తెలియక, ఏరో సామాన్య రాజువని ఆనుకొని అహంకారంతో నీయొడల మహాపరాధం చేశాను. దానిని నీవు లెక్క**చెయ్యకుండా, శ**రణాగత రక్షకుడవై నన్ను కాపాడినాపు. నీమేలు ఎన్నటకీ మరచిపోను. నిన్నెప్పడూ స్మరిస్తూ వుంటాను. దేవ దేవేశుడైన విష్ణువును అకళంక స్థితిని సేవించే భక్తులను ఎలాటి అపదలూ ముట్టవని యిప్పడు తెలుసుకున్నారు. నీ దయవల్ల న్రాపాణాలు **ద**క్కినవి. ఇకనేను సుఖంగా వెళ్లిపాతాను" అని పలికి వెళ్లడానికి సిద్ధపడ్డాడు.

ఆప్పడు అంబరిమడు భోజనముచేసి వెళ్లవలసినదని దుర్వామని పార్టింపగా, అతడు అట్లేచేసెను. దుర్వానుడు పచ్చి, చక్రముచే వెంబడించబడి, లొకాలన్నీ తిరిగి వచ్చేసరికి ఏడాదికాలం నమంగా బట్టినది. మునిపచ్చేనరికి అంబరిమనికి మరొక నంపత్సరం ద్వాదశ్వతం పూర్తి అంబరిమనికి మరొక నంపత్సరం ద్వాదశ్వవతం పూర్తి అంబరిమనికి మరొక నంపత్సరం ద్వాదశ్వవతం పూర్తి అంబరిమడు లోనే దుర్వానుడు రావడం తటస్టంచడంవల్ల, అతనికి భోజనం పెట్టి, ఆ తర్వాత అంబరిమడు భుజించి తృప్తిపడ్డాడు. తాను చక్రాన్ని ప్రార్థించి, దుర్వానునికి దాని బాధను తప్పించినా, తానుచేసినచేమీ లేదనీ, భగ పంతునికి తన యొడల గల కృపయొక్క మహత్తే ఈపని చేయించినదనీ విశ్వశించాడు. ఇట్టి నత్సంకల్పం ఉన్న వాడు కాబట్టే, నంసార బంధంతో నంబంధం పెట్టుకోక సులభంగా భగవంతుని సాయుజ్యాన్ని పాందగలిగినాడు.



# వై రా గ్య ము

### ాశిత్యవర్తి సూర్యనారాయణ

ఆత్మకళ్యాణము వాంఛించువారికి వైరాగ్య సాధన మత్యంతావక్యకము. వైరాగ్యము గలుగనిదే ఆత్మోద్దార మెన్నడును గానేరడు. నిజమైన వైరాగ్యమువలన సాంసా రిక భోగపదార్థములయొడ ఉపరమత్వము జనించును. దానివలన పరమేక్వరన్వరూపమున య థార్థ బ్లోన ము కల్గును. ధ్యానముచేత పరమాత్మన్వరూపముయొక్క యథార్థజ్ఞానము, జ్ఞానముచేత ఉద్ధారము గల్గును. జ్ఞాన నంపాదనపూర్వకమగు ముక్తి బడయుటలో వైరాగ్యము ఉపరమత యవనరము లేదనుకొనువారి ముక్తి వాస్తమమ నకు ముక్తిగాక కేవలము భమమాత్రమే యగను. వైరాగ్య ఉపరమత్వరహితజ్ఞానము వాస్తవికజ్ఞానము కానేకాదు. అది కేవలము వాచికజ్ఞానము—శాస్త్రీయజ్ఞానము మాత్రమే. ఆట్టిదాని ఫలము ముక్తిగాకపోవుటయే గాడు; ఇంకను గరోరబంధనమగును. ఇందులకే శృతి—

'' ఆంధంతమః [పవిశంతియే2 విద్యాముపానతే తతోభూయఇవతే తమోయ ఉ విద్యాయాంరతా:॥

ఆవిద్యోపానకులంధకారములో విద్యోపానకులంతకంటె నధిక గాడాంధతమ్మినమున బ్రవేశించెదరను వాచికబ్లానులు నిర్భయులై విషయభోగరతులైపోయి పాపమును బాపమని తలంచరు. కనుకనే యట్టివారు విషయపంశమున ఆ కంఠము నిమగ్నులై పతితులగుదురు.

నిజమునకు జ్ఞానమను పేరుతో గౌప్ప అబ్హానము [గహంపబడుచున్నది. కనుక యథార్థకళ్యాణాకాంశితు అగు సాధకులు వా\_స్తవిక దృథమై రాగ్యము నముపార్జించు కౌసవలెను. ఆడంబరము వై రాగ్యము కాదు. ఏదో కార అముచేతగాని మూఢత్వముచేతగాని ధనదారపరివారము లను విడిచిపెట్టుట, లేదా-అన్యములగు బాహ్యచిహ్నములు ధరించుట మైరాగ్యమనిపించుకొనదు. మనస్సులో విషయ వాంఛలు [పబలుచున్నను లేనట్లు నటించుట మిధ్యా చారము దంభమును—

కర్మేం ద్రియాణి సంయమ్యయ ఆస్తే మససాన్మరిన్ ఇం ద్రియార్థాకా విమాథాత్మా మిధ్యాచారన్న ఉచ్యతే ॥ ఏ మూథాత్ముడు కర్మేం ద్రియములను బలవంతముగ నణచిపెట్టుకొని ఇం ద్రియభోగములను మనసా చింతించు చుండునో వాడు మిధ్యాచారి—దంభియని చెప్పబడును. ప్రస్తుతకాలములో దంభము సీమలు దాటిపోవుచున్నది. ప్రస్తుతకాలములో దంభము సీమలు దాటిపోవుచున్నది. ప్రజలను మోనగించుట కొకడు కపటమోనధారియై చిత్ర విచ్చితాననాస్నుడై అంకొకడు మేనెల్ల బూడి యలందుకొని కేశములు పెంచుకొని నటించుచున్నాడు.

జటిలో ముండీ లుంచితగేనో గాపాయాంబర బహుకృతవేష: పశ్యన్నపిచ నపశ్యతి లోగో హ్యూచరనిమి త్తం బహుకృతనోక: ॥

ఇంచేదియును వైరాగ్యముగాదు. స్త్రే పుత్ర కుటుంబ భసశిఖాన్నూతాదులను కర్మన్వరూపమును విసర్జించుట తప్పనిగాదు. మౌనధారణము,ఆననములువేయుట్, విభూతి థరించుట కేశములు పెంచుకొనుట లేదా ముండన మొనర్చుకొనుట మున్నగు పనులశాస్త్రీయములనంగత ములు నింద్యములుననియు జెప్ప వీలుగాదు. ఇల్లువాకిలి విడిచి యా చిహ్నములు దాల్పువారంచరును మోనగాం(డ నియు జెప్పరాదు. కాని వైరాగ్యమను పేరుతో (పజలవే పూజలు గైకొనుట (పజలపై అనభికారమగు హక్కు చూపించుటకు ఆనేక రీతుల వారిని మోసగించుటకు (బయాత్నించువారి విషయముననే జెక్ఫుబడినది. నంయ మమునకు ఆంతఃకరణశుద్దికి సాధనములో నిట్లు చేయు చుండువారిని నిందింపగూడదు. బాహ్యామున నంయమ మని నటించుచు మనస్పులో విషయమననము చేయుచు నుండువారిని మిధ్యాచారులని భగవానుడుగూడ నుడివి యుండెను. చిత్తవృత్తులను భగవచ్చింతనములో నియుక్త మొనర్చి వైరాగ్యవృత్తితో నిజముగ బాహ్మాభ్యంతర త్యాగులను నర్వశాస్త్రములు (పశంసించియున్నది.

వైరాగ్యమన్న నెంతో రహన్యవిషయము. డిని వాస్తవిక తత్వము విరాగులగు మహాత్మతే యొరుంగుడురు. జీవ న్ముక్తులగు మహానుభావులయందును పరమాత్మరనమున మునింగి విషయరనమునుండి తమ్ము పూర్తిగ విముక్తు లుగా గావించుకొనిన మహాపురుషులయందే వైరాగ్యము యొక్క పరాకాష్ఠ నృష్ణముగ గన్నడును.

విషయా వినివర్తంతో నిరాహారన్యబేహిన: రనవర్జ్యం రసోఒప్యన్య పరందృష్ట్వా నివర్తతే ॥ (గీత 2-59)

ఇం[దియములద్వారా విషయములను [గహించనివారి విషయము లొక్కటే నివర్డించునుగాని రనము (రాగము) నివృత్తము గానేరదు. కాని జీవన్ముక్తుని రాగముగూడ పరమాత్ముని సాకాత్కారము చేనుకొని నివృత్తమెపోవును. ఇక మనమిప్పడు వైరాగ్యన్వరూపము, తత్ప్పా పైకి గల యుపాయములు, విరక్తుల లక్షణములు, ఫలముల విషయమై తెలిసికొందము. సాధనకాలములో వైరాగ్యము నకు రెండు [శేణులు గలపు. గీతలో నవి, వైరాగ్యమని, దృఢవైరాగ్యమనియును యోగదర్శనములో వైరాగ్యమని, పరవైరాగ్యమనియును వేదాంతములో వైరాగ్యము, ఉపరతియనియు నను బేరులతో నుల్లేఖించబడియున్నవి. పైన జెప్పబడిన మూడింటిలోనే పరస్పరశబ్దధ్యేయములలో గొంచెము గొంచెము భేదమున్నవిగాని ఆధికాంశమున గలినిమెలిసిన శబ్దములే. లక్షమునకే ఇచట మూడింటి నుల్లేఖించితిమి.

#### వైరాగ్య స్వరూపము

యోగదర్శనములో యతమాన - వ్యతిరేక - ఏకేం [దియ - వశీకారములను భేదములతో టీకాకారులు వై రాగ్య మునకు నాల్లు నుబ్హలు జెప్పి వానిని వి.స్తృతముగ వ్యాఖ్యానించియుండిరి. ఆ వ్యాఖ్య యు.క్తియు.క్రము మాన్యమును. ఇచ్చటమాత్రము మాసాధారణ బుద్ధిని బట్టి వై రాగ్యరూపములను గొన్నింటిని క్లుప్తముగ జెప్ప బయిత్పించెవము. దీనివలన నెల్లరు నీ విషయమును జేలి కగ గ్రహింపవచ్చును.

భయము వలన గలుగు వైరాగ్యము.—సాంసారిక భోగానుభవముచేత పరిణామములో నరకృపా ప్రైయాగును ఏలనన భోగమునకు సంగ్రహ మవనరము. సంగ్రహముస కారంభమావశ్యకము. ఆరంభములో బాపముండును. పావముయొక్క ఫలము నరకము, లేదా దుఃఖము. ఇట్లు భోగసాధనములందు బాపము పాపపరిణామము దుఃఖ మని యొరిగి తద్భయముచే విషయములనుండి దూరముగ నుండుట భయాత్సన్నవై రాగ్యము.

విచారమువలన గలుగు వైరాగ్యము:—ఏ పదార్థము లను భోగ్యములని యొంచి తత్సంగమున అనందమని భావించబడునో ఏ భోగముల ప్రాప్తియందు నుఖ్యపతితి యగుచుండునో అవి వాస్త్రవమునకు భోగ్యములును గావు నుఖసాధనములును గావు. అందు నుఖమును లేదు. దుఃఖ పూర్ణపదార్ధములను దుఃఖములోనే తెలియక నుఖమున్న దని ఊహించబడినది గమక నవి నుఖన్వరూపములుగ దోచుచున్నవి. గాని యధార్థమున కవి దుఃఖములే, దుఃఖ కారణములే. భగవానుడు—

యెహి సంస్పర్భజా ఖోగా దుఃఖయోనయ ఏవతే ఆద్యంతవంతః కౌంతేయ సతేమ రమతే బుధః

ఇం(దియములవలనను విషయ సంయోగము వలనను జనించు భోగములన్నియు విషయానక్తులకు నుఖన్వరూప ములగనే తోచుచుండును; గాని నిన్సందేహముగ నవి దుఃఖాహేతువులే. ఆద్యంతములు గలవే. అనగా అనిత్య ములు గాన అర్జునా! వివేకవంతుడిందులో రమించడు. అనిత్యములుగా దోచనిచో నివి ఓణభంగురములని యొంచి సహించవలెను.

మా[తా న్పర్మాన్తు కొంతేయ శీతోష్ణ నుఖదుఃఖదాః ఆగమాపాయినో నిత్యాం స్తాం స్తితికన్వభారత. (2-14) కుంతీపు[తా! శీతోష్ణ నుఖదుఃఖ[పదంబులగు ఇం[దియ ములు విషయనంయోగములు కథిందంగురములనిత్య ములు గాన నీవు నహించుము.

ముందు గ్లోకములో నహనశీలతకు ఫలము:— యంహానవ్యధయంతో్యతే పురుషం పురుషర్జభ నమదు:ఖనుఖం ధీరం సో బమృతత్వాయ కల్పతే (2-15)

సుఖదుఃఖములను నమానముగ భావించు ధీరునకి యి... దియ విషయములు వ్యాకుల పరచవు. ఆట్టి ధీరుడే మోకమున కర్హుడు ఆ కొచనవలన అనత్తుగా నిర్ధా రీతమగు వన్తువు - దాని అస్తిత్వము లేనేలేదని భగవానుడు స్పష్టీకరించినాడు. తత్త్వదర్శనుల నిర్జీత సిద్ధాంతము నియ్యదియే

నానతో విద్యతేభావో నాభావో విద్యతేనతః ఉభయోరపి దృష్టో2\_ న్ర\_న్వనయో స్తత్వ దర్శిభిః(2-16) అర్జునా! అనద్వస్తువుయొక్క అస్తిత్వము లేనేలేదు; అట్లో నత్తుకు ఆభావము లేదు. ఇవ్విధమున యీ రెంటి తక్త్వము బ్లానులచే గాంచబడినది.

ఇవ్విధమున వివేకముద్వారా ఉత్పన్నమగు వైరాగ్యము ఆలోచనవలన గలుగు వైరాగ్యము.

సాధనవలన గలుగు వైరాగ్యము :—మనుజుడు సాధన చేయుచు బేయుచు విహ్వలుడై భగవ\_త్తత్వమనుభవము జేనుకొన మొదలిడును. ఆట్టివేళ ఆతని మనన్సున భోగ ములన్న వైరాగ్యము న్వతః జనించును. ఆట్టి నమయ ములో వానికి ప్రపంచములోని నమ్మ భోగ్యపదార్థములు ప్రత్యక్షముగ దుఃఖరూపములై ప్రతీతమగుచుండును. అంతేగాదు - భగవత్స్పాప్తికి విషయములన్నియు బాధాకర ములుగ జూపట్టును.

ఆజ్ఞాని దృష్టిలో రమణీయములై నుఖ్యపదములై ప్రతీతమగుచుండు స్త్రీ పుత్రాదులు భగవత్ప్రేమవిహ్య లుని దృష్టిలో నీచముగ దుఃఖ్మపదములుగ గన్పించును. (ఇట్లనుట స్త్రీపుత్రాదులన్న వ్యవహారములో సనహ్యించు కొనుట యని కాదు.) సాధకుడైన గృహస్థుడు ఆందరి తోడను యధాయోగ్య (పేమపూర్వకముగ బ్రవర్తించుచు హైరాగ్యభావమున నుండవలెను. నమర్త ధననంపదలు

విశాలభవనములు రూపయవ్వనములు వాహన ములు మోటార్లు పదవీ గౌరవములు దర్జాఠీవులు విలాసాలంకార ములు మున్నగు వానియందు వానికి విషవత్భావస యుండి ఆట్టి వానితోడి నంగము వానికి సాకౌత్ కారా గారముకంటెగూడ నధిక బంధనకరమై దుఃఖచాయకమై హేయమై బోధపడజొచ్చును. కీర్తి[పతిష్ఠలు నమ్మా నాదరములు నత్కార గౌరపములు మున్నగునవన్న -సాధా రణ పురుమడు సింహవ్యాధు భూత్రపేతములన్న భయ వడునట్లు - సాధకుడు భయపడుచుండును. సత్కారము నమ్మానము **పూజ**నము లభించునని యేమా[తమైన<sup>°</sup> ఆసు మానము గలిగెనా-అట్టి చోటకు బోఫుటకు జాలభయుము దోచును ; గనుకనే దూరస్థుడైయుండుటకు సర్వదా అల పోయుచుండును. ఏ బ్రహంసా బ్రతిష్ఠా మాన నత్కార ములు లభించినచో సాధారణ మనుజుడానందములో పర వశుడై పోవునో ఆట్టివానియందే సాధకునకు లబ్జ సంకో చము—చివరకు దుఃఖముగూడ గలుగుచుండును. ఆట్టివి తన కధఃపతన కారణములని తలంచును. హేయ పదార్థములను ఆపవ్మిత పదార్థములను మనము నిరాక రించునట్లే సాధకుడు మాసమర్యాదలన్న నిరాకరించును. ఒకరి నంతోషముసకుగాని యొకరి ఒత్తిడివలనగాని ఆత డెన్నడును పూజానత్కారములను స్వీకరించడు. వానికవి ప్రత్యక్ష నరకములై తోచును. తన కట్టి గౌరప మొనంగు వారిని తన కహతులని తనకపకారము జేయుచున్నవారని తలంచును. గనుక వారి కణూకాల నంతోషమునకై వారి పట్టుదలకు నమ్మతింపడు. ఇందు చేయువారికిసుమంత యును లాభము చేకూరక పోవుటయో గాక స్వీకరించు తన కభోగతియని యాతడెంచును. పశాంతరమున స్వీక రించక పోవుటలోగూడ దోషమూలేదు హంనయులేదు. ఇట్టి పనికై వారందరి పట్టుదలకు తాను లొంగిపోవుటయు ధర్మనమ్మ తమును గాదు. ధర్మమనిస - ఇహపరలో కములు రెండింటికిని గళ్యాణకారియగునదేకదా-ఉభయలోకముల కహితకరమైనది తప్పక ఆశుభమైనదేగదా-అది పురస్కార ముపహారములుగావు ; గొప్ప విషక్తే. తల్లిదం డులు మోహ వశులై బాలుని తాత్కాలిక సుఖముస ై ఆపధ్యమొనంగి చివరకాబాలునితోగూడ దామును దుఃఖములొందునట్లుగ యాఆమాయిక సౌదరులుగూడ తత్త్వమెరుంగనివారై నన్నీ పాపకుండమున బడ్(దోయుచున్నారు. తెలివిగల బాలుడు తల్లిదం(డుల మూఢహఠము వినకున్నచో నాత డెన్సడును దోషికాడు. పరిణామముగాంచి కాని ఆలోచించికాని తల్లి దర్మడులును గోపగించరు. ఆట్లో ఆలోచించినచో ఈ సాద రులు నాగ్రహింపరు. ఇట్లు తలంచి సాధకుడు పూజా నీతా / రము లెవ్వరొనంగినను స్వీకరింపడుం. ఇవి స్వీక

రించితినా - అనాథునివలె చంపబడుదునని యాతతెంచును. ఇతరుల కొలది మాత్రమైన నుఖమునకని నేను నా నర్వ వినాశము చేనుకొనగలిగినంతటి త్యాగము నాయందులేదు. త్యాగబుద్ధి యుండియున్నను వివేశమిట్ట త్యాగము నుత్త మమని యెన్నడును శ్లాఘంపదు. సరళచిత్తులమాయకు లైన సోదరులజ్ఞానముచే నిట్టి మానమర్యాచలు పూజా నత్కారములు స్వీకరించుమని నిర్బంధించి సాధకులను మహాంధకారమున - దుఖబ్రహదమున గూలబ్రోయునట్టవారికి పరమాత్ముడు నద్బుద్ధి యొనంగుగాక! అట్ట నద్బుద్ధిచే వారు సాధకుల నెన్నడును వివత్తులలో బ్రోయకుందురు.

సాధనవ్వారా ఇట్టి వివేకవూర్ణ భావనలవల్ల భోగముల యొడ జనించెడు వైరాగ్యము సాధనలవలన గాజుగు వైరాగ్యము. ఇట్టి వైరాగ్యము గల వానికి జగత్తులోని స్ట్రీ పృత్త ధనమాన నత్కారాడులు కాంతినిధియాగు చివాకరు డుదయించినపిస్తుట చందునివలెనే కాంతి విహినములుగ-ఆకర్ణణవిహినములుగ - నీరనములుగ బోచుచుండును.

పరమాత్మ తత్త్వజ్ఞానముచే గలుగు వైరాగ్యము:— సాధకునికి పరమాత్మ తత్పైదలబ్ది పెదప (పపంచములోని నమస్త పదార్థములు వానికవే రనహసములుగ మాయా మాత్రములుగ దోచును. అటుపై దతనికి భగవత్తర్వ మొక్కటడక్క నితర విషయములంచెందును సారము కన్పడనే కన్పడదు. మృగతృష్టలోని జెలమును ఎండ మావులని గుర్తించినప్పడు...ని దస్సండి మేల్కొని న్నప్ప మును న్వప్పమనుకొనునప్పడు న్వప్పుపంచమును జింతించినను సందు సత్తా యేమియును దోచనట్లుగనే త\_త్త్వజ్ఞానికి జగత్పదార్థములందు సౌరము...నత్తాల ్రపతీతియే కాజాలదు. ఐం(దజాలిక వినిర్మితమగు వృష్ప వాట్కయొక్క రమణియత కందరును మోహపడి యొందురుగాని తత్తత్వమెరింగిన జం(దజాలిగానుచరుడు మాత్రమారామణియకత్వవదినకు మోహవడక నది మాయా మయమని నిస్సారమని యెంచునుగదా - కాని నిజస్వామి చాతుర్యము జూచి తప్పక సంతోపముమ్మాతము బొందును. ఆట్లే ఈ (శేణిలోని విరక్షుడును విషయభోగములందు మోహితుడుగాడు. ఇట్టి వై రాగ్యవంతునికే స్థపంచములోని ఏ భోగ్యపదార్ధమునందును ఆస్థయే యుండదుగదా - అప్ప డాతని కందులో రమణియత సుఖ్యభాంతిమా[తము కలుగుట యనుసబెట్లు సంభవించును? ఇట్టివాడే పర్మ మాత్ముని పరమపదమున కథికారి. దీనినే పరవైరాగ్యము లేదా దృథవైరాగ్యమందురు.

### వైరాగ్యప్రాపైకి ఉపాయములు

పై వివేచనముపై దీర్హముగ నాలోచించి సాధకులు మొట్టమొదటలోనే ప్రాపంచిక విషయములు ఫలితమున హాని చేకూర్చునవని యొరింగి భయముతో లేదా దుఃఖ న్వరూపములని యొంచి హేయభావముతో వినర్జించి వేయ వలెను. మాటిమాటకిని వైరాగ్య భావనతో - త్యాగమహ త్వమును మననము చేయుటచేత - జగత్తు యొక్క యధార్థస్థితినిగూర్పి లెన్సగ విమర్శించుటచేత - మృత పురుములను శూన్య భవనము లు శిధిలగృహములను జూచుట వినుటవలనను - ప్రాచీన మహారాజుల అంతి మావస్థపై ధ్యానముంచుటవలనను - వివేకి జనుల నహ వానముచేతను ఇట్టి భావములు వానికవే బయలుదేరును. అట్టి ఆ భావనలే విషయములయొడ విర\_క్రిని బుట్టించును. పుత్రకళ్తకురివారము - ఇల్లువాకిలి - కీ ర్త్మిక తీ పై లు మున్నగు నమన్న పదార్థములయందును నిరంతర దుఃఖ దోషములను బరికించి చూచి అట్టివానినుండి మనన్సును దొలిగించుకొనవలెను. భగవానుడు—

ఇంట్రియార్థ్మ్ మైరాగ్య మనహంకార ఏవచ జన్మమృత్యు జరావ్యాధి దుఃఖ దోషానుదర్శనం అనక్తి రసభిష్వంగః వృత్తదార గృహాదిమ (13; 8-9)

ఉభయలో కనంపూర్ట్లో గములయందును ఆన క్రి లేకుండుటయు ఆహంకారము లేకుండుటయు జన్మ -మృత్యు - జరారోగాదులయందు దుఃఖ - దోషనిరంతర విచారము, పుత్రకళ్ళ గృహధనాదుల యందాన క్రి మమత్వములు లేకుండుటయు ముఖ్యము.

ఆలోచించి చూచినచో నిట్టైవే యెంకను ననేకములు [పవంచములోని నమన్హ పదార్థములు దుఃఖన్వరూపములే యని బోధపరచు నంగతులు తెలియవచ్చునని యోగ దర్శన నూ[తము.

" పరిణామతాప సంస్కార దుఃఖైర్లుణ వృత్తివిరోధాచ్చ దుఃఖమేవ నర్వం వివేకినః (పాద.... - 15)

పరిణామ-తాప-నంస్కార దు:ఖములతో మిశ్రీతములై యుండుటచేతను గుణమృత్తి విరోధములై యుండుట చేతనుగూడ నమన్త విషయ సుఖములు బుద్ధిమంతుల దృష్టిలో దు:ఖన్వరూపములే. ఇక దీని నిర్వచనము:— పరిణామదు:ఖములు—ఏ సుఖములు (పారంభములో సుఖన్వరూపములై ప్రతీతమగుచున్నను పరిణామమున దు:ఖన్వరూపములో అవి పరిణామ దు:ఖములు. రోగికి అరంభములో జిహ్వకు రుచిగా దోచు కుపథ్యమువలె వైద్యుడు నిషేధించిననుగూడ ఇంటరియానక్తుడగు రోగి అపాతసుఖకర పదార్థమును రుచిగలదని తిని అంతమున దు:ఖపడును, రోదనము చేయును, గోలచేయును. ఇట్లే విషయసుఖములు అదిలో రమణియములై నుఖరూప ములై కన్పడుచున్ననుగూడ పరిణామముందత్యంత దు:ఖ కరములు. భగవానుడు— విషయోం[దియ నంయోగా ద్య త్తర్మగే ఇమ్మతోపమం పరిణామే విషమివ తత్సుఖంరాజనంస్మృతం॥ (18.33)

విషయ ఇంటియ సంయోగమున గలుగు నుఖము భోగకాలమున అమృత తుల్యమై తోచినను పరిణామములో నది బలవీర్య బుద్ధి ధన ఉత్సాహ పరలోక నాశకమగుటచే విషతుల్యము గనుక ఆట్టిది రాజనసుఖమని వక్కాణించి యున్నాడు.

గజ్జి తామర మున్నగునవి గోకకొనుచున్నపేళ నుఖుదమై కన్పించనుగాని పరిణామములో గలుగు మంట మిక్కిలి బాధ కలిగించునట్లై విషయసుఖపరిణామము బాధా పూర్ణమే. ఇహ పరలోక నమన్హ విషయ నుఖములు పరి ణామ దుఃఖత్వము కొఱకే. గొప్ప పుణ్యనంచయము పల ననే మనుజునకు న్వర్గపాప్తి. గాని " తే తంభుక్తావై స్వర్గ లోకం విశాలం ఓణే పుణ్యమర్వలోకం విశంతి" అట్టివారు న్వర్గలోక నుఖము లనుభవించి పుణ్యములు ఓణించిన వెంటనే తిరిగి మర్వలోకమును బడయుడురు.

తావదుఃఖత్వము:—ప్మతులు స్త్రీ యజమాని ధనము గృహము మున్నగునెల్ల పదార్థములు ప్రతియొక వేళను దహింపజేయుచుండును. బాగుగ ఆలోచించి చూచినచో తపింపజేయని విషయ మెద్దియును లేవని ప్రతీతమగును. ఇదియునుగాక తనకంటె నితరుడెవ్పడైన నేవిషయ మందైన నధికుడై యుండ గాంచినప్పడు తన ఆల్పనుఖ కారణముచే వాని హృదయమున బెద్దగ మండుచుండును. విషయముల నంపాదనము త్రదక్షణము-తద్వినాశమందును గూడ నెప్పడును విడువని తాపమే.

ఆధ్రన్య సాధనే సిద్ధ ఉత్కర్లే రక్షణే వ్యయే నాశావభోగ ఆయానస్తానశ్చింతా[భమోసృతాం ။

ధనమును నంపాదించుటలో రకించుటలో వ్యయమున నాశనమునగూడ దుఃఖమే. ఇట్టి ధనమును విడిచి మరణిం చుటలో దుఃఖము. తాత్పర్యమేమన ఆదినుండి అంతము వరకును సంతాపమే కల్లుచుండును.

కనుక దీనిని దూషించినారు. ఇట్టి స్థితియే ఫ్మతాదుల యొడ్మపతిష్ఠా నమ్మానాదులయెడ గలుగుచుండును. పొందవలెనను కోరికమొదలు వియోగమువరకు నెల్లరకును పంతాపమే కలుగుచుండును. నంతాపకరము క్లేశకరము కాని విషయనుఖమెడ్డియును లేనేలేదు.

నంస్కారదు:ఖత్వము:— నేడు(పాప్తించియుండిన పుతముతకళ్రకపరివారధనకీర్తుల నంస్కారము హృదయములో నంకితమైపోయియుండుటచేత నవి సమాప్త మగుటతోడనే వంస్కారముల హేతువుచే తద్వన్తువుల ఆభావమత్యంత దుఃఖదాయకమగును. నేనెట్లుండెడివాడను నాఫు[తుడెంత నుందరుడు న్వమ్థుడు విధేయుడు! నాభార్య ఎంత నుశీల! నాపతివలన నాకెంత నుఖము లభించు చుండెది! నాపేరుయావత్ప్రవంచమున వ్యాపించి పోయినది! నావద్ద లకలు ధనముండెడిది. కాని నేనెట్లుగా మారి పోయితిని. అన్నివిధముల దీనాతిదీనుడనైపోయితినే! నాయొక్కని గతియే ఇట్లువచ్చినది. జగత్తులో లకల కోట్లజనులాదినుండిఇట్టి వెరుంగని వారలిట్టి విషయములతో శూన్యులైయున్నను వారింతటి దుఃఖమనుభవించుటలేదే! విషయభోగముల బాహుళ్యతానమయమునాటి నుఖ సంస్కారములుగల వానికే తదభావ్యపతీతి. అభావ ప్రతీతిలో దుఃఖము నిండియున్నది. ఇది నంస్కార దుఃఖత్వము. ఇదియునుగాక ప్రపంచములోని నర్వ విషయ నుఖములును నర్వవేళలయందును దుఃఖమిసిత ములను మాటగూడ నర్వదా ధ్యాసమందుంచుకొనవలెను.

గుణువృత్తివిరోధజన్య దుఃఖము:—ఒక వ్యక్తికి కొంచె మనత్యభాషణముచే - లేదా చిన్నకపటము మోసము గావించినంత మాత్రమున పదివేల రూకలు లభించు సవ కాశముండియున్నప్పడు విశ్వా నఘాత మొక్కింతజేసి నంతనే ఇంతటి ధనాగమనము సిద్ధమైయున్నప్పడు ఆ మనుజునిలోని సాత్త్వికవృత్తి—పాపముచేసి ధనము వలదు-భిశ్మొత్తుకొని జీవించుట - లేదా చివరకు మరణించుట యును మంచిది - కాని పావకర్మ మెన్నడును జేయదగదు నుమా యని హెచ్చరించును. ఇంకొళ (పక్కనుఎడి లోభ మూలకమగు రాజనవృత్తి —ఏమి తప్ప; ఒకసారి కొంచె మబద్ధమాడినంతనే వచ్చిపడు ఆపదయేమి ? ఒకసారి ఇట్లుచేసి ధనము గడించి దారిద్యము బోగొట్టుకొనుము. ముందెప్పడిట్లివి చేయవలదులే! అనిచెప్పను.

సాత్ర్వెక - రాజన వృత్తులలో జరుగుచుండునిట్టి కయ్య ములలో చిత్తము వ్యాకులమై కింక రైవ్యవిమూడమై పోవును. విషాదోద్విగ్నతలకు హద్దేయుండదు.

ఇట్లోరాజనీ - తామసీ వృత్తులలోను బోరాటమగు మండును. ఒకడు చదరంగముగాని చీట్లపేకగాని ఆడు చుండును. ఆ ఆటలో నిర్మగ్నుడై నమయమునకింటికి రాలేడు. ఇందుచే ఆత్యంతావనరమైన ఇంటిపని చెడును కర్మలో (పవృత్తిచేయించు రాజసీవృత్తి అనును—లే! ఇంటికి నడు; విలంబమగుచున్నది. ఇంటిపని చెడు చున్నది. ఇటు తామసీవృత్తి—వానిని పదేవదే ఆట వైపునకు లాగుచుండును. పాపము వాడీనందిగ్గమునబడి వ్యాకులుడగును.ఉదాహరణమునకి రెండు దృష్టాంతములు జాలును.

ఇందువలన (పాపంచికనర్వనుఖములును దుఃఖ రూపములే గనుక ఇట్టి వానినుండి మనన్సును దప్పించు కొనుటకు జేయగల్గిసంతట్ ప్రయత్నము తప్పక చేసితీర వలెనని బాగుగ నాలోచించినచో విన్నష్టమగుచున్నది.

భయవిచారములవలన గలుగు నుపర్యుక్త ద్వివిధ వైరాగ్యములు బడయుటకు [గించ (వాయబడిన సాధనలు విశేషనహాయకారులు కాగలవు.

పరమాత్ముని నామజపము:—తత్స్వరూప నిరంతర నంస్మరణమువలనను హృదయమలము నానాటికి లు ప్రమై యందుజ్హ్మలత్వమువచ్చును. ఇట్టి యుజ్జ్వల - పరి శుద్ధాంత: కరణమందు వైరాగ్య తరంగములులేచును. ఆ తరంగములవలన మసస్సునుండి విషయానురాగము దానంతటనదే తొలంగిపోవును. ఇట్టి యవస్థలో విశేష విచార మవనరములేదు. పుకిలిగానున్న యద్దమును దూదితో బామినచో దాని మురికిపోయి (పకాశమానమై యందు ముఖ్మపతిఖింబము స్పష్టముగ గనపచ్చునట్లే పరమాత్ముని భజనధ్యాన రూపమగు దూచితో నరుగదీసినచో అంతఃకరణ దర్భణ మలిసము పోయి అది మిక్కిలి (పకా శించును. అందు సుఖన్వరూపముగా ఆత్మయొక్క (పతి బెంబము గన్పడును. అట్టి వేళనే కొంచెప్పైనను మురికి మిగిలియున్నచో ఆ విషయమలకళంకము సాధకుని హృదయములో శూలమువలె మెరుగుచుండును కనుకనే సాధకుడు త్రరో త్రరాధిక ధ్యాసతత్పరత్వముస యా కళంక నివారణము చిపరకు చేసియేతీరును. భజనధ్యాసముల చేత అంతఃకరణు దర్పణు వినిర్మలత్వము జరుగుసంతలో సాధకుని ఆశ ఉత్సాహము ద్విగుణీకృతమగును. భజన ధ్యాససాధనలు తత్వమెరుంగని మనుజుని కొక్కనికే భార రూపములైతోచును. దీని తత్వము (గహించిన వాడుత్త రో త్తరమున ఆసందోపలబ్జిచే పూర్ఘానంద నం[పాప్తికింకను భజన - ధ్యానములు హెచ్చించును. ఆట్టివాని దృష్టిలో విషయములందు గన్నడు సుఖముల నత్తయే యుండ కనుక వానికి దృఢవైరాగ్యము శీఘాతి శ్మీమములో నంప్రాప్తించును. భగవాను డిట్టి దృథ**నై** రాగ్య శాస్త్రముద్వారానే ఆహంత మమత వాననారూపములు గల - ఆశి దృధమూలము గల నంసారమనెడి యశ్వత్థ వృక్షమును ఛేదించుమని చెప్పియున్నాడు.

అశ్వత్థ మేసం సువిరూఢ మూల

మనంగ శప్త్రేణ దృడేన భిత్వా— 11 15-3 నంసారచ్చితమును నర్వదా విన్మరించి వేయుటయే ఈ ఆశ్వత్థ వృక్షచ్చేదనము. దృఢవై రాగ్యమువల్లనే యీ పని నులభము కాజాలును.

తతః పదం తత్పరి మార్గితవ్యం యెన్మి శాగతాసని పర్తంతి భూయః

తమేవ బాద్యం పురుషం (ప్రవద్యేయత: (ప్రవృత్తి: (ప్రసృతా పురాణి॥ పిదప ఆ పరమపదమను పరమేశ్వరుని లెన్సగ నన్వే షించవలెను. (ఆ పరమాత్మయొక్క విజ్ఞాన - ఆనంద ఘనమగు "నత్యం జ్ఞాన మసంతం బ్రహ్ము" యని పదే పదే చింతించుటయే తదన్వేషణము) అందు బ్రవేశించిన వాడు తిరిగి యా బ్రపంచమున జనించడు. ఏ పర మేశ్వరునివలన యా పురాతన నంసారవృక్ష బ్రవృత్తి విస్త రించియున్నదో ఆ యాదిపురుమని నేను శరణుజొచ్చెదను. (ఆ పరమపద స్వరూపుని బట్టుకొనుట - అందు సంస్థితుడై యుండుటయే ఆతని శరణుజొచ్చుట) అని చెప్పబడెను. ఇట్లు శరణుజొచ్చిన పిమ్మట—

నిర్మాన మోహాజిత సంగదోషా ఆధ్యాత్మ నిత్యా వినివృత్తకామాః

ద్వంద్వైర్వి ముక్తాణ సుఖదుణఖ సంజ్ఞెగ్గచ్ఛంత్య మూడాణ పదమవ్యయం తత్. 15-5

మానము మోహములేనివారును ఆనక్తియను దోషమును జయించినవారును పరమాత్మ న్వరూపమందు నిరంతర స్థితిగలవారును కామనము బూ\_ర్తిగ లేనివారునగు - నుఖ దు:ఖములను ద్వంద్వములను విముక్తులైన జ్ఞానులాఆవి నాశి పరమవదమును బడయుదురు.

# వైరాగ్యమునకు ఫలము

ఇవ్విధమున నొక్క పరమాత్మ జ్ఞానముమాత్రము మిగిలియుండుటయే ఆచలనమాధి - లేదా జీపస్ముక్తావస్థ. జీవన్ముక్తులగు భగవద్భక్తులు ప్రపంచమున నెట్లు నడుచు చుందురు వారిస్థితి ఎవ్విధముగ నుండుననునది భగవ ద్గీతలో ద్వాదశాద్యాయములో 13 పక్లోకము మొదలు 19 వ శ్లోకమువరకు నిట్లు వివరింపబడినది.....

" అద్వేష్టా నర్వభూతానాం మై(తః కరుణ ఏవచ నిర్మమో నిరహంకారః నమ దుఃఖనుఖః ఓమీ నంతుష్టన్సతతం యోగియుతాత్మా దృఢనిశ్చయః మయ్యర్పిత మనోబుడ్డిర్యో మచ్చక్తు నమేబ్రమీయః యస్మాన్నోద్విజతేలోకో లోకాన్నో ద్విజతేచయః హర్షామర్ల భయోద్వేగై ర్ము క్రోయిః నచమేబ్రమీయః అనపేష శుృచిర్ధక ఉదాసీనో గతవ్యధః నర్వారంభ పరిత్యాగ్ యోమద్భక్తన్సమేబ్రియః యోనహృష్యతి నద్వేష్టినశోచతి నకాంకతి శుభాశుభ పరిత్యాగ్ భక్తిమాన్యః నమేబ్రియః నమేశ్రతొచ మిత్రేచ తధామానాపమానయోః శీతోష్టనుఖదుఃఖేమనమః నంగవివర్హితః తుల్యనిందాస్తుతిర్మోసీ నంతుష్టో యేనకేనచిత్ అనికేతః స్థిరమతిర్మక్రిమాన్మే బ్రియోనరః" ఇట్లు శాంతిబడనీన వాడును నర్వభూతముల డ్వేష భావము లేనివాడును స్వార్థరహితుడు నర్వ్రపేమి నిర్వ్యాజ దయాళుడు మమతావిహినుడు ఆహంకారశూన్యుడు నుఖదుఃఖముల యెడ నముడు మాశీలుడు ఆనగా తక్షకు గీడు గావించిన వారీ కభయ మొనంగువాడు ధ్యానయోగ యుక్తుడై లాభహానులయందు నిరంతర నంతుష్టుడు మన స్పింద్రియములతో శరీరమును స్వవశమందుంచుకొనిన వాడు మదర్పిత మనోబుద్ధులుగల నా భక్తుడు నాకు ప్రియుడు.

ఎవనివలన నే జీవియు నుద్వేగమును బొందడో యెవడు స్వయముగ నేజీవివలన నుద్వేగమును బొందడో ఎవడు హర్షమున—ఆమర్షమున—భ యమున ఉద్వేగాదులకతి తుడైయుండునో ఆట్టవాడు నాకు ప్రియుడు.

ఆకాంకౌరహితుడు బాహ్యాభ్యంతరపరిశుద్దుడు చతురు డనగా - ఏ కార్యార్ధమై యీ లోకమునకు పచ్చియుండెనో ఆది గుర్తించి దానిని పూర్తిచేసికొనియున్నవాడును పక పాతరహితుడు దుఃఖవిముక్తుడునగు ఆ సర్వారంభపరి త్యాగి ఆనగా – మనోవాక్కాయకర్మములద్వారా (పారబ్ధము వలన గలుగు సంపూర్ణస్వాభావికకర్మలయందును కర్తృ త్వాభిమానమును ద్యజించిన నా భక్తుడు నాకు ప్రియుడు. ఎస్పడును హర్షించనివాడును ద్వేషించనివాడును శోకించని వాడును కామనలు లేనివాడును నర్వ శుభాశుభకర్మల ఫలమును ద్యజించిన భక్తియుక్తుడు నాకు ప్రియుడు. శ్మతు మ్మితులయందును మానాపమాసములయందును శీ**తో**ష్టములయందు**ను** సుఖదుఃఖములయందును యా ద్వందములయందు నముడును యావత్స్త్రపంచమున ఆనక్రిరహాతుడును నిందాస్తుతులను నమానముగ నెంచు వాడును మననశీలుడును ఆసగా-నిరంతరమీశ్వరచింతనా పారాయణుడును ఏదో విధముగ శరీర నిర్వాహము మాత్ర మగుటలో సంతుష్టుడును నివానస్థానమందు మమత్వము లేనివాడగు స్థిరబుద్ధిగల భక్తుడు నాకు ట్రియుడు.

కనుక యీ ఆసార సంసారమునుండి మనస్సును మర లించి ఉభయలోకళోగములయొడ వైరాగ్యవంతులై యొల్లరును పరమాత్మ ప్రాప్తికి (ఖయత్నించవలెను.

#### వైరాగ్య చర్చ---

వైరాగ్యవిషయ మత్యంత మహత్వపూర్ణమైనది. వనము గాని పర్వతముగాని గంగాతీరముగాని వైరాగ్యచర్చ కొక్కువగా నుపయు క్రస్థలములు. ఋషులు మహాత్ములు వనపర్వత గంగాతటములయందుండియే తపన్సు చేసెడి వారు. ఇప్పడుగూడ ఉత్తర ఖండమందుండుటచే దానం తట యదే వైరాగ్యము జనించుచుండును. అక్కడి స్థల ములలో వైరాగ్యపరమాణువు లోత్మపోతములైయున్నవి.



వైరాగ్యముసకు దగిన భూమియై వైరాగ్యసంపన్నుడై (శోత వక్తయు గలిగి సత్పాతుడైన (శోత యగుచోనది వర్ణిం చునంతనే వైరాగ్యము జాగృతమైపోవును. కామిచిత్తములో కామినీవర్ణనము కామజాగృతి చేయునల్లుగ వైరాగ్యము గూడ ఆ యుపయుక్తనమయమున జాగృతమగును. వైరా గ్యమునంగతి విరాగియే నుడువజాలును. నిజమగు విరాగికి వెనువెనుకనే వైరాగ్యము మూర్తివంతమై నడుచును. అతడు నడచుచున్న మార్గములో వైరాగ్యము వెల్లువయై పారును. అతని నేత్రములనుండి వైరాగ్యభావములు బయలుదేరి యొల్లచోటుల వ్యాపించి పోవుచుండును.

వైరాగ్యముతోగూడ ఉపరమత్వము విడువక యుండును. దానితోగూడ భగవద్ధ్యానము ముందు వైరా గ్యము మధ్యనుపరమత్వము వెనుక ధ్యానము. ఇట్లు మూడును గూడగూడ నడచుచుండును. వనమున కేగు నప్పడు రాముడు నీత లక్ష్మముడు వెళ్ళియున్నట్లుగ. రామునివెంటనే సీత యుండనేయున్నది. ఇనను రాముడు లేనిదే లక్ష్మమునకు లక్ష్మముడులేనిదే రామునకును సుఖము లేదు. రాముడు నీతను మధ్య నుంచుకొనును. నిజమైన వైరాగ్యమున్నచోట నుపరమత్వముండియే యుండును. తీర్మమైయున్నచోట నుపరమత్వముండియే యుండును.

విరాగిదర్శన మాత్రముననే యొల్లరకును వైరాగ్యము గలుగుచుండునన నింక అతని నంజ్ఞిపలన ఉపన్యానము పలన గలుగుటలో నాశ్చర్యమేమి ? వైరాగి యుపన్యానము పలన వేశ్యాహృదయముగూడ ఓణములో మారిపోవు చున్నది. దత్తాత్రేయుల వారి దర్శనముచేతనే ఒక వేశ్యకు వైరాగ్యము కలిగెను. భక్తుడగు హరిదానుని సంపర్క మున నౌక వేశ్య వైరాగ్యవంతురాలైపోయినది. ఇంకను నిట్టివే ఎక్కుదాహరణలుగలవు.

్శీశుకుడు పరీక్షిస్మహారాజనభాభవసమునకు టోపు చుండెను. మార్గమున బాలకులాతనిపై ధూళిజుల్లుచుండిరి. శ్రీశుకుని ధ్యానమిటు లేనేలేదు. తన ఆనందమున దాను బోపుచుండెను. నభకేగిన పెదప శ్రీశుకుడు హెచ్చుగ గౌరవించబడెను. శ్రీశుకునిలో ఆసాధారణమగు ఉప రామత్వము - వైరాగ్యము నిండియుండెను. నదీతటమున శ్రీలు స్నానమాడుచుండిరి. శ్రీశుకుడామార్గమునుండియే చనెనుగాని స్ట్రీలు సిగ్గుపడతోదు. గాని శ్రీశుకుని తం(డి వేదవ్యానుడటు రాగానే స్ట్రీలందరును సిగ్గుపడి వెంటనే బట్టలు దాల్చిరి. ఇందులకు గారణమేమని వ్యానుడడుగగా నాస్త్రీలు—శ్రీశుకుని దృష్ట్ లో స్త్రీపురుష భేదమేలేదు. మీరు మమ్ములను స్ట్రీలని తెలందుచున్నారు. గనుక మేము మాధర్మము చొప్పన మిమ్ములనుజూచి వస్త్రములను దాల్చితిమి. ఆని పలికిరి. శ్రీశుకునిలో ఇంత ఉప రామత్యముగలదు.

ఇక బడభరతునిలో మద్యపాయికి గలిగియుండుసంతటి మైకమువలె వైరాగ్యపు మైకము గలిగియుండెడిది. ముద్యపుమైకము తామనికము. ఆన్నపునిషా రాజనికము. వైరాగ్యవు నిపాసాత్ర్వకము. జమభరతుడు వైరాగ్య - ఉప రామత్వముల సాత్ర్వికపు నిషాలో (పపుత్తుడు. మూడు జన్మల విషయము లాతనికి జ్ఞిస్తిలోగలవు. నిషాలో గూర్చుండియుండును. ఇంట్వారతనిని మూర్ఘడని తలంచిరి. కాని ఆడభరతున కెవ్వరిలెక్కయులేదు. భ(ద కాళికి జలియిచ్చుకుకు రాజభకులు వానిని గొనిపాయి దేవీసాన్నిధ్యమున గూర్పుంచబెట్ట వధించుటకై శత్తి చేత బట్టి పైకెత్తెనంతలో దోవి (పత్యక్షమై జెంపచలచిన వారినే చంపివేస్ ఆడభరతుని పరములు గౌరిగామ్మని చెప్పెను. చాల బలవుతము చేయుగ చివరకు జడభరతుడు - ఈ పధికులను (బడికింపుమని కోరెను. ఇట్లే యొకమారు రహాగమునిపాలకీ మోయువారిలో జడభరతుడు చేరెను. (పతిదినదు) తగకున్న అలవాటు చౌప్పన నతడురుకుచు గంతులువైచుచు బోవుచుండెను. రాజిది చూచి యాతనిని చాల గట్టించెను. చివరకు గొట్టెదననికూడ హాచ్చరించెను. జడభరతుడు రాజు వాక్యములను నెమ్మచతోవిని ఆ రాజు నకు జ్ఞానపూర్ణముగ నుత్తరమొనంగెను. ఇట్ల నుందర మైన (పత్యుత్తర మొక అబ్జి సాధారణ మనుజుడౌనంగి నంతనే రాజంనగ్తడౌక భవచ్చేష్యుగు మహాత్ముడై యుండునను భావముగలుగుటచే చెంటనే పాలకీనుండి దిగి జడభరతుని చరణములపై బ్రాలి వినయపూర్వకముగ కమాదానము యాచించెను. దయాళువగు జడభరతుడును వానికి జక్కని యుపదేశమొనంగెను.

(నశేషము)

# LIFE OF SRI SANKARACHARYA

(Continued from previous Issue Chapter XV.)

. By

N. RAMESAN, M. A., (Indian Administrative Service.)

As such, the Upanishads therefore, seem to contain various statements contradictory to each other. This has been explained above, as being inevitable, in as much as the Upanishads were not text books written to propogate any particular doctrine, but were outpourings of ascetics and sages, who gave expression to their experience of Truth as they saw it. The teachings of the Upanishads are predominently monistic, though what is the particular type of monism, that they teach, is difficult to determine. Thus the Sankhya form of dualism also was based on the Upanishads in olden days. Similarly the Karmamimamsa, or the school of adherents to a mere ritualistic formula, though they expressed only a partial truth, was also derived only from the Vedic texts.

In the olden days debates on philosophic principles were held in groves of forests, where the fundamental truths of life were discussed threadbare. Thereby, different schools of thought developed, and we have the six systems of Indian Philosophy, viz., the Nyaya, the Vaiseshika, the Sankhya. the Yoga, the Purvameemamsa and the Uttarameemamsa. Each of these systems of philosophy came to be written down in the form of Sutras or short aphorisms or These were intended as a catchwords. cue or a memory aid, for the teacher to lead his students from one argument to Thus, without the auxiliary another. explanation of the teacher, the Sutras were meaningless. Thus, this particular type of literature called the Sutras, deve-

loped at a time when printing was not in existence, and students had to depend mainly on their power of memory. The Sutras served two purposes, one of serving as an aid to the teachers in expounding the doctrine, and secondly serving as a text for the students, to meditate and think over the various arguments expounded by their teacher. Each of these six systems had its own sage, like the Nyaya of Gautama, the Vaiseshika of Kanada, the Sankhya of Kapila, the Yoga of Patanjali, the Purvameemamsa of Jaimini, and the Uttarameemamsa. or Vedanta as it called, of Badarayana, which is another name for Vyasa.

These Sutras came to be commented upon by several teachers, and as each teacher developed his own line of thinking, he tried to derive it logically from the The Sutras being so brief and Sutras. concise rendered themselves susceptible of divergent interpretations. This had a great advantage for the later philosophers, because in any case, they had a store of verified truths of the sages in the Upanishads, and the condensed thought of the Rishis in the Sutras, to work upon, and the tradition in the country was such, that no system of philosophy could stand public recognition, unless it could be derived from these. Thus the presence of an ancient and accepted body of truths always acted as a deterrant from any irrelavant digressions, or ideological flights, on the part of later philosophers. Every philosopher, if he had to sustain his ground, had to correlate his teachings with those of the Upanishads and the Brahma Sutras. Thus it was, that we have the unique spectacle of differing philosophies like Advaita, Visishtadvaita etc. all deriving their authority from the same source; and the extreme terseness and profoundity of the Sutras and the Upanishads rendered themselves liable to such a divergent interpretation also.

Apart from the above, it is to be admitted that Truth and Reality, if they are one, cannot be differentiated by different seers and sages. It, therefore follows, that the seeming diversity or ambiguity in many of the passages in the Upanishads, which seem so, on a prima facie perusal, have to be explained on a rational basis, if we accept the dictum that the experience of Truth can be one and only one. Otherwise, we have to come to the conclusion, that the same Truth is experienced differently by diffent sages, and expressed also differently. This has never been accepted by any of the schools of Indian Philosophy. The necessity, therefore, arises for proper commen. tary, or for a proper explanation of the seemingly divergent passages, so as to render them whole and unique. There is a famous example to illustrate a Pramana known as Arthapatti which will explain this point. According to this, if Devadatta continues to be strong and stout, eventhough he is observed not to eat at all. we cannot atonce jump to the conclusion that food is not necessary for existence, but try to reconcile, the observed facts of Datta's eating nothing, and his continued good health; with an assumption that he might be eating stealthily at night! In other words, Arthapatti postulates, that when we are confronted with a fact which goes against a well observed rule, then it would be better, instead of rushing to denounce the truth, to try to find an ex-

planation which would satisfy the observed fact with the known rule. In a similar manner, if the Absolute or Reality, is taken to be one and only one, then the seemingly different expression in ambiguous language by the Upanishadic seers. has to be explained away by means of a commentary, so that the accepted version of the one reality, and the seemingly divergent description of it, may be reconciled, one with the other. Thus the necessity arose from time to time of the need for great commentaries, if the Vedic truths had to hold their own. It was in this field that Sankara excelled himself.

Sankara develops his thesis of Advaita. mainly by his classical commentary on the 'Prasthana Traya' viz., the Bhagavad Gita, the 'Upanishads, and the Brahma Sutras. His 'Upadesa Sahasri' and the 'Vivekachoodamani' are general works, which give his philosophy in a connected manner. Sankara's doctrine was defended and amplified by his followers, which naturally gave rise to some slight divergence of opinion. Two such schools are known, one the Vivarana school and the other the Bhamathi school. We have the Panchapadika, with its gloss on the first four Brahma sutras, and the commentary on this by Prakasatman in his Vivarana. with a gloss known as Tatwadeepana by Akhandananda, which has been summarised by Vidyaranya in his 'Vivaranaprameya Sangraha.' Similarly, the Bhamathi of Vachaspathi has been explained by Amalananda in his 'Kalpataru' which has been annotated by Appayyudeekshita in his 'Parimala.' These groups of text books following upon Sankara's commentary on the Brahma Sutras, form the main works of the Advaitic doctrine. There are numerous other books written on the Advaita system, like the 'Naishkarmya' of Sureswara, the Nyayamakaranda of Anandabodha, the great popular work

of Vidyaranya called 'Panchadasi', the 'Siddhanthalesa Sangraha' of Appayyadikshita, the 'Advaitasara' of Madhusudana-saraswathi etc. etc. There are also some polemical works like the Khandana Khanda Khadya of Sri Harsha. As time went on, Sankara's system came in for criticism at the hands of the opponents of his school, and as such, his central position needed therefore to be reconstituted to suit the needs of the critics. Thus with each century,

different treatises have come to be written explaining and eloborating the doctrines of Advaita. It is a matter of no small wonder, that, amidst its chequered history of so many hundreds of years, the system built up by Sankara, has been able to withstand so many onslaughts from so many quarters, and has been able to hold its own, and came to be recognised as a leading system of thought and metaphysics in the entire world.

### TEMPLES - XXXIII

By

#### YATHARTHAVADI

RAMAVATARA DIVYAMANUSHA SAMBHAVA (The sixteen qualities of Rama; concluded)

In the last sixteen articles ending with TEMPLES-XXXII, the opening sloka of Ramayana deals with an enquiry into the salient sixteen qualities of the Rama avatara encouched in the form of a question put to Maharshi Narada by Valmiki. In reply to the question, Narada explains to Valmiki that Rama born in the Ikshvaku Vamsa was the one individual who could combine successfully the highest qualities of man, Yogi and God, which go to make him fit to be the sarvalokasaranya, the protector of the universe and to whom sinner and saint alike can surrender and take refuge under his feet. The qualities being partly human and partly divine, afford sufficient ground for depicting Ramaavatara as a Divyamanusha Sambhava. The humanness contributing to the case of approach to the Lord and the divineness contributing to strengthen our faith in him as

protector. There are many who read Ramayana as a piece of exquisite poetry and dwelve in it as a high class drama. Some others take it as a piece of history also and judge its merit on the probabilities of the incidents. It may not be possible to prove every incident and detail of the story as a possibility or even a probability from our modern standpoint and hence if taken purely as the history of a human being, more doubts arise and remain uncleared in the mind of the common man. ing maximum exphasis on the opening of Ramayana, it would be seen that the story emanated in all its details

(हिसतं भाषितं चैव यथावद्यच चेष्टितं। न च वागनृता कान्ये काचिदत्र भविष्यति॥)

in absolutely truthful form. But one should remember that the initiating Guru is Devarshi Narada; the meterial projected before the poet's mind, is all done by the Brahma Deva himself; the inimitable poetic language is supplied by

the Goddess of learning, Saraswati herself and the author being Valmiki-the best of rishis who had destroyed all connection with bodily existence as his name denotes itself and who was living purely in his Vignanamaya. The story is a talk between Narada, who dwells in the Anandamaya always and Valmiki who dwells in the Vignanamaya transcending the annamaya, Pranamaya and manomaya kosas. such the absolute truth of the story will dawn on such minds only who live in the vignanamayakosa ever eager to commune with the anandamayakosa transcending which, ever shines the absolute truth, the absolute knowledge and the absolute existence—(सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म) which is that Rama, which is the fountain spring of Ananda in the hearts of Yogins. There may be certain inequalities in the construction of the story if taken as the story of a man as Rama, the son of Dasaratha but no shortcomings can show their heads into the story if it is taken as a true depiction as what is happening at all times in the history of every human being, of that one purusha who exists in all hearts, the Divyamanusha Sambhava-the man and God at the same time: the Aham and Brahma being the two sides of the same coin. story of Ramayana is, therefore, the story of the Paramapurusha, the almighty God, who is at the same time the antharyami (अन्त्यामी) as the purusha in the heart of every being, who is omnicient. workings of the paramapurusha and those of the antharyami which remain always unseen can now openly in the form of Rama through the story of Ramayana. It has been often remarked by great bhaktas as that the behaviour of Rama as a human being was inconsistent with that of his divine nature. He behaves like an obedient son of Dasaratha and a humble

sishya of Vasishta and Viswamitra, but at the same time is capable of destroying Tataka (ताटका) and Subahu. He is able to purify Ahalva from her sins and relive her from curses of Goutama. He is able to break the Siva-dhanus and prove his might before Parasurama. A depiction of his integrity as a human being without any divine touch is the story of Ayodhyakanda. His going to the very doors of the Maharshis is considered as the limit of humility as a human being and the same act is considered as the height of Soulabhya in wilfully giving his darsan to those who are doing Tapas for it. His divine power is exhibited in the destruction of the fourteen thousand Rakshsas, Viradha and Kabandha, that he is the giver of Moksha as the Parama Purusha is exhibited in his according the same to Sarabhanga, Sabari and Jatayu. Sending Jatayu to the highest of lokas (गच्छ लोकानजुत्तमानू ) is unalloyed depiction of His divineness (Divyatva). The limit of human touch is reached in his exhibition of Mitradharma in killing his friend's enemy from behind a tree for the sake of protecting his friend. His doing saranagathi before the Samudiaraja resulting in his commanding devotion and building the Sethu across it is a perfect equipoise of Manushyatva and Divyatva. His unalloyed Paratva exhibits itself fully in his abhayapradana to Vibhishna and abhayapradana to one and all who surrender unto him

> सकृदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्वतं मम ॥

This is the magna carta of the Sarvaloka Saranya. The purpose of the avatar finds its fulfilment in this. Bringing out the greatness of Rama bhaktas (monkeys) is the purpose of the Yuddhakanda where Rama hides his divineness and gives more prominence to his behaviour as a human being. The Pattabhisheka is a depiction of the absolute merging of the manushyatva in the divyatva wherefrom onwards one cannot be separated from the other. Giving us a complete picture of how a knowledgeful soul enjoys in the immediate presence and the company of the all-knowledgeful paramatma—

विपश्चिता ब्रह्मणा सह सर्वान् कामान् समरतते ॥

-The be-all and end-all of all existence is the purpose of the Ramayan,

Om! Shantih! Shantih!!

रामो रामो रामइति प्रजानां अभवन् कथाः रामभूतं जगद्भुतं रामे राज्यम् प्रशास्ति ॥

Rama ruled the world. His splendour and his name is filling every corner.

#### GOD MAN AND CREATION:

(Continued from the Previous Issue)

By

SRI VIDYA SANKARA BHARATHI SWAMI OF SRI GAYATHRI PEETHAM, MASULIPATAM.

XVI—UPANISHADS—THE OTHER MAJOR
UPANISHADS.

Out of the 108 Upanishads, 10 are known as the major Upanishads, and the rest are called the minor ones. The major ten are:—Isa, Kena, Katha, Prasna, Mundaka, Mandukya, Traittireeya, Aitareya, Chandogya and Brihadaranyaka. Of these, we have till now examined Isa, Taitthireeya, Chandogya, and Brihadaranyaka, with regard to the inter-relation between God, Mand and Creation. Now we shall, in this article, consider the remaining Upanishads on that subject.

### THE KENA UPANISHAD:

This Upanishad belongs to Samaveda, and is a small one in four sections dealing essentially with the nature of Brahman, and the knowledge there of. It derives its name from the first word with which it begins, namely 'Kena' i.e. by whom. The Upanishad begins with the question—By whom urged does the mind and the organs of sense and action function? The Upanishad itself gives the reply thus—It is that

which is the ear of the ear, the mind of the mind, the speech of the speech the eye of the eye, the breath of the breath etc. In this way the Upanishad describes the Brahman as being responsible for the functioning of the mind, the sense organs, the organs of action, and the life-breath, and further eulogises Brahman stating that the mind and the bv organs of sense and action are incapable of knowing it or sensing it, that it is not understandable, that is beyond the known and Unknown, and that it is not certainly that which people ordinarily worship as different from them. He who says that he knows Brahman, the Upanishad says, does not know it at all, and he who says he does not know it, knows it. In this way, in a number of paradoxical statments, the Upanishad describes Brahman as not a thing to be known, but as Intelligence itself (జ్ఞానం) and as not different from the Knower. Thus the Upanishad describes

Brahman as the very Atman of every man, and beautifully adumbrates the advaitic principle of identity between God and Man in essence. Having thus explained the nature of Brahman in the first two sections, it illustrates its supreme greatness by means of a story in the remaining two. Once in a war between the Gods and the Demons the Gods obtained success. and were feeling proud of the success attributing the success to the innate worth of theirs. Then the story narrates that the Brahman having come to know of their arrogant attitude, with a view to correct them, appeared before them as a huge effulgent Being. The Gods wanted to know the nature of this extra-ordinary Being, and first sent the God Agni, because he is alwa s prone to think that he is omniscient. Agni went near that Being, and on being asked his name and prowess, he boasted of his great power of destroying everything in the creation. Then that Being put before Agni a dry blade of grass, and asked him to burn it. Agni, with all his capacity, could not burn it, and returned ashamed. Then the God Vayu, who was boasting of his great power of blowing off every thing, was sent and he also could not even stir that grass blade, and returned with all his pride hurt. Then the king of the Gods, Indra himself went: but to his utter surprise that huge Being, not only did not speak to him, but did not even give him Darshan, having disappeared. Then Indra sat there only with great steadfastness, with the object of knowing the nature of that Brahman, and made penance. Then appeared before him the Goddess Uma (Daughter of Himavan) in the etherial region, and explained to him about the nature of that Being, that it is verily the Brahman Itself, that it is on account of the grace of that Brahman that the Gods obtained success in the war. and not on account of their innate power.

Section 1 to the section of

and finally initiated Indra into Brahma Vidya, and explained to him also the means of attaining it. The means are described as the Vedas, penance, restraint, Truth, and sacrificial rites.

As thus the King of Gods, the great Indra, learnt Brahma Vidya through the Goddess Uma, the great Sakti, Sri Vidya is stated as the primary means for obtaining the supreme knowledge of the Brahman, and Mukti. That is why the great Sankaracharya, founded Sri Vidya Peethams, and entrusted them to his four disciples, in our Bharatadesa.

In this Kena Upanishad, the first two sections establish the indentity of God and Man as stated supra, and the remaining two sections explain, through the story, the non-independent and enhemeral nature of the creation, by showing that the Gods Agni, Vayu, etc., are not Real Entities before that Brahman, and the whole creation itself has no independent existence apart from the Brahman which is the Real Entity, and upon which the creation appears to have some existence. If the creation were real, then the Gods Agni, Vayu etc. should have their capacities of burning, blowing etc. as real powers which can never be changed. If the power of burning is the real nature of Agni or fire, then it should never be chnaged; but here the story shows that the power of burning is not the Swaroopa or nature of Agni. If so, nothing in the creation can be said to have any charesteristic power of its own as its nature; the necessary conclusion is that the creation is not real, but only is a super-imposition upon that Absolute Reality, Brahman.

Further this Upanishad exhorts man by stating that one can know Brahman in this very birth, attain Mukti, and become a Jeevanmukta (జీవన్ముక్త). This Jeevanmukti is the special and exclusive charecteristic of the advaita doctrine only. In

the other systems of philosophy, Mukti is possible only after leaving the mortal coil, and not while alive. This Kena Upanishad at the end of section 2, exhorts man not to waste his life time, but to make the proper use of it according to Sastras, and become a Jeevanmukta; otherwise, the Upanishad says, that the Man will entail irreperable loss (మహతీ వినష్టి:).

Thus this Upanishad also establishes the interrelation between God, Man and Creation on the advaitic principle.

#### THE KATHOPANISHAD:

This Upanishad belongs to the Taittiriya school of Krishna Yajurveda, and is a fairly long one consisting of two chapters, each chapter containing three vallis (Sections) i.e. six vallis in all. The special feature of this Upanishad is it is full of pathos and human touch, and many passages in the Bhagavad Gita are reminiscent of the text of this Upanishad.

This Upanishad begins with a dialogue between a father and a son, which leads to a spiritual discourse between the son and God Yama. The father, by name. Vajasravasa, performed a yagna according to which he had to give away all his possessions. He had a son by name This young boy, possessed Nachiketas. of extraordinary faith in the Vedas, and Vedic sacrifices, observed his father making a gift of all useless things (barren cows, old cows which could not give milk and could not even eat grass, or drink water etc..) and feared that his father might, by such unsastraic gifts, and by retaining for himself his son Nachiketas, who also ought to be given away to somebody, according to the injuctions of the Sastra relating to that Yagna, go to hell, and with the noble object of saving his father from such a catastrophe, asked his father in a gentle manner 'O Sire, to whom wilt thou give me away?' The father did

not reply thinking it was an impertinent and foolish question coming from a young boy of immature brains. The boy repeated it again and again. Then the father felt provoked, and in an angry tone said "Unto death shall I give thee". Of course the father never really intended to give his son to Yama. But the boy took it seriously, acted up to it, and went to the abode of Yama, God of Death, and had to wait there for full three nights, as Yama was not there in his residence. having gone out on his official duty. Thereafter Yama returned, saw that young boy with a face beaming with spiritual radiance, and after knowing from him, that he was there fasting all these three nights, without any hospitality shown to him during his absence, and feeling the evil consequences of such a lapse in hospitality, begged him to excuse him for the fault, and requested him to choose three boons for the three nights of waiting.

This incident discloses a very grand truth to the present generation. Hospitality is one of the greatest virtues according to our Vedic culture. Sanskrit literature is full of stories which place hospitality on the highest pedestal, and for the sake of which, even great kings sacrificed everything. Our present Vice-President of India Sri S. Radhakrishnan, in one of his lectures, boldly proclaimed 'Hospitality is what India teaches to the rest of the world'. The great God Yama, the Lord of Death, bows down before the five year old boy Nachiketas, begs for his pardon, as hospitality was not shown to him, and offers three boons in liew. The young boy wanted, by the first boon, that his father might be appeased and become a perfect man, and. by the second boon, wanted initiation into the secrets of sacrificial rites. These two

boons were readily granted. Then the boy was asked to choose the third boon.

Then the boy asks-"There is this doubt in respect of a man who is deadsome saying 'he is', and others 'he is not'. I want to know the secret underlying this problem of death, Oh Lord of Death." Then Yama was perplexed, as this question relating to the secret of death, and life after death is a very serious subtle, and difficult one regarding which even gods of yore had doubts. So he offered the boy so many other boons and asked him not to press this question of death. Yama, in this connection tempted the young boy with the offer of sons, grandsons, longevity, cattle, elephants, wealth of all sorts, and even sovereignty over the whole of the earth; but the young lad stood firm, and even retorted by saying, 'All these worldly pleasures are ephemeral, and may not last till tomorrow. I do not want these enjoyments. Keep them all to yourself, Oh Yama. Man cannot be propitiated with wealth. This Nachiketas will not choose any other boon than that relating to the probleme of death and Atman.' Then Yama was immensely pleased with the great virtues of the young boy, and began the teaching. According to our Sastras, spiritual knowledge can be imparted only to an aspirant who is really qualified, and not to any other man. Nachiketas, by resisting all the temptations placed before him by the Lord of Death, formed himself to be duly qualified for initiation into spiritual knowledge or Brahma Vidya. Hence Yama initiates him into it. This teaching is the subject matter of vallis 2 to 6.

As our present enquiry pertains only to the nature of God, Man & Creation, and the inter relation between them, we need not go into all the details of the teaching, but confine ourselves to the consideration of only the relevant portions. The question

of Nachiketas implies two doubts-one is whether any thing survives after the death of a man; the second is, if anything survives, what is the nature of that? Yama's reply to the first aspect explains the matter thus. When a man dies, only the physical body dies. Death pertains only to the physical body. There is intelligence (చైతర్వం, ఆత్మా) inside, which goes by the name of Jeeva ( జీప ), which is Atma enveloped in the subtle ant causal bodies. It is this Jeeva that leaves the physical body, when that body dies, and enters another physical body according to the nature of the Karma done by it good or bad. If good Karma is done, then the Jeeva enters another and better human body; on the other hand, if bad Karma is done, then the Jeeva becomes embodied like a tree or rock etc. Regarding the nature of that Intelligence or Atman, Yama states that the Atman is not born, never dies, is not subject to any changes, is not a Karta (doer), is not a Bhokta (enjoyer), is eternal, omnipresent or infinite, has no body of any sort and is Bliss itself. Bhagavadgeetha also describes the nature of Atman in the same wording as in this Upanishad. When the individual Atman, in every man, is described thus, and when Brahman also is described as of the same nature, it follows, as the night the day, that Man is, in essence, no other than God or Brahman. The Upanishad also states that knowledge of such a nature of Atman gives Moksha. Further Atman is described as without any attributes i.e., Nirguna, (ఆశబ్దమన్పర్శమరూప్లు వ్వయం). Regarding the nature of the creation, the Upanishad states that he, who sees the creation with all its manifold appearance as real, goes from death to death (మృత్యన్న మృత్యుమాప్పాత యాహనానేవ పశ్వతి); i.e., he will be caught up in the cycle of births and deaths, and can never

get Moksha. This shows that the creation is not real but has got mere appearance without any real substance in it. Thus this Katha Upanishad also enunciates the doctrine of Advaita.

#### THE PRASNA UPANISHAD

This Upanishad belongs to the Atharva Veda, and contains six sections in the form of six questions put by six Maharshi disciples to their Guru Maharshi, Pippalada, seeking knowledge of Brahman, and the Guru answers them. This Upanishad is called Prasna Upanishad as it contains questions ((పశ్చ). The relevant portion of the answer dealing with our subject is this. The Man with the sixteen Kalas (5 47:) is discribed, and finally his real nature is explained. As the flowing rivers tending towards the ocean, on reaching the ocean, disappear, their name and form are broken up and one speaks only of the ocean, even so the sixteen parts or kalas of the seer disappear on realising Brahman, their name and form are lost, and one speaks then only of the Brahman which is without parts (నిష్మలం) and immortal (అమృతం). The Upanishad says that this knowledge gives Moksha. So this Upanishad also deals with our subject on advaitic lines.

#### THE MUNDAKA UPANISHAD

This Upanishad also belongs to the Atharva Veda, and consists of three parts called Mundakas, each subdivided into two sections. It describes Brahman as without any attributes or Nirguna (అవేశ్యం) etc., and that Man or Jeeva, on attaining knowledge of such Brahman becomes one with that Brahman (ట్రామ్మనిల్ బ్రామ్మనిల్లి). The illustration of rivers joining the ocean and becoming one is given here also. Further the principle of knowledge of one being knowledge of all (ఏకవిజ్ఞానిన నర్వవిజ్ఞాన(పతిజ్ఞా)

is also adumbrated in this Upanishad. We have seen in the previous articles that such a principle clearly expounds the doctrine af advaita, and does not fit in, and is even in consistent with non-advaitic doctrines.

#### THE MANDUKYA UPANISHAD

This also belongs to Atharva Veda, and is the shortest consisting of only twelve Mantras. Its essence is clearly brought forth in the form of a MahaVakya -'Ayam Atma Brahma' (అయమాత్మా (బహ్మ) : i.e. this Atman (referring to the real nature of man) is Brahman, and it discribes Brahman as Nirguna (నాంతః పజ్ఞం.... [పపంచిచశమంశాంతం శివమద్వైతం). There are Karikas on this Upanishad composed by Gaudapada, the grand guru of Sri Sankara. and the earliest known Advaitin. These Karikas are a regular text book on Advaita, and they establish Advaita both on the authority of Vedas, and also on purely logical basis without having any recourse to the authority of the Vedas. Thus this Upanishad also expounds advaita.

#### THE AITAREYA UPANISHAD.

This Upanishad belongs to the RigVeda, and is divided into three chapters. It deals with Atman or self as the sole primary reality, and describes the process of creation also. It contains the Maha-Vakya 'Pragnanam Brahma' ((ప్రజ్ఞానం (బ్రహ్మ)), i.e. Intelligence (in every being) is Brahman. Further it describes the three states of wakefulness, dream and deep sleep as unreal, and that the jeeva is really Brahman only. Thus this RigVeda Upanishad also enunciates and expounds the doctrine of advaita.

This fiinishes the examination of all the major Upanishads.

## Statement about ownership & other particulars about Newspaper

### 'ARADHANA'

(To be published in the first issue every year after the last day of Feb.)

### FORM IV (See Rule 8)

1. Place of Publication:

DEPUTY COMMISSIOER'S OFFICE

HR. & C. E. (Adm) Dept.

Masulipatam (Krishna Dt.)

2. Periodicity of its Publication ...

MONTHLY

Last Friday or Satur day of every

Month

3. Printer's Name:

. C. B. P. SASTRY

Nationality:

... HINDU

Address:

. B. N. K. Press, (Private) Ltd.

Chandamama Buildings 2 & 3, Arcot Road

Vadapalani P. O. Madras-26

4. Publishers's Name:

... P. PERAYYA SASTRI

Nationality:

... HINDU

Address

. Editor, Aradhana, Masulipatam

5. Editors's Name:

Nationality:

Do

Address:

6. Names and Addresses of individuals who own the newspaper and parties or shareholders holding more than one per cent of the total capital.

Nil

I, P. Perayya Sastri, Editor & Publisher of Aradhana Magazine, Masulipatam, hereby declare that the particulars given above are true to best of my knowledge and belief.

P. PERAYYA SASTRI,

15th March, 1958

Signature of Editor & Publisher



# ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

VOL. IV

MARCH 1958

No. 3

Editor
P. PERAYYA SASTRI, P.O.L.,

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY,

B. A. B. L.

Secretary, Law Dept.

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M. A., I. A. S.,

Deputy Secretary, Home Department,

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A., Ph.D.,

Superintendent, Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute, Tirupati.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M.A. (Hons.) Principal.

Narasimha Sanskrit College, Chittigudur, Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaeology, Andhra University, Waltair.

Sriman Pandita,

PARTHASARADHI IYYENGAR,

Agamacharya, Tirupati.

PUBLICATION OFFICE

## "ĀRĀDHANA"

OFFICE OF THE DEPUTY COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department, (Andhra)

MASULIPATAM.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-

PER MONTHLY COPY Re. 1/-

# ఆరాధన

| ేహే             | <b>ావల</b> ంబి మా సప్తిక                                                                                                         | ۽ ج   | ల్గుణము |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------|
|                 | వి ష య సూ చి క                                                                                                                   |       | పుట     |
|                 | తె ను గు                                                                                                                         |       |         |
|                 | ముఖచి(తము - శ్రీమాణిక్యాంఐ - దాకారామము.                                                                                          |       |         |
| 1.              | వై దికమం[తము - తాత్పర్య సహితము.                                                                                                  | ****  | 77      |
| 2.              | నంస్కృతమ్ - (పభవాది చట్టణ వత్సరాణ                                                                                                | ****  | 78      |
| 3,              | పద్యములు 🗕 (నత్యనారాయణా !) వాజ్మయమహాధ్యక్ష పడ్లమూడి 🗕 గోపాలకృష్ణయ్య, కవుతరం                                                      | ····  | 79      |
| 4.              | శ్రీకాకుళము - ఆం(ధవిష్ణపు - శ్రీమాస్, కవిరాజశిరోచుణి, పండిత, దీవి సరసింహాచార్యులు,<br>అష్టావధాని, అవనిగడ్డ                       | ••••  | 80      |
| 5.              | ఆధర్వవేదము - న్వరూప విషయములు - శ్రీ పరవస్తు వెంకటరామానుజస్వామి, యమ్.ఏ., తె                                                       | రుపతి | 89      |
| 6.              | ఆగమరీతిని శివాలయములు 🗕 శ్రీ పండిత పార్ఘసారధి భట్టాచార్య, తిరుపతి                                                                 | ****  | 94      |
| <sup>-</sup> 7. | కోపఫలము - బులును - వేంకటరమణయ్య, మద్రాను                                                                                          | ••••  | 103     |
| 8.              | నంస్కృతి చిహ్నాలు - దేవాలయాలు - శ్రీ ఆవటపల్లి హనుమంతరావు - భర్మకర్త,<br>శ్రీ నాగేశ్వరాలయు - బందరు                                | ****  | 106     |
| 9.              | వైరాగ్యము - శ్రీతటప_రై నూర్యనారాయణ, దేవరపల్లి                                                                                    | ****  | 109     |
|                 |                                                                                                                                  |       |         |
|                 | CONTENTS                                                                                                                         |       |         |
|                 | ENGLISH                                                                                                                          |       | PAGE    |
| 1.              | LIFE OF SRI SANKARACHARYA - CHAPTER XVI.  By Sri N. Ramesan, M.A., I.A.S                                                         | •••   | 33      |
| 2.              | God, Man, & Creation - Chapter XVII The Minor Upanishads,  By Sri Vidya Sankara Bharati Swami,  Sri Gayatripeetham, Masulipatam. |       | 38      |
| 3.              | MESSAGE OF THEOSOPHY TO MODERN WORLD,  By Sri R. Chandra Mauli Eswar, M. A.                                                      |       |         |
|                 | National College, Masulipatam                                                                                                    | • • • | 42      |



శ్రీకాకుళము - ఆం(ధవిష్టుపు - (ధుపమూర్తి



నకృదేవ (పపన్నాయ 'తవాస్మీ'తి చ యాచతే। ఆభయం నర్వభూతేభ్యో దదా మ్యేత (ద్వతం మమ॥

సంపుటము ४

హేవలంబి - ఫాల్లుణము

సంచిక 3

## ૐ

नमो अस्तु नीर्लमीवाय सहस्राक्षाय मीढुषे। अथो ये अस्य सत्त्वानोऽहं तेभ्योऽकरं नर्मः॥

తాత్పర్యము:—ఈ నీలకంటడు ఇంద్రత్వమునుండి నహ్మసాకుడుగను మేఘరూపమునుండి వర్షదాతగను కనబడుచున్నాడు. ఆట్టి రుద్రుసకు నమస్కారము. ఇంతియేగాక ఇతనిభృత్యులెవ్వరో వారికిని నమస్కారము.

> या ते रुद्र शिवा तनू: शिवा विश्वाहं मेषजी। शिवा रुद्रस्यं मेषजी तया नो मृड जीवसे ॥

> > तै ॥ सं ॥ कां ॥ ४ प्रपा ॥ ५ ॥ अनु ॥ १०.

తాత్పర్యము:—ఓ రు్రదుడా! అన్ని పగటికాలములందును (పకాశించుచు రోగము, బార్మిద్యము మొదలగు బాధలను సశింపజేయుచు శాంతమగుసట్టియు, బ్లాస్పవదానముచే అత్మ తాదాత్త్యమును పొందింవ గలుగుటచే సుఖకరమగునట్టి నీ రూపముచే మమ్మును, మా జీవితములను పంతోషపరచుదువుగాక!

> इमाँ रुद्रायं तबसे कार्दिने क्षयद्वीराय प्र भरामहे मृतिम्। यथा नः शमसंद्द्विपदे चतुष्पदे विश्वं पुष्टं प्रामे अस्मिन् अनातुरम्॥ तै॥ सं॥ का॥ ४. प्रपा॥ ५॥ अनु॥ १०.

తాత్పర్యముల—మాయొక్క మానవ నంపద, పశునంపద, అభివృద్ధినొంది నుఖముగా నుండు నట్లును. మా దేశమునందలి స్రవులు ఉప్పదవము తెనివారై నుఖముగా జీవించునట్లును యన్ముగ హంచుటకై బలవంతు కవగునట్టియు, మాయభిష్టమును నెరవేర్ప సమర్థుడవగునట్టియు, తాపన వేష మున నున్నట్టియు, స్థుతివకులు లేనట్టియు నిన్ను—ఓ రుదుడా! కొనియాడుటకును, పూజించు టళును, మాట్రామైన శ్రీని వినియోగించెడము

## ॥ प्रभवादि षष्टिः वत्सराः ॥

" सर्वाधार: कालः " इति सर्वेव्यवहाराणां कालस्य कारणत्वमुक्तं शास्त्रविद्धिः । यथाऽनाद्यन्तरूपस्य देवस्य तत्तदिच्छानुरूपेण विविधानि नामानि व्यवहियन्ते एवं अनन्तस्य काष्ठस्यापि युगवत्सर्त्तुमासपक्षदिनैः परिच्छेदेन विभागाः करूप्यन्ते । एतद्विभागे च प्रभवादिवत्सराणां नामान्येवमुदम्बन् । पुरा देवर्षिनीरदः होकेषु सञ्चरत्रेकदा स्नानार्थं गङ्गामवगाद्य स्नास्यन् गङ्गाया विमलाम्भसि आत्मनोरपत्यैस्सह विहरन्तौ आनन्दनिर्भरौ मीनदम्पती यहच्छयाऽपश्यत् । पश्यत एव तस्य मनसि एवं बुद्धिः बम्ब । लोके गृहस्थस्यैव जीवितं घन्यम् । यतः स आत्मनोऽनन्यभूतमपत्यं दृष्ट्रा आनन्दमनुभवितुमईति । अतो मयाऽपि यदि गृहस्थेन भूयते तदाऽहमपि सांसारिकं सुखमनुभूय अवत्यालिङ्गनसुखमनुमविष्यामि । परंतु तदेव महत्कष्टं यदहं निर्धनः. नित्यं त्रिहोकसञ्चारीति न कोऽपि मह्यं कन्यां दातुमिच्छति । अथाऽप्यहं प्रयतिष्ये परमकारुणिकं श्रीकृष्ण-मिगम्य मदीप्सितं निर्वर्तियतुं । यतः स पोडशसहस्रगोपीपरिवृतः । तासु यां कांचिदेकामपि गोपिकां मधं दत्वा मदीप्सितं निर्वर्तयेत् । एवं निश्चित्य चञ्चलधीर्नारदः श्रीकृष्णस्य समीपं जगाम । सर्वज्ञः श्रीकृष्णः नारदं हुष्ट्रैव तस्य घीचापल्यं प्रति मनसि हसन् नारदं आगमनकारणं अपुच्छत् । नारदः श्रीकृष्णाय आत्मनो मनसि सङ्कल्पं न्यवेदयत् । निवेद्यच तमेवात्मने गोपीसहस्रे एकां च दातुमयाचत । सर्वव्यापकः परमेश्वरः श्रीकृष्णः तं प्रत्यवदत् । "भो मुनिवर्य ! अहमवश्यं दास्यामि तां, यया च रहितोऽहं गोपीसहस्रस्य गृहेपु एकस्मिन्नपि भवता दृष्टो भवेयम् । " इति । एतदाकर्ण्यं नारदः आत्मनो मनोरथस्य साफल्यं सुलभमेव मन्वानः गोपिकानां सहसं गृहाणि गत्वा यस्या गृहे श्रीकृष्णो मामूत् साऽत्मसादिति मत्वा एकैकमपि गृहमन्वेषयत्। अहो! महदाश्चर्यम् तस्य मनसि, य एवं सर्वेष्विप गोपिकागृहेषु एकमि श्रीकृष्णरहितं ज्ञातुं नाशकत्। यथा यथा च श्रीकृष्णं गोपीसहितमपश्यत् तथा तथा च नारदस्य सङ्कल्पो विवाहेऽवर्धत । मनसि भात्मनः कन्यालामचिन्ता-मावहन्नेव कालातिकमरोधेन पुनः स्नातुं गङ्गां जगाम। विमलेचाम्भसि उन्मज्ज्य यदा नारद्मुनिरुज्जगाम तदैव तस्य रूपविपर्ययेण सुरूपायाः युवते रूपं समभवत् । आकृतिविपरिणामेन च तस्य प्राकृतनः संस्कारादिरिष विस्मृतोऽभवत् । सममेव च गङ्गायास्तटे दर्शनीयाकृतिर्दिच्यो मुनिरदृश्यत । यश्च भगवान् श्रीकृष्ण एव नारदं परिक्षितुकामः तस्य सङ्करपस्य पतिकियां कर्तुकाम इव तथाऽविरमूत् । आविर्भूय च स मुनिः तां युवति आत्मन आश्रमं (किरतमेव) प्रापय्य तत्र तां पर्यणयत् । अनन्तरं सांसारिकयोः तयोः प्रतिवत्सरमेकैकं पुत्राः षष्टिः समस्बन् । बहुपुत्रा च सा युवतिः तेषां रक्षणं पोषणं च अशक्यिमिति मन्वाना दुर्भरां दुस्सहां च तां बाधां निवारियतुं भगवन्तं श्रीकृष्णं प्रार्थयामास । समनन्तरमेव भगवान् श्रीकृष्णः तस्यामनुकम्पामावहन् तत्पुरतः प्रत्यक्षनासीत् । ऋषिस्तु अन्तर्हितोऽभूत् । तद्दर्शनमात्रेण छब्घस्मृतिः युवतिरूपमापन्नो नारदः आत्मनोऽविवेकितामत्यन्तं गईन् आत्मनो यथावत् सांसारिकविरहितां बुद्धि वास्तवसुनिरूपं च अनुप्रहीतुं भगवन्तं प्रार्थयामास । श्रीकृष्णः तां पुनरमले गङ्गाम्भसि निमिज्ज तुमाज्ञपत् । निमज्योन्मज्जनानन्तरमेव नारदः युवितिरूपेण वियुक्तोऽमूत् । स्तुत्वा च भगवन्तं तान् षष्टि पुत्रान् रक्षितुं वर्षैयितुं च उपायं दर्शयितुम् प्रार्थयत । तदा श्रीकृष्णः एवं तत्पुत्रेभ्यो वरमन्वग्रहीत् "एते षष्टिः पुत्राः एकैकवरसरमेकैकशः देशं पालयन्तः आत्मनां पालनानुरूपाणि नामानि प्रभवादीनि प्राप्नुयः। एवमेतेषामाकल्पं स्थितिरप्यनुगृह्यते।" इति। ततश्च प्रभवादि षष्टिः संवत्सराः तत्तन्नाम्ना अद्यापि व्यवहियन्ते । ॥ इति शस् ॥

# సత్య నారాయణా!

వాజ్మయమహాధ్యక చడ్లమూడి • గోపాలకృష్ణయ్య

శ్రీలోలుండవంటచు నీ కరుణ నర్థింపంగ రాలేదు - నీ ధిలోలత్వమొరింగియున్ ధిషణ నర్థింపంగ రాలేదు - నా యీ లీలామయ దివ్యజీవితము నేనే నీవుగాఁదెల్ప - నా లీలల్ నీహృద్య జూడవచ్చితినిరా! శ్రీ సత్యనారాయణా!

0

ధనికుల్ పేదలు పండితుల్ ఋమలు వేదాంతుల్ బుధుల్ భక్తినె కొండినే పండువుపేరొపెట్టుకొని నాకున్నీకునున్ దోయిలిన్ ప్రణతుల్ సేసి, సుమాళిపోసి, ఫలపక్వాహారముల్పెట్టి యెం చినరీతిన్ పలుకానంటిత్తురుగదా! శ్రీ సత్యనారాయణా!

3

కంచో! రాగియొ! యిత్తడో! యినుమొ! బంగారో! తగన్ రాయొ! ము నైంచన్ మృద్భవమౌచునే యలరుగా నీ రూపమేడైన, నిన్ గాంచన్ లోకములో నచేతనుడుగా కాన్ఫింతువేగాని యో చించన్ నావలె నీవు చేతనుడవే శ్రీ సత్యనారాయణా!

४

మట్టిన్బుట్టితి మట్టిలో బ్రతికితిన్ మట్టాదు నంత్యమ్మునన్ మాట్టే నా తనువెల్లమట్టిగడ! చర్మాచ్ఛాదనమ్మొప్పు నా కట్టెన్ లోకము జంగమమ్మనుచు బాకాలూదు దుర్భ్భాంతి, నే రెట్టన్నన్ సరె నీవలెన్ జడమగున్ శ్రీ సత్యనారాయణా!

[అన్నవరం శ్రీ నత్యనారాయణస్వామివారి దర్శనార్థం వెళ్లిసప్పడు చెప్పిన **పద్యా**లు.]

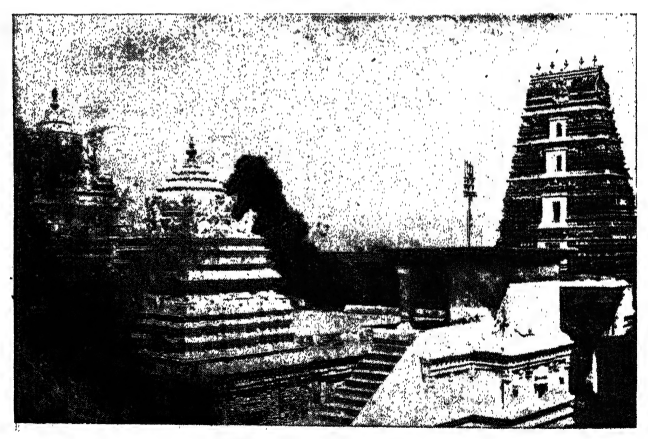
# శ్రీ కాకుళము - ఆంధ్రవిష్ణుపు

్శిమాన్, కవిరాజశిరో మణి, పండిత, దేవి నరసింహాచార్యులు, అష్టావధాని, ఆవనిగడ్డ.

శ్రీకాకుళము ఆం(ధసామాజ్యమునకు ప్రభమ రాజధానీ నగరము. ఇది కృష్టామండలమున దివి తాలూకాలో చేరిన చల్లపల్లి జమీసులో కృష్టాపదికి తూర్పుతీరమున నున్నది. ఇచట వెలసియున్న విష్ణువుకు ఆం(ధవిష్ణువని, ఆం(ధ నాయకుఁడని, ఆం(ధవల్లభుఁడని, తెలుఁగు వల్లభుఁడని త్రీకాకులనాథుఁడని, కాకుళేశ్వరుఁడని, సిరీకాకొలనినాథుఁడని పేరులు కలవు. ఆం(ధనాయకుఁడు, తెలుగువల్లభుడనుట్టచేత నీ దేవుఁడు మౌర్యవంశానంతరము ఆం(ధసామాజ్యమును పాలించిన ప్రభువులలో "శాతవాహన" వంశముసకుఁ జెందిన యొక చక్రవర్తిపేరవెలసిన దైవమై యుండవచ్చునని విమర్శకులు ఆభిపాయపడుచున్నారు.

్టబహ్మాండపురాణము 103 ఆధ్యాయములో "ఆకారవాచ్యేన చ యద్విష్ణునా ట్రాయతేనవా ఆథాంట్లో బహుదయంచేశః తదీశోప్యాంట్రనాయకః" అనియు " ఆమంగీకార మాచెప్టు - భృధాతుర్ధారణార్థకః ఆమిత్యద్ధియతాఒయం దు - ద్విష్ణునార్గభ స్త్రదుచ్యతె" ఆని కలదు.

ఇందువలన అకారవాచ్యువైన విష్ణుపు యా దేశమందు వెలనియుండుటచే యావేశ మాంద్రదేశమనియు, యా ఆంద్రదేశమునకు నాయకుండ(ప్రభువ)గుటచే ఆంద్ర నాయకుడని పేరు. [బహ్మాదులు యాచ్చట శ్రీమన్నారా యణుని గూర్చి తపస్సు చేయగా విష్ణుపు ప్రత్యక్షమాయెను. అంత వారు నిత్యము స్వామినర్చించుచు సేవించుటకై యాచ్చటనే వేంచేని యుండుమని ప్రాస్థించం నావేవదేపుడు అంగీకార సూచకముగా "అం" అని పలికిరట. ఆట్లే యాచ్చట "అర్చా" (వి(గహ) రూపమున సవతరించుట వలన "అంద్రణ" అను రూపమేర్పడినది. మరియు, "అం—ఆకారరూపం—మాం ధరతి ఇతి ఆంద్రణ" ఆనియు నీ దేశమునకు పేరుకలిగినది. ఆనగా "రుతోవాచోని



ఆలయ దృశ్యము - తూర్పుగోపురము

వర్తంతె అట్టాప్య మనసానహ" అను యుపనిషద్వాక్య ప్రమాణమువలన "అవాజ్మానన గోచరుడై" నను, భావ నామాతుడైన నారాయణునకు రూపముకలవాడై అర్చా రూపుడైనట్లు "బ్రహ్మవైదర్త" పురాణాంతర్గత గోష్ఠీపుర మాహాత్మ్యమున గలదు. ఇందువలన "అంద్ర—అంద్ర" శబ్దములకు విష్ణుధరపరముగ విగ్రహము తేర్పడుచున్నవి. మరియు నిందొక్క విశేషము కలదు. లాటమరాటాది దేశములవలె యివి ఆధ్రరహతమైన పేరుగల దేశము కాదు. ఇది శ్రీమన్నా రాయణుని ధరించుటచేత సార్థకమైన దేశమని,

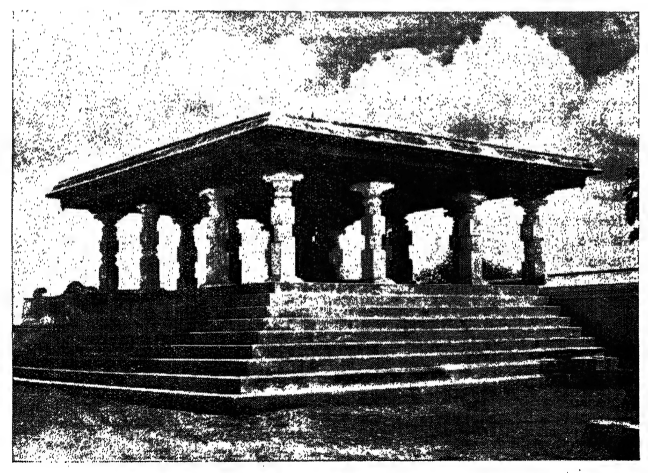
" నర్వెనిరిశ్వరాదేశాః ఆం(థస్తేవ్ర కో స్తిసేశ్వరః య[తా స్తిభగవాస్దేవః ఆం(థ విష్టునమాఖ్యయా " ఆని పాద్మమందు కలదు. ఈ దేవుఁడు విష్టువగుటచే "ఆం(థవిష్టువ" ని కూచ పిలువఁబడు చుండెను.

ఆంధ్రనాయకుఁడు - తెలుఁగు వల్లభుఁడు

మౌర్యవంశానంతరము శ్రీకాకుళమును పాలించిన ప్రభువులలో "హలసాతవాహసుఁడు సంధానించిన "సాత వాహన స్రేష్ణతి" లో తెలుఁగుబేశమునకు జెల్లతగిన వర్త నలు పెక్కులు కలవు. ఆమరావతీస్తూపమున "గౌతమీ పుత్రశాతకర్ణి" శాననమొకటియు, కృష్ణాముఖద్వారమున "యజ్ఞశ్రీశాతకర్ణి" శాననమును కలవు. అందు శ్రీశాకుళి ప్రశంనయు, అంద్రవిష్ట్ల ప్రశంనయు కలవు. అంద్రవిష్ట్ల ప్రశంనయు కలవు. అంద్రవిష్ట్ల ప్రశంనయు కలవు. అంద్రవిష్ట్ల కలిగె సనగా, దీపకర్ణియను మహారాజుభార్య పాముకఱచి చని పోయినది. అత్య డామె విచారమున, మఱల పెండ్లియాడ లేదు. ఒకనాడు దుఃఖించుచుండ రాజునకు స్వప్నమున కులదేవత, యతనిని మఱునాడు వేటకు వెళ్ళుమనియు నచట సింహముమీద నౌకబాలుండు కనపడుననియు వానినియడిప్పే పెంచుకొనుమని చెప్పెనట. అట్లో రాజు వెళ్లగా, సింహము దానిపై స్వారిచేయు నౌక బాలుండు కనపడిరి. సింహము బాలుని దింపి నీరు క్రాణగుటకు వెళ్లగా, రాజు దానినియా జాలుని దింపి నీరు క్రాణగుటకు వెళ్లగా, రాజు దానినియా జంపుటకు బాణము విడిచెనట. ఆ సింహము గంధర్వుడై యీ కథ చెప్పెనట.

" నీవాం[థేశ్వరుఁడౌదు, శాపవిధమం। తే " శాతుడన్" నేనునీ

కై వీనింకని పెద్దఁజేసితిని రా।జా! వీడు కోచండ బా



కళ్యాణ మంటపము

హా విధ్వన్త దిగంతరాహితధరా |పాణేశచూడామణి |గీవా మంజుల హారరత్నరుచిర (శీపాదకంజుండగున్॥

" కనుగొనలందు బాష్ప్రములు। <a href="గ్రామ్మగకంఠము" రుద్ధమౌచు నా

యన! చనుదొమ్ము నీచిరుత 1 లైనకరమ్ము**లు** నాగళ**ుబు**నం

దున బిగియింపు శక్తిమత్। తొంగిలిఱొప్పలఁ బోలియుస్స నీ

కనులకు నా**ం** ధ్రామేశమది। కైపనమయ్యొను రాకుమారకా॥

" తెనుగున్ జేండ్లకునాదిపూరుపుడు దై ၊ తే యాంతకు డాం(ఛ వి

మ్టనిలక్మీకుచకుంకుమారుణ కరగస్తాేమంబు నీవిచ్చుత రృణముల్ గైకౌనఁజాపగాఁబడును၊ రారా కుఱ్ఱ! నీ మందహా

న నవజో్యత్స్నలు చూడ శక్తిమత్ నో। చన్లోందురా పుత్రా॥"

(ရီ သီန္ဌကာတုံးဆံမွဴး ကေဇာတားအားအားဖီ "မပုတ္(ဆွဴနညီ " నుండి) మరియు, "వాసిస్టీ ఫ్మత్రపులుమావి" నాసిక శాననమున సౌతవాహనులు బ్రాహ్మణులని ్రపస్తుతులైరి. శ్రీకాకుళస్థల మాహత్మ్యమునఁగూడ నీ యం(ధ నాయక స్వామి "నాగదేవభట్టారకు" నింటఁబుట్టిన (బాహ్మణుఁడని కలదు. కొందఱు ఈ కథ ''శ్రీముఖ శాతకర్టిది కాఁదగు ననిరి. శ్రీనాధుని పూర్వకాలమునుండియు "సిరికాకొల్ని నాధుడని," " సిరికకొలన "ను, పేర్లు పెక్కుచోట్ల (పయో గములు కన్పడుచుస్పవని "సిరికకొలను" ఆసునది యాగ్రామమునకు తొలినామమైయుండవచ్చును. ''కొలనే'' వైష్ణవమొచ్చి, దివ్యస్థలమై "కొల"మైనదని, ఆక్కడ గొప్ప చౌఱుపుండినట్లును, (ఇది నోటికిని కలదు) '' సెరిక'' పదము శ్రీముఖపదమునకు తెలుగు వికృతి కాచగునని శ్రీవేటూరి (పభాకరశాస్త్రిగారు (వానీయుండింది. కాని పూర్వులు " కై:\_ఆకులం=కాకులం" అని రూప నిష్పత్తి నిఁజోని '' కై:-[ఖహ్మభి: (నవ[బ్లహ్మలచేతను) ఆకులం = పర్వాప్తం (కూడు కొనునది) కనుక ''(శీకాకుళ'' మని అన్నయించిరి. దీనికి [ప్రభువగుటచే శ్రీకాకుళ నాథ్యుడ్ ని శ్రీకాకుళ రాయుండని ప్రతీతి.

## ్ష్మబహ్మాండవురాణము - స్కాందవురాణము

ైంద్రాత్రు ప్రాణములండును నీకేత్ర మాహాత్మ్యము ఫెక్టింపుబడి యున్నది: "అంద్రనాధో మహావిష్టుర్ని కంళు దేసుతావహా స్వాయంభువమనోకి కాలె పుర్గా కలియుగె హతికి కాతుళే రాజపర్యన్య సుచంద్రన్య తమాభవకి ఆభవ తృర్వదేవైశ్చవేష్టితో లోకపూజితకి!!" అను వచనముచే మహావిష్ణువు కలియుగమున స్వాయంభువ మనువు కాల మున శ్రీకాకుళ ప్రభువైన నుచంద్ర మహారాజుకు కొమ రుడై పుట్టి, నిశ**ం**భుడను రక్కనుని జయించి నర్వదేవ పూజితుడై నట్లు కనుపించుచున్నది.

" శ్రీశైల భిమకాళ్శ మహేంద్రగిరి నంయుతం మాకారంతు మహత్కృత్వాణియి ద్వారాణిచాకరోత్ త్రిలోచనో మహెశానః త్రిశూలంచకరెవహన్ త్రిలింగరూపి న్యవసత్తిచ్వారేమ గమైర్సృతః"

ఆనుటచే నీత్యం శ్రీశైల భీమ కాళేశ్వరములను మూడు (పెన్రీలెంగములను మహేంం(చెగిరితో కలిప్ పాకారమునుం గట్టించి దానికి మూడు ద్వారములను పెట్టి, యాశ్వరుని యా ద్వారములయొద్ద కాపుండవలన్నదిగా కోరుటచే, యాశ్వరుడు (తెశాల పాణిమై చమ్మ గణములతో నహ నా ద్వారములందు కాపుండెనని తెలియుచున్నవి.

శ్రీ మహావిష్టుపునుండా గురించి ట్రాహ్మ తదన్ను చేయగా, వారి పూజాంసౌలభ్యము కొరకు విష్టుపు ఆర్చారూపుడై శ్రీ వైఖానన మహార్వలచే (పతిష్టింపంబడి పూజిందబడు చున్నట్లును, "శశిబిందు" మహారాజు ఆలయి గోపు రాదులు కట్టించినట్లును పురాణు (పనిద్ధి కలదు. నుచం(దు నకు కూడ "ఆం(ధవిష్టుపు" ఆంశమున పు[తుడు జనిం చుటయు నా పిల్లవానికి, శ్రీ స్వామిపేకునే "ఆం(ధవిష్టువ"ని తల్లిదం(డులు పెట్టియుండవచ్చును. ఆతడు (వతావ శాలియై రాజువర్యులుగెల్పి రాజ్యస్థాపనచేసి యుండ వచ్చును. కాని, బహ్మాండ పురాణుములోనే,

" ఆంధ్రవిష్టున్సురయుతో, దసుజేన నిశంభునా యుద్ధ్వాతయోదశయుగానిహత్వాతం రాక్షసో త్రమం ఆవస్త త్వత ఋషిఖిర్యుతః కృష్టానది తబె "

అనుటచే, నిశంభునితో పదమూడు యుగములు యుద్ధము సేయుటయు, ట్రహ్మాదులచే స్తుతింపఁటడి పూజింపఁ బడు టయు మానవశ\_కి కతీతములైన విషయము లగుట చేతను, యిట్టి రాశన నంహారము విష్ణుపున కవశ్యము క రైవ్యమగుట చేతను నీ "ఆం(ధవిష్ణుపు"ను, ఆడి విష్ణపు గనే భావింపవలెను. శ్రీమన్నా రాయణుండు శ్రీ వైకుంఠ నికేతనమునుండి భక్తుల ననుక్షగహించుటకు ఆర్చారూప మున నాం(ధ విష్ణువను పేర వెలసినట్లు జెత్రమాహాత్మ్య మున నిరూపించఁ బడినది. శ్రీమద్భ్రహ్మాండ పురాణము ఉత్తర ఖండములో నారదనం హితయం దు 93 యధ్యాయములో,

''[శీకాకుళ మీతిఖ్యాతం కె.తమద్పుతదర్శనం దృష్ట్వా సీతోన మనసాస్నా క్వాకృష్ణాజలెఒమలే!! జస్త్వామం(తచయం నర్వంత్మత చాయతనం గతః తృశావశ్వమహం పుణ్యె విమానె భ(దకోటికే!!

3

నానారత్నమయోదివేయ్య కాంచనె (బహ్మనిర్మితె సింహాననె స్థితందేవం శతకోటి శశ్మపభం॥ నిర్మలేందు (పతీకాశం ముఖపంకజ మంజుళం తరుణాదిత్యవర్జేన కినిటోన విరాజితం။ రత్సకుండల సంశాభి కపోలవ్వయనుందరం నానాలంకార సంయుక్తం వైజయంతీ విరాజితం॥ ్శివత్సకౌ స్తుభోరస్కం ప్రబుద్ధాంబుజలో చనం చతుర్పుజు ముదారాంగం శంఖ చ[కగదాధరం॥ సుభృవం సుస్మితం చారుబింబాధరనమనిత్వం [బహ్మేశానాదిభిర్ధివ్యైః పూజ్యమానాం[ఘ పంకజం]॥ కేశవాఖ్యం క్రియాజుష్టం దివ్యమంగళ విర్ణహం ఆస్తుపం పుండరీకాక మతసీకునుమ్మపభం ॥ నమశ్శ్వీకాకుళేశాయ పరంధామ నివాసినె." అనిన్నీ, 94 ఆధ్యాయములో చతుర్ముఖుబహ్మవిష్ణునుం గూర్చి తపస్సుచేసినట్లును, నా విష్ణువు (పత్యకమై కల్పాం తమున నీ యభీష్టము నెరవేర్తునని,

'' సహ్యజాయాన్తు కృష్టాయా స్త్రటేత్వన్నామపావనె ఇహైవకాకుళక్కేతె నివసిష్యామి నర్వదా'' అని భగవాను లాసతిచ్చినట్లు కలదు. 96 అధ్యాయమున,

''పూజితె పుండరీకాజె కశ్చిత్క్ష్తియమండనః ఆం(థేమజాతన్సంపూర్ణో భక్త్యాలష్మీ పతిర్వశీ భారతసై్యవ వర్షన్య చ[కవర్తి మహాద్యుతిః శశిబిందు రితిఖ్యాతోపు[త శ్చి[తరధన్యచ చం[దవంశనముద్పూతో నర్వభూతహితెరతః "

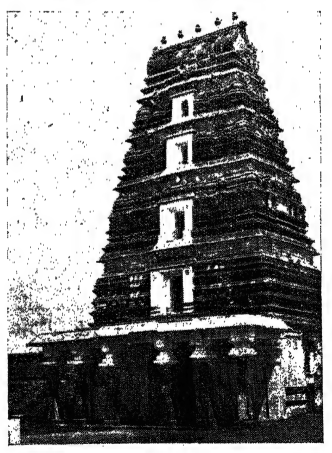
ఆని యిట్లు శశివిందు మహారాజు జన్మకథనమును జెప్పెను. తరువాత శశివిందు మహారాజు స్వామి దర్శన మునకు వచ్చుటయు ఆప్పడు ఋషులు (పభువుతో స్వామి యవతార కారణమును,

'' నమయాచంత భోరాజన్నేష (బహ్మతపః ఫలమ్ సాజెల్లష్మిపతిఃశ్శః కాకుళోత్వాం(థ నాయకః శ్రీవైకుంఠాత్సమాయాతో లోకాసు(గహ కారణాత్ ''

అని చెప్పి స్వామికి ఆలయగోపురాదులను కట్టింపుడని వేడగా నా శశిబిందుమహారాజు తన నర్వన్వమును [శీకాకుళేశ్వరునికి వినియోగింతునని,

"మదీయమార్జితం రాజ్యం భాగ్యమాయుర్యశోధనం నర్వం(శీకాకుళేశన్య కైంకర్యె వినియుజ్యుతె" అని పలికి, అట్లు దేవాయతనమును నిర్మించి, అందు శ్రీ వైఖానన మహాఋమలగు, భృగువు, ఆత్రి, మరీచ్యాదు లచే స్వామి [పతిష్ఠాది మహెరాత్సవములంగావించినట్లు 97 ఆధ్యాయమున [పతిపాదింపఁబడినది. [శీస్వామివారి నిత్యోత్సవ [బహెర్మాత్సవవాది కైంకర్యములకును, స్వస్తి వాచకపరిచారకాది కైంకర్యపరులకును అనేక ఆ్రగహార ములును, స్వామివారికి ఆమూల్యములైన రత్నాభరణము లును దుకూలములును యివ్వబడినట్లు తరువాతి ఆధ్యా యమున ఉభయరామేశ్వర తీర్ధములను వర్ణించి, తద్దఓణ మున శ్రీకాకుళమును గూర్పి,

"తస్మాచ్చ దక్షిణాగె విష్ణుకే త్రం మహో త్రమమ్ ప్రపంచ మధ్యభాగేతు కృష్ణాతీరె శుభ్యంలె వైకుంఠా ద్వైనమాగత్య దేవదేవన్సనా తనం యుత్రనంస్థితవాకా చక్రీ ఆంద్రవిష్టు నమాఖ్యయా యుత్రబహ్మాదయన్సర్వెతపంకుర్వంతిసాం ప్రతమ్ త్రత శ్రీకాకుళం నామపురం ముక్తి ప్రదంమహత్ చతుర్భుజ శృంఖాచ్యక భూనీళానహితో హరిం వనతిం త్రతమై చక్రకలౌకాకుళనాయకం ఏకరాతె ప్రసన్నాఖ్యో దేవశ్శీగ్రి మల్లికేశ్వరం తత్రైవ వనతించక్రె పూజయిత్వాఒం ధనాయకమ్ తస్మాచ్ఛిగ్రకాకుళంకే తం ఖ్యాతమద్భుత దర్శనమ్ తస్మాచ్ఛిగ్రకాకుళంకే తం ఖ్యాతమద్భుత దర్శనమ్ త తీర్ధాని శతశ స్తేషాం నామానిమెశృణు దేవక్రహదం రుద్రహదం చక్రతీర్యంతు మైధనమ్ విష్ణతీర్ధంచే సౌరంతు సోమతీర్థంమునీశ్వరాం



తూర్పు గోపురము

త్రతస్నాత్వా మహాపుణ్యం లభంతెగతి మీప్సితామ్ యం యం కామయంతెకామీ తంతమాప్నాతి నిశ్చయమ్ అగస్త్యానామ దేవర్షిః కృష్ణాయాం త్రత త్రతతు స్నాత్వాతీర్ధేమ నర్వేమ శ్రీకాకుళ మధాగమత్ కృష్ణాయాం నలిలే స్నాత్వామల్లోశంకాకుళోశ్వరమ్ బహునాకిం వదిష్యామిక్షేత మాహాత్మ్యమద్భుతమ్ నంకోచేనైవ కథితం వక్తుం జ్ఞాతుంచకి కి ద్రామిణ

ఇతి స్కాందపురాణె సహ్యాదిఖండె కృష్ణానది మాహత్మ్య శ్రీకాకుళకేత్ర వర్ణనం నామ ఏకోన్తిశో2-ధ్యాయిక" ఆని కేతమాహత్మ్యము వర్ణింపఁబడినది. ఈ శ్రీకాకుళము నూట యెనిమిది దివ్యతిరుపతు (కేత్రము) లలో 55-వ కేత్రముగా గణింపఁబడినది.

## విగ్రహ సౌందర్యము - కే[తపాలకుఁడు

ఈక్ష్మేమున ధృవ కౌతుకోత్సవ స్నైపన బలిబేరము (వి(గహాము)లు కలవు. ఇందు ధృవబేరము చాలా గొప్పది. (చూ. త్రివర్ణ ముఖచ్యతము) మహోస్పతపురుష |పమాణముకలిగి, ఆకర్టాంతనే[తుండును, ఆజాను బాహుం డును, విశాలవకుండును, చతుర్భుజుండునై, శంఖ చక్ర గదా శార్జాన్యాయుధములను చతుర్హ్హనములం ధరించి, కిరీట మకరకుండలకటకకంకణకేయార గై్రవేయాద్యా భరణాన్వితుండునై, యురముస లక్ష్మి, శ్రీవత్స, వైజయంతీ వసమాలాలంకృతుండునై, ఫాలమున ఉంద్ద్వపుండ చిహ్న తుఁడై, సు్రపనన్నముఖ పంకజముతో విరాజిల్లుచుండును. ಈ ತಲುಂಗುರಾಯುಡು ಸಾಂದರ್ಭರಾಯುಡೆ. ೩೮ ನಿಗನಿಗ లాడుచు నీలమేఘచ్ఛాయకలగి మొఱయుచుండును. వీరు ఆత్రమహర్షిచే క్రవతిస్తింపణుడినట్లు స్థలమాహత్మ్యమునం గలదు. స్వయంవ్య క్షము. స్వామికి ప్రభువులచే నమర్పిం పఁబడిన స్వర్ణ కవచమును, రత్సాభరణములును కలవు. ఆష్లో త్తరశత సాల్మ గామమాల రజత పుచ్చాన్వితమైయున్నది. స్వామి నిలువులీల. రాజ్యలక్ష్మియు చక్కని చుక్కు. లావణ్యవారాశి. ఇది దివ్యదేశమగుటచే ఆళ్వారాదులు వేంచేసియుండిరి. కే[తపాలకుఁడు "ఏకరాడ్ [పనన్న మల్లికార్జునుఁడు.'' ఈ క్రేతమున నొక్కరాత్రి స్వామిని సేవించిన, ప్రసన్నుఁడై భక్తులకభిష్టములనిచ్చుటచేత నీ దేవునికి ''ఏకరా@ (పనన్ను ఁడ"ని ''ఏకరా@ (పనన్నా ఖ్యోదేవశ్శ్రీమల్లికేశ్వరణ" ఆని స్కాందములోనుడివిరి. "తత్రైవ వనతిం చ(కె పూజయిత్వాఒం(థనాయకమ్" ఆనికూడ వర్ణింపఁటడియున్నది.

### పండితులు - ప్రశంసలు

వెండియు నీదేవుఁని పెక్కం[డు పండితులు కొనియాడి యుండిరి. నర్వతం[త న్వతం[తులును, కవితార్కిక సెంహులునగు, శ్రీ చేదాంత దేశికుల్పారి కుమారులును, నిఖిలకవితార్కిక చూడామణులునగు "పరదగురువు" లీజే[తమునకు పొంచేసి శ్రీస్వామిని సేవించి "భగవద్ద్యాన ముక్తావళి" యను స్త్రోతమును రచించి పాడిరి. ఆంచొక శ్లోకము నిట నుచహరింతును.

శ్లో II భావస్సాజాజ్ఞులధి దుహతుర్భావనాయోగభాజాం. కల్యాణానామహమహమీకా కాండితం వేదవాచామ్ సౌభాగ్యన్య [పధమగణనా నన్ని వేశఃకృపాయాః పారేకృష్ణం వనతిభగవాస్ పావనఃకాకుళేశః "

మరియు శ్రీకృష్ణ రాయల యాస్థాన విద్వాంసుడైన "లొల్లా లష్మీధర పండితుడు" యొక శాసనమున నీ యాంధనాయకస్వామిని,

గ్లో II ఉరసి నిహిత లక్ష్మీబాహువల్లీయుగేస స్వకర యుగళమేకికృత్య కేళివినోదే కువలయదళదామానద్ద మంచారమాలాం దధబివ వితనోతు శ్రీ కళాంకాకుళేశః"

ఆని స్తుతించినారు.

శ్రీనాథుండు - తెలుంగురాయని య్యాశయము

శ్రీనాథునకు భిముఖండరచనము తరువాత (కిగిశ 1435-1440 |పాంతముస మేదినీమీనరగండ కటారిసాళు పనంబురాయని కొడుకగు తెలుంగురాయని యాక్షయ మేర్పడినది. ఈతని శాసనము శకపత్పరములు, 1350 నాట్ దౌకటి సింహాచల పర్వతముమీద కలదు. ఇతని తం[డి నంబురాయని శాసనము నెల్లూరుముడలము పాదిలితాలూకా కూచిపూడి(గామములో ''రామలింగస్వామి'' దోవాలయమున కలడు. నెల్లూరుమండలముననే యాత్మ కూరు తాలూ కాలో "తెలుంగురాయనిపురమ"సు గామము కలదు. ఇది యీ తెలుంగురాయని పేరనేర్పడిన గామము. మన శ్రీకాకుళ గ్రామముతోబేరి కృష్ణాతీరమున '' తెలుఁగురాయని పాలెమ ''ను పల్లై యొకటి కలదు. కాని యిది శ్రీకాకుళాం(ధనాయకస్వామి పేరనేర్పడినది. కాని యీ తెలుంగురాయనికి సంబంధించినది కాదు. ఈ తెలుంగురాయునికి నామముకూడ శ్రీకాకుళాం(ధనాయకుని పేరునుబట్టి పెట్టినదే. ఆ కాలమున తెలుంగురాయలను పేరు పలువురుపెట్టుకొనుచు పచ్చిరి. శ్రీకాకుళాం(ధ నాయకస్వామి యుత్సవాదు లప్పుడు (పఖ్యాతముగాజరుగు చుಂಡಡಿವಿ. ಕ್ರಿಕ್ಕಾಳಾಂಭನಾಯಕ ಸ್ವಾಮಿಕ '' ತಲುಗು రాయుఁడ"ని కూడఁబేరుండుట తెలియకకొందరీ సంబురా యని కొడుకు తెలుంగురాయుడు శ్రీకాకుళమునేలిన రాజని బాసిరి. ఈ తెలుంగురాయుడు శ్రీకాకుళమునేలిన వాడ నుటకు నాధారములేమియు గానరావు. ఈతెలుంగు

రాయుడు రాజ్యమెక్కడ యేలెనో (పఖ్యాతముగాలేదు. విద్యానగరాధీశ్వరుని (కింద సేనానాయకుఁడుగానుండి నట్లున్నాడు. ఈ తెలుంగురాయని పుతుండు తిరుమల రాయని శాసనములు బాపట్లతాలూకా నూతలపాడు ఆను լగామమున శా॥ శ॥ 1466 నాటివి కలపు. ఇట్లు తెలుంగురాయని తం1్రి శాససము 1348లోను, నాతని కొడుకగు తిరుమల దేవరాయని శాననము శా॥ శ॥ 1466 లోను నుండుటచేఁజెలుంగురాయుడు శా॥ శ॥ 1348 తర్వాత 1395 దాక నుస్పట్లును, సింహాచల శాననము నాంటికతండు యిర్వది యేండ్లకు లోబడిన వయస్సు కల వాడయినట్లు నూహింపతగును. అతడప్పటికి (పఖ్యాతుఁడు గాకపోవుట చేతనే యీశాసనమందు "కన్నడ దేశమందలి నంబురాయని కొడుకు తెలుంగురాయండు" అని పేర్కొ నెను. చిజయనగరాధిశ్వరుఁడగు మాధవేవరాయనికి లోఁజు డిన యాతెలుంగు రాయుడాతని దండయా(తలో సింహాద్రి దాక వెళ్లినట్లు శ్రీ చిలుగూరి వీరఖ(దరావు పంతుల గారు ్రవాసియుండిరి. ఇది సంగతముగానే యున్నది. శ్రీనాధుఁడీ తెలుంగు.రాయని యీనందర్భమున నందర్శించి యుండ వచ్చునని శ్రీనాథుని చాటుధారలపలన తెలుచున్నది.

శా ॥ ధాట్ఘొటఘరట్టఘట్టసమిళద్ద్రాఘిష్ఠకల్యాళఘం టాటంకారవిలుం ఠలుం తితమ హొన్ము త్తాహిత జోణిభృ త్కొటిరాంకితకుంభినీధర సముత్కూటాట వీరుూట! క

> ర్బాటాం(థాథిప! సాంపరాయని తెలుంగా! నీకు దీర్ఘాయువౌ ॥

అందు చతుర్ధపాదమున, '' నంబురాయని తెలుంగా ఢిశ'' అనికూడ పాఠాంతరము విసంబడుచున్నది. ఈ పద్యమతఁడశ్వారూడుఁడయి దండయాత్ర సాగించు చున్నప్పడు చూచిచెప్పిన పద్యమనిపించుచున్నది.

జల్లె మరియొక పద్యమందు కస్తూరిని యాచించుచు, శా ॥ ఆక్షయ్యంబగు సాంపరాయని తెలుంగాధీశ! కస్తూరికా భిశాదానము సేయురా!॥ యని ''తెలుంగాధీశ" [పయోగించెను.

యాతెలుంగురాయుఁడుగాక "రామగరిరాజ"గు మజియొక తెలుఁగు రాయుఁడుండౌను. ఇట్లె 13-14 శతాబ్రములలో నీస్వామి పేరుపెట్టుకున్న ప్రఖ్యాత రాజ పురుమలు కొందరు కలరు. నేటికిని "తెలుఁగురావు, తెలఁగయ్య, తెలఁగన్న, కాకుళరాయుఁడ"ని పేర్లుపెట్టు కొనుచున్నారు.

# శ్రీ కృష్ణదేవరాయలు - అము క్రమాల్యద

శ్రీ కృష్ణదేవరాయలు కళింగబేశవిజిగీషను దండు వెడలి విజయవాడలోఁ గొంతకాలముండెను. ఆప్పడు

్రీకాకుళ ౙ్షేతమునకు వచ్చి కవి, పండిత సామంతాదులతో విడిసియుండగా నొక యేకాదశి తిథిని, ''అము క్రమాల్వద'' రచియింప నాండ్రనాయకస్వామి కృష్ణచేవరాయలువారి న్నప్పమునం గన్పడి (పబోధించెను. ఆ యేకాదశియే స్వామివారికి యైదూళ్ళు దాగమిచ్చి శాసనమును బ్రాయిం చెను. (శీకృష్ణచేవరాయలు యా మాఱుమూలనున్న [శీకానుళమునకు వచ్చి యా దేవునికైదూళ్లు దానమిచ్చుట వలన, నీ తెలుఁగునాయకుని (పఖ్యాతి యొంతదిగంత వి(శాంతముగా నుండెడిదో యూహింపతగియున్నది. మతియు నీ శ్రీకాకుళమున రాయలు విజయముచేసి యుండినప్పడు చల్లపల్లి (పభువు సామంతరాజగుటచే తన పరిచారనుడగు రజకునొకని పంపెను. (పభువు పండిత, కవి పరిషృతుడై నిండుపేరోలగంబుండి కవితా {పసంగములచే కాలకేపముంజేయుచు ఆస్టాస విద్వాం నులగు కవులనుఁగూర్చి నొక్కపక్న పెనెనట. శ్రీరామ చం(చమూర్తి ఆన్పతమ్ములు గొప్పవారా? భర్మరాజు అన్నతమ్ములు గొప్పవారా? అని యడుగఁగా పండితులు కవులుకూడ తమతమ తోచినట్లు చెప్పి, 'స్వామీ! మీరును పండిత (పభుపులు కదా! మీ యభి(పాయమే'మని (పభు



శ్రీభూదోవులతో - శ్రీకాకుళోశ్వరుడు - (ధువమూ ర్తి (కవచముతో)

వును ప్రస్తింప రాయలు లక్ష్మణుడు తన భార్యను విడిచి పెట్టి, రామునితో యరణ్యవానమునకుంజనెను. తక్కిన యన్నదమ్ములు రాజ్యత్యాగమును మాత్రమే చేసిరి. భర్మ రాజుని యన్నదమ్ములు, నభలో తమభార్యను పన్నిద మొగ్డి జూదమాడినను, నిండు సభలో శ(తువులు వస్త్రా) పహరణ మొనర్ప్యబూని పరాభవించుచున్నను, అన్న **మా**ట జవవాటక ధర్మబద్దులై యూరకుస్స కారణమున వారే గౌప్పవారని పలుకగా, ప్రభువుకు చెంజామర వీచుచున్న రజక పరిచారకుఁడు "స్వామ్! దోవరవారికి అవతారము మారినను అబిమానము మారలేదే!'' అని పలి కెనట. అందు కందకును సంతసించి, అభినందించిరట. అనగా శ్రీ కృష్టుండు పాండవపకషాతికదా! మీరును శ్రీ కృష్టనామాం కితులు కనుక, పాండవక్షమునే మెచ్చుకొనిరని యర్థము. ఆందుకు |పభువును అత్యంతానందముసు పొంది ఆతని కనేక బహుమానముల నిచ్చిసట్లు యొక కథ యా స్థాంతముల వాడుకలోనున్నది. మరియు యీ న్రల్మపభావ మున పరిచారకులు నహితము పండితులవలె (పకాశింతు రని భావము. ఆనాడే సభలో స్వృవృత్తాంముసు చెప్పి అముక్తమాల్యద గ్రగంధరచనమునకు రాయలు కడంగెనట.

అనంతామాత్యుడ్తు - భోజరాజీయము "అనంతామాత్యుడు" తన భోజరాజీయము నండు, తన తండ్రియైన తిక్కన ఈదేవుని సేవించినట్లు, సీ॥ విలసితంబగు కృష్ణ-వేణి మలాపహ రిణిభిమ రథినాధ - రిత్రియందు దనరునదీత్రయాంతర్వేదియగు పాప న కేత్రమున శోళ - నములకెల్ల ధరనివానంబగు - పెరుమగూరిపురంబు సందు విద్వజ్ఞనానందమైన జీవనస్థితిచేతం జెన్నౌంది వంశ క రృత్వనంపత్తి డ్ర-భుత్వమొంది గీ॥ నెమ్మిం బ్రత్యక్ష పరమ ప - దమ్మసంగ నెప్పు శ్రీకాకుళంబున - కొతయడైన యాంధ్రవల్లభహరి సేవ - నలరుచుండుం బెక్కు భంగుల ముమ్మడి - తిక్కవిభుండు ॥

ఆని వాసెను. పరవస్తుకవి - ఉత్తారక పంచకాభ్యుదయము శ్రీపరవస్తు గోవిందరామానుజ దేశికులవారి శిమ్యఁడును, ముక్తవరాన్వయము వాఁడును, ముక్తామణినాధ ఫుత్రుం డును నగుపరవస్తుకవి తన " ఉత్తారక పంచకాభ్యుదయ" మను (గంధమున, '' వచ్చి సబాండ్రానా మకుని-వాసమునైన శ్రీకాకుళ్లబునన్ మచ్చిక వైష్ట పోత్తముల మానితవైభవ మొప్పనన్నుతుల్ మెచ్చుగసేయనా హరిని - మేల్మింట్లబడికి పూర్వకంలుగాన్ హెచ్చిన భక్తి బ్రామక్కిమది - కించగు చేడ్కలనుండి వెండియున్"

ఆని (వానుకొని యున్నాడు. ఇప్పడి (గంధమును యలభ్య ముగనే యున్నది.

### శిలాశాసనములు - తామ్మాశాసనములు

శ్రీ కృష్ణదేవరాయల శాసనము సౌతుయిండియన్ యిన్స్ క్రిక్లమ్స్లు 4 వాల్యూంలో ముడ్రితమైనది. ఈ శాసనములోని విషయమిది. శా II శ II 1440 అగు బహుధాన్య నంవ త్సరము ఫాల్గుణశుద్ధ దద శుక్రవారము శ్రీశాక కోపు తెలుగు రాయనికి నిత్య వైద్యేచములు, అంగరంగ వైభ మములు, జరుగుటకై శ్రీశృష్టదేవరాయలు, కొండిపల్లిస్ట్రమ్, దేవరకోటలోని యేల౯గడ్డ, మేడూరిస్థలములోని అంకపల్లి కంథాలబొడ్డి, కొండమీటి సీమలోని పెవగాడిపట్టు, విసు కొండ సీమలోని కారుమంచి యీయేమిక్స్ గామములసునమర్ఫింరిచి నట్లు పైశానననంపుటిలో No. 981 (A. R. 157 of 1893) గా క్రవటింపబడినది.

- 1. శుభమన్తు ။ హరేలీకాలావరాహన్యచంప్రాావండన్న పాతువః : మేమాట్రకలశా య్యతధా(తీఛ(త్వియందధె ॥ న్వస్తిశ్రీ జయాభ్యుదయ శాలివాహనశక వహరకాయలు దాశానం ఆగు నేంటి బహుధాన్యనంవత్సర పాల్గుణ శు దర్శ
- 2. శ్రీకాకుళపు తెలుంగు రాయలకు శ్రీమ(٥)న్మహారాజాధి రాజ రాజ పరమేశ్వర శ్రీ వీర్మపతాప శ్రీకృష్ణదోపరాయలుం గారు దండ్డంనమవిజాంచి యిచ్చిన భ(٥)మజాశాసనము.....
- 3. స్వామిని కుంభనం(కమణుపు (ఆ) ణ్యాకాలమంద్రును దశి౬ంచ్చి స్వామికి కొండపల్లి శీమకుం జెల్లిపచ్చి చేపర పుంగోటస్థలం లోపలి యుల౯గడ్డ (గామం ౧న్నీ మేడూరి నైలం లోపలి చేపరలంక్కపల్లి (గామం ౧న్నీ చేపరపల్లి (గామం ౧న్నీ
- 4. శ్రీకాకుళానను స్వామికి క్రత్యగహలబ్దమైన దశక దొడ్డిని, క్రయలబ్ధమైన నక్రాంతూమి తొంటలు నిత్య వసరాలు: శ్రీరామానుజకూటము: ద్వాదనులునహతమైన భూమి (0) నీ: క్రైత్తలంక: చింతల్లంక: పుండేగులని రాజ్లపురుగుడు లంక 2.
- 5. క్రోనూరునుం జెల్లివచ్చే కం హృల దొడ్డిని: కొండ పీటి శిమలోని పొదగాడి పట్టుంన్ను, వినికొండ శిమలోని మధుమంచ్చిన్ని స్వామి నన్నిధిని ధారాపూర్వకంగాను స్వామి నిత్య వైవేడ్యాలకున్ను అంగరంగ మైభవాలకున్ను
- 6. యా ధమకాం......ంగారివశాససు తెలుంగువల్ల భునికి నమప్పికాంస్తమి గనక ఆ చందాక్కకా స్థాయి

గాను ఆవధరించ్చెది। న్వదత్తాద్ద్విగుణం పుణ్యం పర దత్తానుపాలనం। పరదత్తాపహారేణ న్వవత్తం నిష్ఫలం భవేత్॥ ఈ ఛర్మానకు యొవ్వరు తప్పనాను గంగలోను గోపు బ్రూహ్మణ వఛ చేసిన పాపానంలో ఉవారు॥

- 7. ఈ అయిదు [గామాలున్ను శ్రీపల్లభునికి నమ పిక్రంచి ఈ అయిదు [గామాల ఆయంవల్లను శేశిన నిత్య నైవేద్య కట్టెడ దహ్యోదనం పక్లాలు (४) ఆకాళ [పసాదం పక్లాలు ४, అప్పాలు ౨౬కి పళ్ళెం ౧, అతి రసాల పళ్ళెం ४, వడల పళ్ళెం ౧, యిడనకుడుముల పళ్ళెం ౧ పప్పకూర, కూరలు.
- 8. నేయు, పెర్గు, పచ్చళ్లు, ఊంటుంగాయొలతోడను, ఆర గించి పళ్ళెలు ౬ంన్నీ ఆనవాల ప్రాపాదం పళ్ళెలు ౨ వెకశి ఆరగించి పళ్ళాలు ౭౪ డెబ్బ ఇనాలిగింట్టికి పళ్ళెం ౧ కి ఆమృతుపడిన (లెఖను) కన్హారి కర్పూర పరిమిళ నహత గందృర పళ్ళాలు 311- అని కలడు.

#### నె. 975 రు శాసనములో

- శాకాబైబాణభూభృన్నయనశశిమితె పుణ్య వైశాఖ మానె శుక్లాపకొత్తుత్తియో గణపతిదివనె భాసువారంవరాఢ్యే
- 2. ఫూజాం పుతార్థం కతుకాకామా ప్రకటితమ కరో దుత్తమొదకాను జాలైక II న్వస్త్రీ శకపషకాంఖులు సమరిశ ఆగునేంటి.
- 3. <u>బె....</u>పీవనరసింహచేపని దేవులైన గంగామహా దేవులు శ్రీకాశాలని శ్రీ వల్లభరాయనికి నమప్రణంచిన నువస్తువులు (<u>పె</u>హ)
- 4. రు ౧ం౮ తోను నస్ను పూనపేఱు ౧ ఘంటలు 3 లోను పన్నవి ౧ ఒత్తులు ౨, పద్మ తడుకులు ౨, ముత్యాల తెవుణామము ౧. ా
- 5. పహిండికాయలతోడి వింజామరలు ౨, పహణి కాయ అలపటం ౧, పూంతక లేంత్తలు ౪, ఎెండ్ ఓవ్య కోలలు ౨.
- 6. వెండినిడైంజప్పడి ౨ పట్టు పచ్చుపట్లు ౨, చంద్వా లు ౨, పట్టుగొడుగులు ౨, ముణియార వెల్లలు ౬, పనెృై చిరెలు ౧౨, [బి౦దావ.
- 7. ఈ పస్తుపులు జద్వించిసవారు కాళిదాన సేనాపతి గోపాలిజియ్యగోవింద సేనాపతి, మంగళం మహా శ్రీ శ్రీ శ్రీ ॥

ఇట్లు ఆనేక రత్నాభరణములు వ్రభుపులవల్లను నమర్పింపఁబడినవి. వెండియు నఖండ దీపారాధనకు పాడి మొదపులను భూములను బోయలకిచ్చినట్లు ముప్పది శాననములుఁగలవు. ఇవిఁగాక మజియొక తామ్ర శాన నము రాగిరభోత్సవ విఁగహముమీద నున్నది. ఇది ముఁది తము కాలేదు. ఆ శానన మిది.

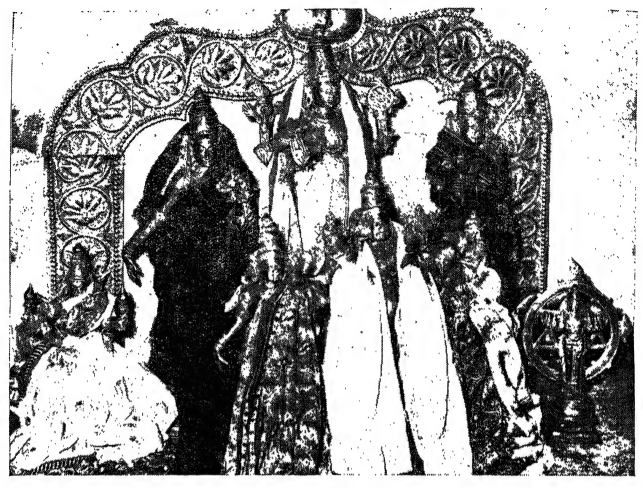
" న్వస్తిశ్రీ శకపడకాంబులు ౧౨ం౫ అగు నేటి న్వభాను సంవత్సర పొల్లుణ బహుళ ౨ సోమవారం శ్రీకా కుళపు తెనుఁగు వల్లభుఁడు ఉత్సవ వి[గహ కైంకర్యము " మురుమళ్ల ఆనంతభోగయ్యగార్లు " తమ తండి రాఘ పయ్యగారికిని తమ తల్లి నాంచారమ్మగారికిని నుక్పతమో నట్టుగా ఆ చుబ్రార్కముగా చేయించెను. " మంగళం" ఆని కలదు.

## ఆలయము - పునర్సిర్మాణము

తొలుత స్వామిచారికి ఆలయ గోపుర మంటసాదులు "శశ్విందు" మహారాజు వారిచే నిర్మిందుబుడినట్లు జే(త మాహాత్మ్యమునుగలదు. దానికి "భడకోటి" విమాన మని పేవు. ఆ ఆలయ మిప్పట్ కృష్ణగర్భమున నుండొందిని. ఆదియును కృష్ణవేణి గర్భనమున లీనము కాగా పల్లవ (పతువుల కాల మున తిరిగ్ పతిష్ఠింపబడెను. ఆదియు కృష్ణవేణి గర్భమున లీనము కాగా పల్లవ (పతువుల కాల మున తిరిగ్ పతిష్ఠింపబడెను. ఆదియు కృష్ణవేణి గర్భమున లీనమయ్యాను. తరువాత యిప్పటి ఆలయగోపురాదులు చోతరాజైన " అనంత దంతపాట" ని చేత కట్టింపం బడినవి. ఇదియు భదకోటి విమానమే. ఇట్టి విమానము తిరువహిం(దవురమును గలదు. ఇది నూతనముగా కట్టం బడినట్లు, పూర్వ దేవా లయపు శానసశిలలను నేటి



ఆలయమునకు వెనుకగోడలోనున్న ఆంజనేయ విగ్రహము



ఉత్పవ వి(గహములు

దేవాలయపు గోడలలోనిమిడ్చి కట్టుటచేత తెలియనగును. స్వామికి యుత్తరపు వైపున శ్రీ రాజ్యలక్మ్మీ అమృవారి ఆ ల య ము ను [పాగ్భాగమున అయిదు అంతస్థుల గోపురమున్నూ, ఆగ్నేయభాగమున పదునారు అంకణముల కల్యాణమంటపమును, ముందు బ్రహ్మకుండమను గొప్ప నరన్సునుకలపు. ఈ కుండమున ననేక తీర్థములున్నట్లు పురాణ్యపదిద్ధి. అన్ని తీర్థములలోకి స్వామికి ''చక్రతిర్థ మన్మ'' [పేమ యొక్కువ. కనుకనే ''లాలితచ్(కతీర్హె'' అని స్థలధ్యానమున న్మరింపఁబడినది. మరియు నీక్మేతము సాజాడ్పైకుంతమనియు, కృష్ణానదియే విరజానది యనియు ఇందు శ్రీవారు ఆంద్రనాయకుండై వెలసెననియు, ఇందు కళేబరమును వదిలిన వారికి మోకమునిత్తునని స్వామి పలికినట్లు స్థలధ్యానమున

" శ్రీకాకుళె తిష్టతి లోకనాథే రమాపతౌ లాలితచ్చకతీర్దె తత్రైవసత్యామపి కృష్ణవేణ్యాంసరా: కిమర్థనరకం[వజంతి'' " నహ్యజావిరజాతోయం కాకుళం పరమంపదమ్ యోగానందో ధర్మపుర్యాం కాకుళోత్వాం[ధ నాయక: నహరి: కాకుళిశే[తే యోజహాతి కళేబరం బహ్మహత్యా విముక్తన్లు మోకం[పాపోత్ని నిశ్చయమ్''

## ఆర్చనావిధానము - ఈత్సపములు

ఇది ఆత్రేయమహర్షి (పతిష్ఠతమైన జేతము. ఇందు వైఖానన భగవచ్చాన్త్రము ననునరించి ఆర్చనము జరుపర బడుచున్నది. ఇచ్టు విష్ట్వాలయములలో బరుగు నిత్యోత్సవ వారోత్సప, పక్షత్సవ, మాసాత్సపములును నైమిత్రికోత్సప, ములును విశేషముగ జరుగును. జయంతులు, తిమ నక్షతములు జరుగుచుండును. ఇందు ముక్కోటికి ఉత్తర ద్వార దర్శసమొక ముఖ్యోత్సవము. బ్రజాహాత్సవము వైశాఖశుద్ధ పౌర్టమాన్యలకు సవాహ్నక దీక్షితో జరుగును. ఈ తిరునాళ్లనుగురించి శ్రీనాధుఁడు (కిడాభిరామములో వర్ణించియుండెను. నేటికిని చల్లపల్లి నంస్థానాధీశ్వరుల ఆధ్వర్యమున మహావైభవముగా జరుగుచున్నది. యోత్స్వములో రథయాత్ర జరిగిన **మరు**నాడు చ**్రవా**ర్ యుత్సవము విలక్షణమైనది. ఆనాడు స్వామికి చల్లపల్లి [పభువృ గజచోధకు (మావటీ) డై నిజగజారోహణోత్సవము చేయుటాచారముగా ఆరుగుచున్నది. దీనికి వంశపరంపరా ధర్మక గ్రాలు చల్లపల్లి సంస్థానాధిశ్వరులైన శ్రీమంతు శ్రీరాజాయార్ల గడ్డ శివరామ (పసాద్ బహద్దర్గారు.

# ఆ ధర్వ వే దము - స్వరూ పవిషయములు

్శి పరవస్తు వేంకటరామానుజన్వామి, యమ్. ఏ.

అధర్వవేదమును గురించి విచ్చితములగు ఆభి[పాయ ములు ప్రజలలో వ్యాపించి యుస్సవి. ఆధర్వవేదమును అధ్యయసము చేసిసవారుకాని ఆధర్వవేచమును ఆవలం బించినవారుకాని—అనగా ఋగ్వేదులు, సామవేదులు, యజుర్వేదులు అనుసట్లు అధర్వవేదులు అని వ్యవహరింప బడుచున్నవారు—యాకాలమున లేకపోఫుటచే ఆధర్వవేద మును గురించి సరియగు నభ్భిపాయములు జనులలో వ్యాపించుటకు అవకాశము లేకపోయినది. అందుచే |పక్పతి శాస్త్రముల నహాయమున పాశ్చాత్యులు నూతన ముగా కనిపెట్టిన యనేక పదార్ధములను మసవారు అధర్వవేద (పతిపాదితములుగా తలంచుచున్నారు. ఈ కాలమున జర్మనులు మొదలగు పాశ్చాత్యులు యుద్ధములలో నుపయోగించుచున్న (పాణిహింనకములగు అనేక సాధన ములను వారు అధన్వవేదము సభ్యసించియే [గహించిరని గూడ మనవారు కొందరు నమ్ము చున్నారు. ఇట్టి వివరీతాభి ్రపాయములకు విషయమైన యధర్వవేదమును గురిం చియు, యందలి విషయమును గురించియు కొంత తెలియబేయుచున్నాను. దీనిపలన కొందరికైనను అధర్వ వేద న్వరూపము నరిగా తెలియగలదని తలంచు చున్నాను.

అధర్వవేదముసకు మన [గంధములలో 9 శాఖలు చెప్ప బడియున్నవి. క్రప్తుతము ముద్రిడమై క్రపారములో నున్నది శౌనకశాఖా పాఠము. పైప్పలాద శాఖాపాఠముతో నున్న భూర్హప్మత గ్రంధమొకటి కాశ్మీరదేశమున లభించినది కాని యది (పస్తుతము దేశాన్రరమున నుస్పది. ఈ శాఖా పాఠము సవీసముగా ముద్రితమైనది. మసవారు ఆధర్వ వేదమునకు (పథపు పుర్మతముగా తలంచెడి '' శంసోదేవీర భిష్టయే" ఆను మంత్రము శౌనకశాఖా పాఠమున గ్రంధా దిని లేదు. శాఖాంతరములో నది మొదటి మంత్రమై యుండవచ్చును. పైప్పలాద శాఖాపాఠముతో నున్న [గంధ ములో మొదటి పృతము లేనందున మొదటి మం్త్రతమేదో తెలిసికొనుట కవకాశము లేకున్నది. కాని ఆ (పతియందు '' శంగోదేపీ'' యను మంత్రము మరియెచ్చటను కనబడక పావుటచే, |పారంభముస నుండినచేమోయని సంశయము కలుగుచున్నది. కాని శౌసకీయ మం(తము లనేకములు పైప్పలాదమున కసబడుటలేదు.

శౌనకియాధర్వబేదముస 731 నూక్తములుకలవు. వీనిలో నుమారు 6000 మంత్రములు కలవు. సుమారు 1000

మంత్రములు గద్యాహాపమున నున్నవి. కాని మిగిలిన వన్నియు ఋగ్వేద మం|తములవలె ఛందోబద్దములుగా నున్నవి. ఛందస్సులలో ఋగ్వేదమునకును అధర్వవేద మునకుసు భేదములేదు. పైసూ క్షములు 20 కాండ ములుగా విభాగము చేయబడియున్నవి. పతంజలి మహా భాష్యమున "వింశినోఒజ్డిరసః" ఆని యధర్వవేదమున యిరువది యధ్యాయములుస్పట్లు చెప్పబడియున్నది. ఇరు వదియవ యధ్యాయమున 143 నూ క్రములు కలపు. ఇందు చాలాభాగము ఋగ్వేదములోని 8వ మండలము నుండి (గహంపబడినది. ఇండలి మం(తము లన్నియును ఇండ్రామ్తతులుగా నున్నవి. ఇదికాక ఋగ్వేదములో లేని కుంతాపనూ క్రము లను మరి 10 నూ క్రము లీయధ్యాయ మున కలవు. వీనికి పదపాఠములేదు. 127వ నూ క్రమున మొచట దాతయగు రుశమవంశపు కౌరమరాజు స్కోతమును (మం(తములు 1—3) అటుపిమ్మట హాసధనములను [పసాదించు ఆగ్నియును (4—10) శ(తువులను పరి మార్పు ఇం(దుడును స్తుతింపబడియున్నారు. 128 వ నూ క్రమున మొదట ధనవంతునిస్తుతియును (1—11), စေတံဍာစ်သံ ရံမြံးဘေးနေမ်းမက် အဝပျော်ဂီသို့မီတော်သံ (12-16) కలదు. 129 మొదలు 132 వరకుండు నూ క్రములలో ఐతన పలాపములు కలవు. 133 వ 134 వ నూ క్రములలోకొన్ని (పవల్హికములు ((పహేళికలు) కలవు. సమాధానములుకూడ నీసూ క్రములలోనే కలపు. 135 వ నూ క్రమున తిరిగియుకొన్ని (పహిళికలును, ఆదిత్యుల దాసస్తుతియు, ఇం(దస్తుతియును కలపు. 136 స్పూక్త మున ఆహనస్య మం(తములు కలవు. ఇవన్నియు ఆశ్లీల భాషణములతో నిండియున్నవి. ఈ కున్నాపనూ క్రముల వంటి దానస్తుతులును, నారాశంస్థ్రములును, మ్హాళికలు, అఖ్యానములును ఋగ్వేదమునకూడ కలవు. అందుచే ఆధర్వవేదమున 20వ ఆధ్యాయములోని విషయమున కును ఋగ్వేదములోని విషయమునకు భేదములేదు.

19-వ ఆధ్యాయమున 72 నూ క్రములు కలవు. ఇవి తప్పలతో నిండియున్నవి. వీనిలో ఆగ్ని, ఇంటుడు, సోముడు, ద్యా వాపృధువులు, విశ్వేదేవతలు, ఆత్మ, కాలము, కామము, వాక్కు, నూర్యుడు, బ్రహ్మణన్పతి, జలము, నదులు, నక్షతములు, పరమాత్మ మొదలగు దేవతలు స్తుతించబడియున్నారు. ఆధర్వవేదముకూడ రెండు నూ క్ర ములలో (22, 23) స్తుతింపబడియున్నది. ఈ నూ క్ర ములలో ధనము, నుఖము, జేమము, రక్షణ, దీర్ఘాయువు, జయము, రోగనివారణము, స్వర్గము ప్రార్థింపబడియున్నవి. కేవలస్తుతులుకూడ కలవు. ఆరవనూ క్షము పురుష నూక్తము. నుఖాదులను రోగనివారణమును కోరినప్పడు దర్భలు, గుగ్గులు, ఉదుంబరము, శతవారము, మొటలగు వానితో చేయబడిన మణులకు (తావేజులు) గూడ పాథకానలు కలవు. ఆధర్వవేద పారంభమున నుండు 12 అధ్యాయములలోను యిట్టి నూ క్షములే విశేషముగా నున్నవి. ఋగ్వేదమున గూడ నిట్టి నూ క్షములు కొన్ని కలవు. పైయంశములబట్టి 19-వ అధ్యాయమునగూడ ఋగ్వేదములోలేని కొత్త విషయమేమియును గాసరాదు.

18-వ ఆధ్యాయమున 4 సూ క్రములు కలవు. ఇవన్నియు యమదై వత్యములు. ఇందు ఆపరకర్మను గురించియు పిత్పదేవతలను గురించియు ముచ్చటింప బడియున్నది. ఋ గ్వేదముస 10-వ మండలమున నీ విషయకములగు నూ క్రములు (14 - 18) అయిదు గలవు. 17 వ ఆధ్యాయ మున నొక సూ క్రమే కలపు. ఇది ఆదిత్యబైపత్యము. నూర్యుని స్రాత్రితముచేసి దీర్హాయుప్యము ప్రార్థింపబడి యున్నది. ఇట్టి సూక్తములు (పారంభములోని 12 అధ్యాయములలోగూడ సున్నవి. 16-వ ఆధ్యాయమున 9 మాక్షములు కలపు. నాలుగు సూక్షములలో ఆఖిషేక మంత్రములు కలవు. మిగిలిన అయిదు నూక్తములలోను డుఃన్వేప్ననాశక మంత్రములు కలవు. 15-వ అధ్యాయ మున 18 బ్రాత్యస్తుతులు కలవు. బ్రాత్యుడనగా బ్రాహ్మణ్య మును నంపాదించిన (బాహ్మ్ముతోతరజాతికి చెందిన బ్రహ్మచారి. బ్రాత్యస్తామములు సామచోదీయ పంచవింశ [బాహ్మణమున విధింపబడియున్నవి. [వాత్యనామమున పరమాత్మయే యా నూ క్షములలో (పశంసింపబడినదని చూలికోపనిపత్తుయందును అన్ముకమణికయందు చెప్ప బడియున్నది. 14-వ ఆధ్యాయమున రెండు నూ క్రములు కలవు. వీనిలోని మం(తములన్నియు వైవాహక మం(త ములు. ఋగ్వేదమున 10-వ మండలమున వైవాహిక నూ క్రమొకటి (85) కలదు. ఇందలి మంత్రములు ఆధర్వ పేదములో కనబడుచున్నవి. 13-ప ఆధ్యాయమున 4 నూ క్షములు కలవు. ఇవన్నియును ఆదిత్యదేవత్యములు. రోహితుడను నామమున సూర్యుడు స్తుతింపబడియున్నాడు. ఈ విధముగా అధర్వవేదమున చివరి యెనిమిది యధ్యాయ ములలోను మం(తములు (పతిపాద్య విషయమును బట్టి విభాగము చేయబడియున్నవి. వీనిలోని విషయమునకును ఋగ్వేదమం తములలోని విషయముసకును భేదమేమి యును లేదని స్పష్టపడినది.

్నపారంభముననుండు 12 ఆధ్యాయములలోను మండ్ర ములు విషయముననునరించి విన్యస్థములై యుండ లేదు. సూక్షములలోని మం(తముల సంఖ్యసనునరించి యధ్యాయములలో నూక్తములు చేర్చబడియున్నవి. నూక సంఖ్యను బట్టియు మంత్ర సంఖ్య ససుసరించి యధ్యాయ ములలో నూ క్రములు చేర్చబడియున్నవి. సూ క్రసంఖ్యను బట్టియు మంత్రనంఖ్యను బట్టియు యీ 12 అధ్యాయ ములు రెండు భాగములుగా విభజింపచగియున్నవి. 20 కంటె తక్కువ సంఖ్యగల మంత్రములతోనుండు నూ క్రములు మొదటి వీడధ్యాయములలోను అంతకు మించిన నంఖ్యగల మం[తములతోనుండు నూక్షములు మిగిలిస యధ్యాయములలోను చేర్చబడయున్నవి. మొదటి యధ్యాయమున 45 నూ\_క్రములు కలవు. వీనిలో 30 సూక్షములు నాలుగేని మం/తములు కలవి. రెండవ యధ్యామున 36 నూ క్రములు కలపు. వీనిలో 22 నూ క్రములు అయిదేని మంత్రములు కలవి. మూడవ యధ్యాయమున 31 నూక్షములు కలపు. వీనిలో 13 నూ క్రములు 6 మంక్రములు కలిగియున్నవి. నాల్లవ యధ్యాయమున నలువది సూక్తములు కలపు. వినితో 21 సూక్తములు 7 మంత్రములు కలవిగా నున్నవి. అయిదవ యధ్యాయమున 31 సూక్షములుకలపు. 8 మొదలు 18 వరకు మం(తములుగల స్వల్ప సంఖ్యాక ములగు సూక్షము లీ యధ్యాయమున చేర్చబశ్యుస్పవి. ఆరచ యధ్యాయమున 142 సూ క్షములు కలపు. వీనిలో 121 నూక్షములు మూడేసి చుం(తములతో నున్నవి. వీడవ యధ్యాయమున 118 నూ క్రములు కలపు. వీనిలో 1, 2 మండ్రతములతోనుండు నూక్షములధికముగానున్నవి. 56 నూక్షములు ఒక్కొక్క మంత్రముతోను, 26 నూక్ష ములు రెండేసి మంత్రములతోను నున్నవి. 8, 9, 10, 11 అఫ్యాయములలో పదోస్ నూ క్షములును, 12-ప అధ్యాయ మున్ 5 నూ క్రములును కలవు. 50 కంటె ఆధికమ్గు మం[తములుకల నూ క్షము 12-వ ఆధ్యాయమునను, ఆంతకు తక్కువ మం(తములు కలవి మిగిలిన యధ్యాయ ములలోను కలవు. ఈ పండెండధ్యాయములలోను విషయ విభాగమేమియును కనబడడు. ఇష్టము వచ్చినల్లు నూ క్రములు విన్య స్త్రములైయున్నవి. విషయమును ఖట్టి మనము విభాగముచేసి కొనవలసియున్నవి.

ఈ యధ్యాయములలోని విలక్షణములగు సూ క్షముల కుస్ను ఋగ్వేదములోని సూ క్షములనును విషయమున నంబంధము తక్కువగాసుస్పది. అయినప్పటికిని పినిలోని విషయము శేవలము ఋగ్వేదభిస్పముకాడు. ఈ మా క్ష ములను విషయమునుబట్టి యా కింది కక్యులలోనికి విభా గము చేయవచ్చును.

 శౌతకర్మలకు సంబంధించిన నూ క్రములు కొన్ని కలవు. చయనమునందుపదూ గించు నూ క్రములు

- (2, 6) వేదిని రచియించునప్పడుపయోగించు నూక్తములు (7, 99), ప్రాక్షించునపుడుపయోగించు నూక్షములు (7, 33) పర్యగ్నికరణమున పఠించవలసినవి (7, 71) నమిధలనుగురించిన నూక్షములు (7, 89)ను గలవు. ఆశ్వినీదేవతలు (7, 73) అగ్ని, ఇండ్రుడు (7, 97) మొదలగు దేవతల స్తుతులుకూడ గలవు. హవిర్యాగములలో నుపయోగింపబడు మంత్రములు (6, 39; 6, 64, 65; 6, 80; 6, 87; 7, 94) అధికముగానున్నవి. పైవిధములగు నూక్షములును మంత్రములును మిగిలిన వేదములలో విశేముగానున్నవి. ఆధర్వ వేదమున నిట్టివి 6, 7 కాండములలో అధికముగా నున్నవి.
- 2. బ్రాహ్మణుల స్తుతి, ఆధిక్య వర్ణనము కొన్ని నూ క్ర ములలో కలదు. బ్రాహ్మణులు అవధ్యులని (5, 17–19, 12, 5), పురోహితులు గొప్పసామధ్యము కలవారనియు (3–19, 5-24, 7-16), దశీణ యిచ్చుటవలన పుణ్యము లభించుననియు (12-4; 11-1; 12-3: 9-3; 6-122), బ్రాహ్మణులకు బుద్ధి యధికము కావలయుననియు (6-108; 19-64), వేదాధ్యయనము నరిగా జరుగవలయు ననియు (6-19; 7-54, 61; 7-66, 67) మొదలగు విషయములు ప్రతిపాదింపబడియున్నవి.
- 3. కొన్ని సూ.క్షములలో దీర్హాయుద్దాయము, శరీ రారోగ్యము (పార్టింపబడియున్నవి. నూరు సంవత్సరముల ఆయుద్దాయము కోరబడియున్నవి (2-28, 3-11). కొన్ని సూ.క్షములలో ఆయద్దాయము అభివృద్ధిచెందుటకు తావేజులు (1-35, 4-10, 8-2) అంజనములు (4-9) మేఖల (6-133) కౌరము (6-68) మొదలగునవికూడ విధింపబడియున్నవి. ఇట్టి తావేజులు రోగనివారణమునకు కూడ పనికి వచ్చుచున్నవి.
- 4. ఐశ్వర్యమును పొందుటకును ఆపాయములను నివారించుటకును కొన్ని మంత్రములు చెప్పబడియున్నవి. పీనికి పాష్ట్రకములని పేరు. గృహారంభకర్మ గృహ్మపవేశ సమయమున చేయవలసిన శ్యేసయాగము (7-41)ను పీనిలో చేరినవే. ఇల్లు పరశురామ ప్రీతి కా కుం డా యుండుటకు చేయతగిన పనియును (6-106, 3-21) సదియొక్క మార్గమును మార్చుటకు అవనరమగు కర్మ (3-13) యును బోధింపబడియున్నవి. భూమి దున్నుటకు పారంభించునప్పడును (6-33) గింజలు జల్లునప్పడును (6-140) ఉచ్చరింపవలసిన మంత్రములు కలవు. పంటలు అధికముగా పండుటకుకూడ (3-24) మంత్రములు కలవు. కలపు. ఈతిబాధలను పోగొట్టుటకు మంత్రములు కలపు. (6-50) వర్షమును కురిపించుటకు మూడు నూ క్రములు

- కలవు (4-15, 6-22, 7-18). పశువులను నంపాదించుటకు (7-75), పశువులకు జేమము కలుగుటకు (6-59)కూడ మండ్రతములు కలవు. పశువులు దూడలయందు బ్రేతిగా నుండుటకు (6-70), పశువులకు వ్యాడ్రూది జంతు భయములేకుండుటకు (4-3) మండ్రతములు కలవు. బ్రామున భయములేకుండుటకు (3-15, 6-55, 7-8, 7-55), ఇంటిలోనికి నర్పములు రాకుండుటకు (6-56), పోయినధనమును నంపాదించుటకు (7-9) మండ్రములు కలవు. అరిష్టములను నివారించుటకు ర్వంతములు కలవు. అరిష్టములను నివారించుటకు ర్వంతములు కలవు. అరిష్టములను నివారించుటకు ర్వంతను తరుచుగా బ్రాఫ్థింపబడుచుండును. కాని అగ్ని (6-76), సోముడు (6-7) ఆదితి (7-6) మొదలగు దేవతలకుగూడ బ్రాఫ్థనలు కలవు. ఇందుకొరకు తావేజులు కూడ విధింపబడియున్నవి (1-27).
- 5. సౌమనస్యమును నంపాదించుటకు కొన్ని సూక్త ములు కలవు. ఇవి పురుషులలో కాని స్త్రీలలోకాని ఆభి ముఖ్యమును సంపాదించుటకు పనికివచ్చును. ఋగ్వేదము లోను (10-166, 191) యజుర్వేదములోను (2-6-6)కూడ నిట్టి మంత్రములు కలవు. కోపమును ఉపశమింప జేయుటకు రెండు (6.42,43) సూక్ష్ములు కలవు. చ్వేషమును వదలి, యుద్ధమును మానునట్లు చేయు టకు నాలుగు (6-64,73,74; 7-52) సూక్షములు కలవు. కుటుంబములో స్పర్ధలులేకుండుటకు (3-30) మంత్రములు కలపు. గురుశిమ్మలు పరస్పరానురాగ మును కలిగియుండునట్లు చేయుటకు (3-8) గూడ మంత్ర ములు కలవు. ఇవి ఉనయనమున వినియోగింపబడు చుస్పవి. నభలో (పతిపక్షులను జయించుటకు పనికి వచ్చు సూక్షములు రెండు (2-27,7-12) కలవు. మొదటిదాని నహాయమువలన వాదములో జయము సంపా దింపవచ్చును. రెండవదానివలన నభ్యులను వశపరచుకొన వచ్చును.
- 6. స్త్రీలను వశపర్చుకొనుటకు సాధనములు కూడ గలవు. ఇట్టి మంత్రములు ప్రారంభములోని ఏడథ్యాయ ములలోనే యున్నవి. ఋగ్వేదమున పదవమండలమున నిట్టి నూక్తములు కొన్ని (145,159,162,183) కలవు. (పాణినీయ వ్యాకరణముస 'ఖన్ధనేచషాకా' అను నూత్రమువలన 4-4-96) ఇట్టి నూక్తములకు హృద్యములని పేరు. వీనిని ప్రయోగించువారికి నహాయముగా మూలీ కలు, అంజునములు, జంతువులు పేర్కొనబడి యున్నవి. 3-25 నూక్తమున కాముడు బాణముతో మనుమ్యులను హృదయములో కొట్టునని చెప్పబడియున్నది. వశీకరణ మునకే కాక నపత్పులను బాధించుటకుకూడ మంత్రములు కలవు. ఇట్టి మంత్రములు బుగ్వేదమున (10-145) కూడ

గలవు. మనుష్యుల వీర్యనాశనమునకుగూడ మంత్రములు (6-138,7-90) కలవు. మంచి భర్తను పొందుటకు (2-36,6-60,82) నంతానమును పొందుటకు (1.18) ను కూడ మంత్రములు కలవు.

- 7. కొన్ని మం(తములలో పాపములకు (పాయశ్చిత్త ములు వివరింపబడియున్నవి. ఇవి సామాస్య పాపములకు పాయాశ్చిత్రములు కాని యజ్ఞకర్మలో ప్రాయశ్చిత్రములు కావు. 6.45 నూ క్రమున మనః ప్రాయశ్చిత్తము. 6-26 పాప(పాయశ్చిత్తము. పాపము పోవుటకును న్వర్గము లభించుటకును ప్రాయశ్చిత్తములు. (6-119,120) కలవు. 6-117,118 తీర్చని ఋణములకు ప్రాయశ్చిత్త ములు. 6-116 అభిచారము చేసినందుకు (పాయశ్చి త్తము. 7-66,67 నూ క్రములలో పాపమువల్ల నశించిన వేదాధ్య యనమును తిరిగి సంపాదించుటకు (పాయశ్చిత్తములు కలవు. 3-29,6-71,7-57 [పత్మిగహ ప్రాయశ్చిత్రములు 6-112,113 పరివిత్తి (పాయాగ్నిత్తములు. 6-110 దుష్ట నక్షత జనన (పాయుశ్చిత్తము. 6-140 ద<u>న</u>జనన (పా**య** శ్చి త్రము. (అనగా కిందివి రాకపైవి ముందువచ్చినంద్కు). శకున(పాయశ్చిత్రములుకూడ కలవు (6-27,28,29). ఇట్టివి ఋగ్వేదమునకూడ గలఫు. (10-165). దుఃస్వప్ప |పాయశ్చిత్తములు (6-46,7.23,100,101) కూడగలవు.
- 8. మరికొన్ని సూక్షములు రాజకర్మలకు సంబం ధించి యున్నవి. పట్టాభిషేకము, దేశరకణ, బలమును పర్మాకమును పెంపాందించుట మొదలగు విషయకములగు నూక్రములు కలఫు. ఇట్టి నూక్రములు ఋగ్వేద యజుర్వేదములలోకూడ గలపు. (10-103,152,173, 174) వీనికి రాజకర్మలని పేరు. 4-8 నూ క్రము పట్టా భిషేక విషయకము. ఆధిపత్యము సంపాదించు నూక్షము (3-3). వర్చన్ను (6-38) బలము (3-22) యశన్ను (6-39) మొదలగు గుణములను కలుగజేయు మంత్ర ములు కలవు. జాణపు వ్రణములను పోగొట్టుటకు మంత్రములు కలవు. (1-19, 6-65, 66, 67; 1-20, 21) శ్యామాశనమునకు మండ్రములు (8-8) (4-31, 32 (6-65, 97-99, 103, 104). కవచము ధరించునపుడు (19-20) రథమును ఎక్కునపుడు (7-3) పతించవలసిన మం్చతములుకూడ గలపు. ఇవి రాజపురోహితులకు అత్యవసరమైన పశులు. వీటివలన రానురాను రాజులు [బాహ్మణులను ఆదరించుచుండిరి. **అందుచే**తనే రాజ పురోహతులు ఆధర్వనిధులై యుండవలెనని మన ౖగంధ ములలో చెప్పబడియున్నది.
- 9. ప్రపంచనృష్టి, ఆత్మన్వరూపము మొదలగు వేదాంతవిపయకములగు నూక్తములు కొన్ని కలవు. ఇట్టివి ఋగ్వేదమునకూడ కలవు. 9-9 నూక్తమున ఆద్రైతము

బోధింపబడియున్నది. 11-4 సూక్తమున ఆత్మన్వరూప విచారము కలదు. 8-10 సూక్తమున (బహ్మస్వరూపము విమర్శింపబడియున్నది. 2-1 సూక్తమున సృష్టికి కారణ మొవరో చెప్పబడియున్నది. (వేనుడు=[బహ్మ) పృధివిని గురించి యొక సూక్తముకలదు (12-1)

10. ఇంతవరకు యజ్ఞకర్మలు, ట్రూహ్మణులు, వారికి అవసరమగు ఐశ్వర్యము, పాపక్షయము, సౌఖ్యము మొదలగు విషయములతోనుండు నూ క్రములు చ్రదర్పించ బడినవి. ఇవన్నియు చాలవరకు మిగిలిన వేదములలో నుండు మంత్రములవంటివే. ఇవిగాక అధర్వవేదమునకు విలక్షణములైన నూ క్రములు గలవు. ఆవి రోగములను పాగొట్టుటకును, పీడలను పరిహరించుటకును, పిశాచ ములను దూరికరించుటకును ఉపయోగించుచున్నవి ఈ మం[తములతోకూడ [పయోగింపపలసిన ఓషధులతో చేయబడిన తావేజులుకూడ బోధింపబడినవి. ఈ కారణ ముచే నీ నూ క్రములు వైద్యశాస్త్రమును బోలియుండును. ఆయుర్వేదము ఆధర్వవేదమున కుపవేదమని చెప్పబడి యుండుట కిదియో కారణము. ఇట్టి నూక్తములను భేష జములనియు, మూలికలకు భేషజిలనియు పేరు. ఋగ్వే దమునగూడ (10-137, 161, 163) నిట్టి నూక్రములు కలపు. పారసీకుల గ్రంధములలోగూడ భేషజములు (baesaza, baesazya) కనబడుఓచే యా సూ క్రములు చాలా (పాచీసములై సవిగ తలంపవలసి యున్నవి. పాశ్చాత్య బేశ్ (గంధములలోగూడ నిట్టి భేషజములు కనబడుచున్నవి. ఆందుచేనీ భేషణ నూ క్రములలోని విషయము అనాది యని మసమసవచ్చును.

ఈ నూ క్రములలో పేర్కొసబడిన రోగములను ఓషధు లను తెలిసికొనుట కష్టమగుటచే నివికొంతపరకర్ణము కాకు న్నవి. ఆయినను యా (కింది సూక్షములు నృష్ణముగా ముస్పవి. 1-22 నూ క్రమున కామెల జబ్బునకును 7-116 నూ క్రముస జ్వరముసకు మంత్రములు కలవు 5-22, 6-20, 7-116 అను నూ క్రములుకూడ జ్వరని వారకములుగానున్నవి. 5-4, 19-39 నూ $_{\underline{4}}$ ములలో జ్వరనివారకమగు కుష్తమను ఓషథి పేర్కొనబడియున్నది. పారిజ్వరముగూడ మరి కొన్ని చోట్లలో వివకింపబడి యున్నది. 1-10, 7-83, 6-24 సూ క్షములలో జలో దరమునకు మం|తములు కలవు. డినికిని హృ|దోగ మునకును సంబంధము కలదని. 6-24 సూక్షముస చెప్పబడియున్నది. 1-2, 2-3, 6-44 నూ క్రములలో ఆస్థాపము (లేక ఆత్రిస్థారము)సకు మండ్రతములు కలవు. 1-3 నూ క్రముస మలఖంద్ధముసకును, మాత్ర బంద్ధమున కును మంత్రములు కలవు. 6-14 సూక్షమున శ్వానకోశ

జబ్బులకును, 6-105, 7-107 సూక్ష్ములలో దగ్గున (కాసము)కును మండ్రములు కలవు. 6-80 నూక్తమున పక్షహతము (పక్షవాతము)నకు మండ్రతములు కలవు. 2-8, 10-3, 7 స్వూక్తములలో జ్మేతియరోగములకు మంత్రములు కలపు. (కె.ఆీయ రోగములనగా తల్లిదం డులనుండి పిల్లలకు నం(కమించిన రోగములు) 1-23, 24 నూ క్త ములలో కిలానము (కుస్టురోగము)నకు మంత్రములును రజనీ, శ్వామాయను ఓషధులును బోధింపబడినవి. గాయ ములకు మంత్రములును మందులును 4-12, 5-5 సూక్ష ములలో కలవు. గాయమునుండి రక్షము (పవహించు చున్నచో ఆది కట్టుటకు మం(తమును కట్టును 1-17 నూ క్రమున కలదు. నర్పవిషమునకు మంత్రములు 5-13, 5-16, 6-12, 7-56, 88 సూ క్రములలో కలపు. విషదిగ్గ బాణములకు (పతిమం(తములు 4-6 సూ.క్రములో కలవు. పిల్లల కడుపులోని పాములకు మంత్రములు 5-33 నూ క్రమున కలవు. కంటిరోగమునకు మం(తము 6-16 నూ క్రమున కలదు. 9-8 నూ క్రమున శ్రీతరు గ్మతకు మం త్రములు కలవు. బట్టతలకుకూడ మం త్రములు కలపు (6-21, 136, 137). ఒకదానిలో మూలికనూడ చెప్పబడియుప్పది. ఉన్మ త్తతకు మంత్రములు 6-111, సూక్షములో కలపు. ఉన్న త్త అనురులవలనను గంధర్వులవల్లను, అప్పరసలవలనను కలుగునని చెప్పబడి యున్నది. ఓపథులస్త్రోతముకూడ గలదు. (6-96, 8-7) ఇట్ట్లి ఓషధిస్తుతి ఋగ్వేదములో (10-97)కూడ గలదు.

రోగనివారణమునకే కాక ఏశాచములు, గ్రహములు, అభివారము చేయువారు, శ్రతువులు యుట్టివాని నివారం చుటకుకూడ మంత్రములు కలవు. వీనికి అంగిరనములని పూర్వము వ్యవహారముండెను. భేషజములు, శాన్రికములు మొదలగు మంత్రములకు అధర్వణములనిపేరు. సుఖ ప్రసమము కలుగుటకు ఆసురులను తరిమి వేయుటకు మంత్రములు 8-6 సూక్తమున కలవు. 6-2, 34, 52 సూక్తములలో రాశ్రసులను తరిమివేయుటకు మంత్రములు కలవు. ఇవి ఋగ్వేదమునను యజుర్వేదముననుకూడ గలవు. శ్రతునివారకములగు మంత్రములధికముగా సుస్పవి. (6-37, 7-13, 59; 5, 29, 7-34, 8-3; 7-110, 7-31, 91, 92, 7-51) కొన్ని ఓషధులుకూడ

పేర్కొనబడినవి. (2-7, 6-15, 85, 10-3, 6, 6-134) శ్రీతువులకు మూడ్రోగము కలుగునట్లుచేయు మండ్ర ములు కలవు. (7-95, 96) శ్రీతువుల యజ్ఞములు పాడగుటకు మండ్రములు 5-8, 7-70 నూ క్రములలో కలవు. దేవతలను శ్రీతువుల యజ్ఞములకు వెళ్లకుండ చేయుటకు మండ్రములు (5-3) కలవు, ఆధిచారములకు ప్రత్యేకియలుకూడ చెప్పబడియున్నవి. వీనికి కృత్యా ప్రత్యేకారణములనిపేరు.

ఇట్టి మంత్రములతో అధర్వవేదములోని మొదటి 12 అధ్యాయములును నిండియున్నవి. రాజకర్మములునూడ సామాన్యములైనవే కాని శ్రతునాశకములగు భయంకర ములగు సాధనమునను, బేవతల సాధనమునను, ఓషధుల సాధనమునను మంత్రశక్తి వలనను, మనవారు ఆభీష్టములను సాధించినట్లు కనబడు చున్నడికాని అధునాతన కాలమున ప్రయోగింపబడుచున్న ప్రజా జేభకరములగు నట్టియు ఆమాను షములైనట్టియు సాధనములను మనవారుపయోగించినట్లు కనబడదు. మన వారిట్టి క్రూరకర్మలను చేయుటకెన్నడును ఇప్టపడలేదు. యుద్ధమనగా నేమో యొరుగని బాలవృద్ధ స్త్రీలను అన్యాయ ముగా చంపుటకు మనవారిస్పడును ప్రయత్నింపలేదు. ఆట్టిపనిని చేయుచున్న వారిని రాక్షనులని మనమనతగి యున్నది.

ఆధర్వవేదములో మంత్రముల న్వరూపమును తెలియు చేయుటకు కొంత విపులముగా బ్రాయవలసి వచ్చెను. ఆధర్వవేదములో 98 అంత్య అధ్యాయములలో విషయము సామా న్యమైన దియు మిగిలిన యధ్యాయములలోని విషయము విలక్షణమైనదైనను అందు యెచ్చటను పాశ్చాత్యులు వ్యవహరించుచున్న యుద్ధసాధనములు లేవనియు మనము తెలిసి కొంటి మి. ఇట్లుండగా పాశ్చత్యులు మన యధర్వవేదమును చదివి దానిలోని సాధనములనే ఉపయోగించి బ్రహిహింస చేయచున్నా రనుట యెంత నత్యమో మీరూహింపవచ్చును. అధర్వ వేదమునుండి మనవారు తెలిసికొనలేని విశేషమేమియు పాశ్చాత్యులు నేర్చుకొనియుండలేదు.

ఇది నిజమగు ఆధర్వవేదము కాదనియు నిజమైన వేదమును పాశ్చాత్యులు సం(గహించిరనియు చెప్పట విచారణనహము కాదుగదా!



# ఆగమరితెని శివాలయములు

్శి పండిత పార్థసారధి భట్టాచార్య

జగత్తుకు నృష్టిస్థితి సంహారములను చేయుటకు బ్రహ్మ విష్ణు రుద్రులు క్రమముగా కారణభూతులగుదురనియు పిరలే త్రమూర్తులని వ్యవహరింపబడుదురనియు శాస్త్ర సిద్ధాంతము.

' సృష్టిస్థిత్య నైకరణీం (బహ్మవిష్ణుశివాత్మికామ్

సనంజ్ఞాంయాతి భగవాన్ ఏకఏవజనార్ధను:' శ్రీ విష్ణుపురాణము. సృష్టికివేరుగను స్థితికి వేరుగను సంహార మునకు వేరుగను వేరువేరు వ్యక్తులు కారణమగునప్పడు ఈ ముగ్గురను నియమించెడి ఒకేవ్య క్తి ఉండుట న్యాయ మని యొంచి శంకాపరిహారము చేయుచు ఒకే మూలకారణ వ్య క్తి 'జగజ్జన్మ స్థేమ ప్రబయరచనాకేళి రసినుడు' శ్రీ మహావిష్టువను స్థితికారకుడు నృష్టిప్రలయములసుకూడా తానే నిర్వహించుచు తనచే నృజింపబడిన బ్రహ్మయగు చతుర్ముఖునియందంతర్యామియై నృష్టిని, సంహారియగు రుదునియందంతర్యామియై సంహారము చేయునని శ్రీపరా శర్మబహ్మషికా నిష్కర్హించెను. ఇది విష్ణుపారమ్యవాదుల మతము.

శివుడు ఇట్లే చేయునని శివపారమ్యవాదులనుట న్యాయమె. మహాకవి కాళిదానుకూడ వైష్టవపారమ్య వాది యని కొంతమంది పెద్దలు వ్యాఖ్యానించుటనటుంచి శివుడు జగజ్జన్మాది కారణమనుటను మహాపుకాలచే నాతడు తన కుమారసంభవమున నిట్లు చిత్రించుట గమనించదగనది.

'కిం యోన నృజాస్ వ్యక్తముత యోన బిభాషికా తత్ ఆధ విశ్వన్య నంహార్హా భాగ: కతమ ఏపతే' (నర్గ: ౬-೨3)

ట్రహ్మనుగురించి ఈ వివాదమున్నట్లు లేదు. ఈ చెప్ప బడిన మూర్తితయమును నృజించి వారలచే ఆయాక్రియ లను నిర్వర్తింపజేసెడి పరాశక్తి దేవత ఒకటి కలదని కొందరును పరాశక్తియను స్త్రీ దేవత కాక పరమ శివుడను వౌక పురుషశక్తి కలదని కొందరును చెప్పటయు కలదు. అష్మినిగాని పార్వతినిగాని శక్తిస్వరూపముగా ఆంగీకరించిన విష్ణుభక్తులును శివభక్తులును లష్మిని విష్ణువునకును పార్వ తిని శివునకును ఆనపాయినులగు నహాయకారిణులుగ మాత్రమే అంగీకరింతురుగాని విష్ణశివులకు నియంత్రి యనుటలేదు.

శివాలయములలోని మూలస్థానమందుండునది సాధా రణముగ లింగస్వరూపము. లింగశబ్దముసకు చిహ్నము ఆని ఆర్థము చెప్పవచ్చును. లింగమార్హికి కరచరణా

ద్వవయములుండునట్లు లక్షణము రూపింపబడలేదు. జగత్కారణమగు పర్వహ్మఉభయలింగములగు నగుణ నిర్ధుణ న్వరూపముససుస్పట్లు పరమశివుడు ఉపానకుల సౌకర్యముసకు కరచరణాద్యపయములులేక నిర్ధుణమును కరచరణాద్యవయవములతో నగుణమును జ్ఞాపకపరచుచు క్రకమముగ లింగరూపమును విగ్రహరూపమును థరించెనని యనవచ్చును. చార్మితకవిమర్శకులు చెప్పటలో పల్మువిథ ములుగ అభ్మిపాయములు కాసవచ్చుచున్నవి. లింగ သော် လေး လဲ သံ တံတော် သိတ္တာ ဧႏွ ကြေးဘွေးသိတ်သောတာနဉ္ రూపము కల్గియు రింగమునకు ఆధారముగనుండిన పానుపట్టము (దిగుపుననుండు రంభ్రయుక్తమగు ఆధార శిల) స్త్రీయొక్క గుహ్యాపయవముయొక్క రూపము కల్లియు నిర్మించబడుచున్నవి. మొదటిది దుహాపురుషుడగు పరమశివునియొక్కయు రెండపచి జగన్మాతయగు పార్వతి యొక్కాయు జ్ఞాపకమును కల్పించునవై వారల నంయో గము జగత్సృష్ట్యాది కారణమనియు ఆరూపోపానసము జ్ఞానసాధనమనియు చెప్పదురు.

' మమయోనిర్మ హద్ప్రహ్మతస్మిస్ గర్భందధామ్యహమ్' ఆని గీతయు నృష్ట రహన్యమును చెప్పచున్నది. ను[పభేదాగమమునందు లింగశబ్దార్థమిట్లు చెప్పబడినది. ' లయంగచ్ఛ నైభూతాని నంహారే నిశిలం యతః నృష్టికాలే వునః నృష్టంతస్మాల్లింగముదాహృతమ్'

జగత్సంహారకాలమున నమ స్త భూతములు యేదైకతము నందుపహరింపటడునో నృష్టికాలమందు యే దైవతము నుండి నృజింపబడుచున్నవో ఆ కారణములవలన నా దైవము లింగమని వ్యవహరింపబడుచున్నది.

ఈ లింగము స్థాపర జంగమాత్మకముగ రెండువిధము లుగ నుండుననియు అల్లే కటిశాది భేదముచేత మరియు ఆరువిధములుగ నుండుననియు (కటిక-మృత్-లోహ-రత్నజ-దారుజ- ైలజ) వాని అవాంతరభేదములను సంహతలందతివిస్తారముగ లకింపబడియుండిన వివరము లిచ్చట (పన్తుతముకాడు.

లింగోదృవమూ\_రైస్వరూపము ఆంశుమచ్భేదమున నిట్లు వర్ణింపఖడినది.

ి ఆధనక్యేవిశేషేణ లెంగో దృవవిధింశృణు లెంగాకారన్య మధ్యేతు చంద్రేఖరమూ ర్తివత్ నలకాత్తెల పర్యస్తం లెంగేశూలనమన్వితమ్ ట్రాహ్మాపిహంనరూపేణ ఊర్ద్వేవై వామపార్శ్వేశే విష్టుర్వైవామ పార్శ్వేతు దఓియోం శేత్వధోగతః విష్టుర్ధఓణపార్శ్వేతు వామపార్శ్వే పితామహః హృదయోం2జలినంయుక్తో స్థితెలింగం నమీక్యచ రక్తశ్యామహిరణ్యాభా ఈశవిష్టు పితామహాః వివంలింగోద్బవంఖ్యాతం ' ఇతి—

పరమశివుస కీలింగరూపము కలిగిన సందర్భము నౌక కథయు పురాణములు చెప్పట కలదు. ఒకానొకప్పుడు |బహ్మకును విష్ణు**వు**నకును పరస్పరము ఉభయులలో యొవరు ఆధికులను వివాదము కలిగి పరిష్కారము కాక నంకటము కలుగగా ఆ కలహమును తీర్చి ఉభయుల కును గర్వసరిహారము చేయుటకై పరమశివుడు మాధ్య స్ట్రము నంగీ.కరించి ఆ యుభయుల మధ్యను తానొక స్తంభరూపముతో నిలచెను. ఆ స్త్రంభమే లింగరూప**ము**. ఆట్లునిలచి తన న్వరూప తత్త్వమును తెలిసికొని చెప్పగల వారలు ఆధికులని పరపుశివుడు వారలకు చెప్పెను. అంతట శివుని న్వరూపతత్త్వమును తెలిసికొని వచ్చెదనని శపథముచేసి శిరోభాగమును చూచివచ్చైదసని చతుర్ముఖు డాకాశముసకును మూలభాగమును చూచివచ్చైదనని విష్ణువు పాతాళమునకు వెదుకబోయిరి. విష్ణువు తనకు పూర్వపరిచితమగు వరాహరూపమును ధరించి పాతాళమును త్విన్ని యెంతదూరము పోయినను ఆ **స్త్రంభము**యొక<sub>్త</sub> మూలము కనుబడక హతాశుడై భూమికి మరలివచ్చి నిలచెను. బ్రహ్మయు ఆకాశమార్గమున నెగురగల హంన పక్షిన్వరూపమును ధరించి యొంత పైకి యొగిరిపోయినను శిరస్సును కానజాలక దుఃఖపడుచుండగా ఆదేనమయ మున పరమశివుని శిరోఖాగమున నమర్పింపబడిన ఒక మొగలిపూవు రేకు వాయువంతమై న్రంభముసంటి దిగు వునకు పడుచుండుటను బ్రహ్మ సేవించి ఆ పుష్పము నుద్దేశించి దాని రాకను పృచ్చించెను. ఆ పుష్పదలమును తాను పరమశివుని జటాహుకుటమునుండి (వాలిన నిర్మా ల్యమునని చెప్పగా బ్రహ్మ నంతోషించి తన ప్రమాణ వృత్తాంతమును చెప్ప తాను పరమశివుని శిరస్సును చూచి వచ్చినట్లు వివాదమున తనకు సా&గా కేతకీపుష్ప మును ఉండునట్లు ప్రార్థించి ఉభయులును భూమికివచ్చి నిలచిరి. అంతట విష్ణువు తాను స్త్రంభమూలమును కన జాలక పోతిసని మధ్యస్థుల యొదుట అంగీకరించగా బ్రహ్మ తాను శిరోభాగమును చూచివచ్చితిననియు తనకు కేతకీ పుష్పము సాశ్యీయనియు చౌప్పెను. నిజమును యొరిగిన పరమశివుడు విష్ణుని మన్నించి ఆదరించుచు టబహ్మ ఆనృతమాడిసందుకు ఆతనికి భూభాగమునందు ఆలయ ములు పూజ లేకుండుగాక ననియు ఆనృతసాక్యము చెప్పిన కేతకీపుప్పముసకు శివపూజకు త్యజింపదగిన దనియు శాపమునిచ్చెను. ఆదేవిధముగ శివవిష్ణువులకు వలె బ్రహ్మకు ఆలయములు అధికముగా కనబడుటలేదు. అట్లే కేతకీవుష్పము శివపూజయందు నిషేధింపబడి యున్నది. మధురానగరమున శ్రీ కామాశ్రీ నుంచరేశ్వరా లయములకు భక్తులచే నమర్పింపబడెడి కదంబ వుష్ప మాలికలను దేవునకు నమర్పణమునకు ముందు ఆర్చ కులు పరీశీంచి ఆ దండలంబెచ్చటనైనను ఒక మొగలి రేకు కనుబడినంతట దానిని క్రతుంచి పారవేసిన వెనుకనే స్వామికి అమ్మవార్లకును నమర్పించుటను చూడవచ్చును. పైవివాదనందర్భములో పరమశివుడు లింగరాపమును తాల్పైనని చెప్పట కిచి యొక కథయై యుస్పది.

ఇట్టి లింగమూ ర్తికి ఈ కింది విధముగా అలయములు నిర్మింపబడవలయునని కైవాగమ సంహాతలు చెప్పు చున్నవి. ఆలయమున ముఖ్యముగ నుండెడి నిర్మాణ భాగవిశేషములు గర్భగృహము అర్ధమండపము లేక అంత రాలయము మహామండపము పట్ సంభమండపము పథమ పాకారగోవురము యథాశక్తిగ మందికొన్ని ప్రాకారములు అను పేరులతోనుండును. ఇవి ముఖ్యమైన కట్టడములు.

గర్భగృహము లేక మూలస్థానము :-దీనియందు (పధాన దేవతయగు లెంగమూర్తి శివభగవానుని ఆయా పురాణ సిద్ధవ్యవహార నామములతో (పతిష్టింపబడియుండును. 'శివశ్శ క్ర్యాయుక్తః' అను (శీశంకరభగవత్పాదుల వచనము వలె ఈ లింగమూ ర్తి స్వశ\_కి (పానవట్టము) తో కలసియుండును. ఈ లింగమూర్తియొక్క వ్యవహార నామములు ఆయా స్థలపురాణములను అనునరించి యుండ గలవు. ఏవో కొన్ని నామములుమాత్రమే ఆగమనంహతల యందు కానవచ్చెడిని. ఈ మూర్తులు కృత్మతోతాద్వాపరము లందు శిల్పిచే నిర్మింపబడవచ్చుననీయు కలియుగమందు శిల్పినిర్మితములు కాక నర్మదానదియందు (పకృతి సిద్ధముగ కనుబడు లింగరూపములుగనే (పతిష్ఠింపబడవలయు ననియు చెప్పటకలదు. కొన్ని లింగములు న్వయం భువములై కృతయుగమాదిగ అవతరించినట్లును అందు దక్షిణభారతమందు ప్రపనిద్ధములగు పుణ్యకే!తములగు కాళ హస్తాయందు వాయులింగమును, ఆరుణాచలక్షేతము (తిరువణ్ణామలై) యందు జ్యోతిర్ణింగమును చిదంబరమున ఆకాశలింగమును జంబుకేశ్వరమున జలలింగమును రామేశ్వరమున పృథివీ లింగమును ఇట్లు పంచభూత లింగములు కలవు. మరియు ఆమరారామము దాశా రామము భీమారామపును దివ్యక్షేతములు మూడు ఆం(ధా వనిని త్రిలింగదేశమను (పసిద్ధిని కల్పింపచేసినవి కలవు. ఇట్లే (శీశై లము విజయవాడ మొదలగు పురాణ సిద్ధములగు దివ్యకే (తములందు శివలింగములు కలవు. ఈ లింగముల న్వరూపము ఒకే వర్తులా కారముగా కాక చతుర్శముగను అష్టాశముగను కూడ ఉన్నది. కొన్ని చోటులందు పురుప న్వరూపమున కనుబడుచున్నది. కొన్ని చోటులందు లింగ పరిమాణము మూడు నమభాగములుగ విభజింపబడి, కిందిభాగము చతుర్వముగను మధ్యభాగము అష్టకోణము గను ఊర్థ్వభాగము వృత్తముగను చేయబడియున్నది. కొన్ని ప్రవేశములందు లింగమూ ర్తి శతభాగముగను నహ్మన భాగముగను పదములు విభజింపబడియును మరికొన్ని చోటులందు కరచరణాద్యవయవ రేఖలతో కూడియు దర్శన మిచ్చుటకలదు. నహజముగ లింగమూ ర్తియందు బ్రహ్మ విష్ణురుబాంశములు ఆవాహన చేయబడుటకు పై తోధా విభాగము సాధకమైయున్నది.

గర్భాలయ (పదేశమున శ\_క్తియుక్త శివరూపమగు శిలా మయ లింగమూ ర్హితోపాటు నిత్యానపాయినియ**గు** భోగశ క్రి (పిరియావడై) అనునొక స్ర్త్ విగ్రహము ఉండవలయును. వి(గహము శిలామయముగగాని లోహమయముగగాని ఉండి ్రపాయికముగ గర్భగుడిలో వాయవ్య దిక్కున నొక ఉన్నత పీఠమునందు [పతిష్టంపబడును. లేక భిత్తియందు నిర్మించ బడిన గూటియందుగాని ఉండవచ్చును. ఈ వి(గహము స్థానకావనరము (నిలచినది) గానే ఉండుట యుక్తము. ఈ దేవీవి|గహముతోపాటుగ భోగమూ ర్తి (శయనమూ ర్తి లేక పళ్లి అరైచౌక్కర్) అనునౌక చిస్ప లోహవ్(గహము కూడ ద్విఘజములతో గర్భాలయమందు స్థాసకావనరముననే ఈశాన్యవిదిక్కున భిత్తిలోగాని వేరు పీఠమందుగాని ఉండును. లింగపరిమాణముకు ఉన్నతముగ నుండరాదు. ఈ విగ్రహము రాశ్రులయందు ఆర్థయామ పూజిలో పవ ళింపు సేవకు వెంచేపుచేయబడును. ఈ విగ్రహమును నన్సిధి దీఓితులగు ఆర్చకులు తప్ప యితరులు న్పృశించ రాదు. ఈ విగ్రహమునకు బదులుగ కొన్ని ఆలయము లందు స్వామి పాదుకలను శయసగృహముసకు పోంచే పించుటయు కలదు. మధురయంది యాచారము నం/ప దాయ సిద్ధమై వచ్చుచున్నది. ఇతర నమయములందు వీ యుత్సవకాలమందుగాని ఈ వి(గహమును గర్భా లయమునకు వెలుపలకు తెచ్చుటలేదు. నిత్యపూజయందు లింగమూర్తితోబాటు అన్ని వేళలయందు ఆభిషేకము కలధు. సంవత్సరమున కొకసారి విశేషాభిషేకము కలదు. లింగమూర్తి భోగమూర్తి భోగశక్తి అను నీ మూడు మూర్తులకంటె యే యితర మూర్తిగాని గర్బగృహమున నుండకూడదు.

రెండవది అర్ధమండపము (ఆంతరాలికము). ఈ యర్ధ మండపము గర్భగృహ ద్వారమునకు ముందుటి ప్రదేశము. ఆదే వెడల్పు గలిగి పొడవు భేదించి యుండవచ్చును. ఈ రెంటికి మధ్య కవాటములు లేని ద్వారముమాత్రము కలదు. ద్వారపాలకు లిచ్చట వి[గహరూపముగ నుండుట లేదు. ఈ మండపమునందు పూజాపరికరములు అధ్య్య పాద్యాదిపా[తలుధూపదీపాదిపా[తలు మొదలగునవి ఉండ వలయును. అభిషేకము మధుపర్కము తప్ప తక్కిన ఉపచారము లన్నియు అర్ధమండపము వెలుపలి ద్వారము నుండియే మూలమూర్తికి అర్చకుడు నమర్పించ వలయును. అభిషేకము పుద్పాలంకారము మధుపర్కము గర్భగృహముననే నిలచి చేయవలెను. ఈ రెండు ప్రదేశము లకు డీకితులగు అర్చకులు తప్ప ఇతర సేవార్థులుగాని పరిచారకులుగాని పోరాదు. అర్ధమండప ద్వారమునకు క వాటములు ఉండవచ్చును. ద్వారపాలకులు కూడ ఉండవలెను.

తరువాతిది మహామండపము. ఇది ముందుటి రెండు నిర్మాణములకు విశాలమందును ఆయామమునందును వృద్ధిజెంది పెద్దదై యుండవచ్చును. ద్వారము కవాటములు ద్వారపాలకులు కలరు. ద్వార దఓణపార్శ్వమున (ద్వార పాలకులకు (పక్కన) ఆనుజ్ఞా విఘ్నేశ్వరుడును ఆట్లే ఉత్తర పార్శ్వ మున సుబ్రుహ్మణ్యస్వామియు ఉంద వలయును. ఈ యుభయులును తమతమ దేవులరోకూడ ఉండుట కలదు.

తరువాతిది ఆరుకాళ్లమండపము. ఇంతతో ఆలయ నిర్మాణము పూర్తి ఆగునెడల బీనిలో వరునగా నంది బలి పీఠము ధ్వజదండము ఒకదాని వెనుక నొక్కటి ఉండ వలయును. ఇంకను యొక్కువ విశాలములగు మండప ములు ఉన్నయొడల తరువాతి మండపములలో ఈ మూడును ఉండవచ్చును.

తరువాతిది (పథమ (పాకారగొపురము. గొపురమునకు లోపలి భాగమున భిత్తియందు దక్షిణోత్తరములందు నూర్యుడు చం(దుడును మూలమూ రైకి అభిముఖముగా నుండపలయును. ఒక (పక్కను అధికారసంది యను పురుషరూపమగు నొక సందీశ్వరుడు ఉండవలయును.

మహామండపమునగాని ఆరుకాళ్లమండపమునందుగాని విశాలమగు చోటున సోమాన్కందమూ ర్తియను విర్గహము లోహనిర్మితమైనది ఉండపలయును. (న + ఉమా + న్కంద) పార్వతిబేవితోను కుమారస్వామితోను కూడిన పరమేశ్వరుడని శబ్దార్థము. ఈ విర్గహములు మూడును ఒకే పీఠమున ఆసీసములై కుడ్మిపక్కను పరమశివుడు మధ్య న్కందుడు ఉత్తరమున పార్వతియు ఉండ వలయును. ఒకప్పడు పార్వతీపరమేశ్వరులకు వామ భాగమున కుమారస్వామి విర్గహము ఉండుట కలదు. ఈశ్వరవిర్గహము మాత్రము ద్విభుజముతోడను చతుర్భుజ ములతోడను ఉండవచ్చును. స్కందవిర్గహపరిమాణము

చిన్నదై యుండును. లోహమూర్తులలో ముందు చెప్పిన భోగమూర్తికి తరువాతి ప్రాధాన్య మీ సోమాస్కందునకు చేరినది. స్థలమాహాత్మ్యముల ననుసరించి మూలమూ\_ర్తికి వ్యవహారనామము వీద్రైయుండినను ఉత్సవమూర్తి పేరు చెప్పవలసినప్పడు దీనిని మూలమూర్తి పేరుతో గాక సోమాస్కందుకనియె చెప్పవలయును. ఈ సోమాస్కంద మూర్తితోపాటుగ మూలస్థాస లింగమూర్తియొక్క దేవీ స్థానమును వహింప గల ఒక లోహవి[గహముకూడ [పత్యేక పీశమున వేంచేపింపబడి సోమాస్కందుని వామపార్శ్వమున నుండవలయును. ఈ దేవి పేరు న్లలపురాణమునను నరించియుండును. ఉదాహరణముకు కాళహ స్త్రియందు ఈశ్వరలింగము కాళహ స్త్రీశ్వరుడు. వారి దేవి జ్ఞానాంఓక యని స్టలపురాణ నిర్వాహము. సోమాస్కందుని యొద్ద చెప్పిన లోహదేవీవి[గహము జ్ఞానాంబికయగును. ఉత్సవ కాలములంది విగ్రహముకు ఊరేగింపు లేదు. పాణిగ్రహ ణోత్సవములందు వినియోగము కలదు. ఈ దేవీమూర్తికి మూలబేరమునకు మూలస్థాన శిలామూ ర్తి (పత్యేక దేవీ ఆలయపుందు (పతిష్టింపబడియుుడు విషయము ముందు వివరించబడును. స్కందుని విగ్రహము కలియక పార్వతీ పరమేశ్వరులుమాత్రమే పీఠమున నాసీనులైన రూపమును త్యాగరాజమూ క్తి యనియొదరు.

నాల్లపది చంద్రేఖరమ్మూర్తి. చంద్రేఖరుడు చతు ర్భుజముగాను ద్విభుజముగాను వామభాగమున పార్వతీ దేవితో స్థానకాపనరమున నుండును. దఓణపార్శ్వమున మరియొక భార్యలేదు. ఈ మ్మూర్తిని ఉత్సవబేరమని యన వచ్చును. నిత్యోత్సవముల కీమ్మూర్తిని వినియోగింతురు. ఈ బేరముకూడ అర్ధముడపమునకు వెలుపలనే ఉండ వలయును. సోమాన్కంద చంద్రేఖరులను పరిచారకులు పేంచేపు చేయవచ్చును.

ఐదవది ఆస్త్రదేవుడో ఆస్త్రదేవుని న్వరూపము (తెశూలా కారము కల్గిన పీఠవి(గము. లోహమయము. ఈ శూలము నకు ఒక (పక్కను శివవి(గముకూడ జోడించి యుండుట ఆక్కడక్కడ కలదు. ఈ దేవుని సర్చకులు తప్ప ఇతరులు వేంచేపించుటలేదు.

ఆరవది ప్రదోషమూర్తి. దేవీ సహితముగ స్థానకావ నరమున నేకపీఠముననుండును. పరివారములుగ సుబ్ర హ్మణ్యదేవుడు ఉండవలయును. నుబ్రహ్మణ్యుడు పార్వతీ పుతుడు. తారకానురుని నంహరించుటకై దేవతలచే ప్రార్థింపబడిన పరమశివునిచే పార్వతీదేవియందు పరమ శివునికి జన్మించిన మహావురుముడు.

'కార్తికేయో మహాసేనః శరజన్మాషడాననః పార్వతీనందనః న్రందఃసేనానీ రగ్నిభూర్గాహః బాహులేయః తారకభిత్ విశాఖః శిఖివాహనః పాణ్మాతురః శ\_క్తిధరః కుమారః కొంచవారణః' ఆని యనేక విధములగు నన్వర్త దివ్యనామములచే పురాణ ములందు ప్రసిద్ధిజెందిన మహావీరుడు. కుమారనంభవ నివానమును పై నందర్భమున మహాకవి కాళిచాను కుమారనంభవమున నిట్లు వర్ణించుచున్నాడు.

' ఆధమౌలగతస్యేందో: విశడై: దశనాంశుభి: ఉపచిన్వన్[పభాం తన్వీం [పత్యాహ పరమేశ్వర: ౨౫ విదితంపోయథాస్వార్థా నమే కాశ్చిత్ప్రవృ త్తయ: నను మూర్తిభిరష్టాభిరిత్థం భూతోఒస్మీ సూచిత: ౨౬ సోఒహం తృష్టాతుడై: వృష్టింవిద్యుత్వానివ చాతకై: ఆరివి[పకృతితైదైవై: [పనూతిం [పతియాచిత: ౨౭ అతఅహార్తు మిచ్ఛామి పార్వతీ మాత్మజున్మనే ఉత్ప త్తయే హవిర్భోత్తు: యజమాన ఇవారణిమ్ ౨౮ తామన్మదర్థే యుష్మాభి: యాచితవోయ్ హిమాలయు:' (౬ నర్గ:)

సుబ్రహ్మణ్యుడు కలియుగమున బ్రహనదైవపుని విర్ణ రించి ఆరవభాషయందలి ఉద్ద్యంధములగు 'తొల్ కాప్పియం' మొదలగు (గంధములందు (పశంసింపబడి యుస్పది. ఈ మూర్తి పౌరాణిక గాధననునరించి షణ్ము ఖుడుగను ఏకముఖుడుగను నిలచుండినట్లును నెమిలి వాహనమున నాసీసుడైనట్లును షణ్ముఖుడగుసప్పడు పం[డెండుభుజములతోను ఏకముఖుగునపుడు శక్వాది వివి ధాయుధములు కలిగి వల్లి దేవ సేసయసు నిరువురు భార్యల తోను భార్యలులేకనుకూడ (పతిష్ఠింపబడవచ్చును. దఓిణ దేశమందు (పనిద్దములగు సుబ్రహ్మణ్య జేత్రములలో తిరు త్త్రిణి, సళని, తిరుచ్చెందూరులను ముఖ్యముగా చెప్ప వచ్చును. బాలసుబ్రహ్మణ్యమను పేరుతో వెలయు మూర్తి శిశువేషమున నుండియున్నది. ఈ దేవునకు మేషముయేనుగు (జంతువులు) వాహనములై యుండినట్లును శూరపద్ము డను రాక్షనుని సంహరించిన వెనుక నా రాక్షనుడు [పార్డించి వరమును పొంది నెమిలిరూపమై శ్రీ సుబ్రహ్మణ్యు నకు వాహనమై వెలసెనన్నియు ఆనాటినుంచి నెమిలి ముఖ్యవాహనమై యున్నట్లును కథలు కలవు. ఈయనకు శక్తియనునాయుధము ముఖ్యమైనది. పైచెప్పిన తిరుత్తణి మొదలగు దివ్యక్ష్మేతములందు మూలమూర్తియగు లింగ మూర్తికి పరివారములుగ గాక ఔత్రవాయకులగు ప్రధాన మూ ర్తులు గనె విగ్రహరూపమున సుబ్రహ్మణ్యమూర్తి ఆలయములు అవతరించిసవి. శైవవైష్ణవ భేదములేక విష్ణుమందిరములందును స్ముఖహ్మణ్యదేవత బడుట కలదు. వైష్ణవాలయముల్గదు ధర్మశాస్త్రము లందును ఈ (పభుని (పశంనకలదు.

శివవీర్యముచే

'యుగా న్రకాలాగ్ని మివావిషహ్యం పరిచ్యుతంమన్మధ రంగభంగాత్

రతాన్రారేతఃన హరణ్యరేతాం: తధోర్ధ్వరేతాన్లు మమౌఘ మాధాత్'

అనునట్లు జన్మించిన కుమారస్వామి యవతారానంతరము పార్వతీచేనియొక్క పాదపద్మములందు నమర్పింపబడి యుండిన నూపురాభరణములందలి నవరత్నములనుండి పార్వతి నంకల్పమాతమునే తొమ్మిదిమంది మహాశారులు ఉపన్కందులను పేరుతో జన్మించి తమ జ్యేష్టభాతయగు నుబ్రహ్మణ్యునకు నహాయమైయుండినట్లు పురాణగాధలు చెప్పచున్నవి. వీరబాహుడను నుపన్కంద జ్యేషుడు కూడ తరుచుగా న్కందుని పరివారముగ (పతిష్ఠింపబడి యారాధింపబడుట కలదు. తొమ్మండుగురునుకూడ ఆరాధనీయులే.

అనుజ్ఞా గణపతినిగూర్చి ముందు చెప్పబడినది. గణ పతియు పార్వతీదేవి నంతాసము.

'వినాయకో విఘ్న రాజదై ్దమాతురగణాధిపాః

ఆప్యేకద నైహేరంబలంబోదరగజాననాః ' ఆని యకుడు అన్వర్థములగు పైవ్యవహారనామములు కలిగి యున్న దేవత. భారతభూమియందు వైదికులుగాని తది తరులుగాని యే శుభకార్యములసుకాని అశుభకార్యము లను గాని ఆచరించుటకు ముందు విఘ్నశాంతికై గణాధి పతిని ఆరాధించుట నం[పదాయముగ పచ్చుచున్నది. బహు పకారముగ నీ దేవుడు ఆసీసుడైయుండుటయు ్రపత్యేకముగసు సిద్ధి బుద్ధి యను నిరువురుగాని వల్లభ యను మూడవ భార్యతోకూడ గాని చేరియుండుటయు కలదు. నృత్యగణపతియనుపేరుతో నిలుచుని సృత్యము చేయు న్వరూపముకూడ కానవచ్చుచున్నది. స్ముబహ్మణ్యు నకువలె ఈయన (ఇతర శివాలయ పరివారమ**గు మ**ాతమే గాక) (పత్యేకాలయమున (పధానదేవతగ (పతిష్టింపబడు టయు కలదు. ఆరవమున నీయనకు పిళ్లైయార్ అను ్రపసిద్ధవ్యవహారము కలదు. దక్షిణదేశమున మహాపట్టణము లాదిగా ప్రతిపల్లెటూరియందును ఈ పిళ్లెయార్ ఆలయ ములు బ్రత్తివీధిని లెక్కకు మిక్కిలియై కనుబడుచున్నవి. తిరుచినాపల్లిలోని కోటకు అలంకారమైన ' ఉచ్చిపిళ్లైయార్ , దేవాలయము అత్యున్నతమైన పర్వతశిఖరమున [పతిష్మింప బడి ఆరాధించబడుచున్నది.

పైచెప్పబడిన క్రవధానమూర్తులు పరివారదేవతలు గాక [పతి శివమందిరమునను నటరాజ స్వామి విగ్రహముకూడ [పతిష్టింపబడియుండును. నటరాజమూర్తికే త్యాగరాజ స్వామి యనునది మరియొక పర్యాయనామము. ప్రాయ

కముగ అన్ని శివాలయములందును నటరాజ (పతిష లేకుండా ఉండదు. నృష్టిస్థితి సంహారములను నిర్వహించెడి శివభగవానుడు ఒక్కొక్క (కియానిర్వహణమునందును నృత్యముచేయునని చెప్పదురు. సృత్యముచే సహజముగ ఆఖండ[బహ్మాండ విరాట్ స్వరూపుడగు పరమశివునియం దొక విలక్షణమగు చలనము సంభవించి ఆ చలసము చేతనే ఆయాక్రియలు భూతపంచకమున నేర్పడి ఉద్దిష్ట కార్యములకు నిదాసములై యొప్పననుట ఆగమ నిద్ధా న్నము. నృష్ట్రి హేతువగుతాండవము నృష్ట్రితాండవమనియు స్థితిహేతువగునది ఆనంద తాండవమనియు సంహారహేతు పగు తాండవము ఘోరతాండవమనియు చెప్పబడు చున్నది. లోకమున వాడుకయందలి భరతనాట్యమునకు మూలసూ(తములను పరమశివుడు నృష్టించెను. ఆచేతన మగు (తెగుణ ప్రకృతిని ఆవస్థాత్రయముసకు ఆకరమును జేయగలిగిన పరమేశ్వరుని దివ్యతాండవచుహిమమును పర్టించుట ఆశక్యవ్యాపారము. తాండవనమయము (పదోష కాలము. రంగము కైలానము. నదస్యులు చివ్వదేహులు. జగన్మోహన నటకుని నృత్యమునకు (పక్కవాద్యములను | పమధదేవతలు నమీకరించెద**రు.** ఆ వివరమును మరి యొక వ్యాసమందు వివరించెవను. రెండు నాలుగు యెని మిది పదహారు భుజములతో ఈ మూర్తి సేవ నిచ్చును. హన్హపాదవిన్యానముయొక్క బహు (పకారసంస్కృతి ఈ దివ్యమూర్తిని చిత్తాకషకాకముగ చేయుచున్నది. ఈ వి(గహము గొక్ప జేత్రములందు మనుష్య (ప్రమాణమునకు మించిన గొప్ప ఆకారముతో నిర్మించబడియుండుటకలదు. నృష్టిస్థితి నంహార తాండవములలోని ఆవయవవిన్యానభే దము యొక్కువ వ్యత్య స్తముగసున్నట్లు తోచకపోయినసు న్థలపురాణము సనుసరించి 'చిదంబరము'న నానంద తాండవమును 'తిరువాలంగాడు' (గామమున ఘోరతాండ వమును పరమశివుడు నూచించునట్లు చెప్పబడుచున్నది. ఈయన భార్య శివకామనుందరి. ఈమెయు నటరాజ మూర్తి పార్భ్వమున నేకముఖియై చ్రత్యేక ప్రమున మండును. సటరాజుని శిలాబింబములు పృథగాలయములు కలవు. ఆర్బ్రాదర్శనోత్సవ పునునది శైవాగమములో నౌక గౌప్ప వహే౯త్సవము. ఈ శుభదిసముస పరమశివుని యానంద తాండవమును సేవించుటకు చేవతలందరును చిదంబరమున కొకప్పడు పచ్చుట తటస్టించెను. ఆసహయ మున నా[పేషకులలో పతంజలి, వ్యామాపుడను నిరు వురు మహాచుకాలు ఉండిరి.

'యోగన చిత్తన్య పదేస వాచాం కులం శరీరన్య చవైద్య కేసు యో2పాకరోత్....!!' అని యోగశాస్త్రమును వైద్యశాస్త్ర మును వ్యాకరణశాస్త్రమును నంస్కరించి నిర్మించిన మహా

తపన్పంపన్నుడగు మహషికా పతంజలి. వ్యామపాదుడును అంతటి మహనీయుడు. లేనియొడల పరమశివృని తాండవ ముసు దర్శించెడి మహాభాగ్యము దుల౯భము కదా! పతంజలి ఆదిశేముని దివ్యాపతారము. ఆయన సర్వ నముడు. నకల దేవతలును భగవానుని శరీరమని నమ్మిన స్థిత్స్ పజ్ఞుడు. సిద్దుడు వ్యాఘపాదుని చిత్తవృత్తి వేరైనది. ఆయన శివభక్తుడు. శివృడౌక్కడే దేవుడని నమ్మి ఆయనతో కూడ నుండెడి మహాశ\_క్తి పార్వతినికూడ భర్తృ సాహ చర్యముచేతనై సను దేవతారూపిణిగ అంగీకరించుట కిష్ట పడని ఏకా న్ల భక్తుడు. ఆయన యెల్లపుడును శివధ్యానము చేయుచు శివమూర్తినే సేవించి ధ్యానించి ఆరాధించు చుండును. పార్స్వవర్తినియైన పార్వతికి ఆయన (పదఓిణ |పణామములను చేయుటలేదు. ఇట్లు యెంతోకాలము గడచినది. వ్వాధుపాదుని ప్రవృత్తిని పలుమారులుగ పరీ **ఓంచి**న పార్వతికి ఆతనియందు అనూయ కలిగి ఆతనితో నేమియు చెప్పజాలక భర్తను చూచి ఆతని ఆట్లు తనను గౌరవింపకుండుట తనకు చిన్నతనముగ నున్నట్లు విజా పించి ఆతనిని చక్క బరుపగోరెను. ఆతనిని చక్క బరచుటకై ఆతనితో సమక్షములో ఈ కొరతను చెప్పకొనుట కార్యకారి కా బాలదని నిర్ణయించుకొనినపుడు తానే ఒక ఉపాయమును చింతించి వ్యాఘపాదుని శికింప చూచెను. ఆసగా తాను (శివుడు) | పత్యేక వ్యక్తిగను తను మహిష [పత్యేక వ్య\_క్తిగసు ఇరుపుర శరీరములు వేరువేరుగ నుండ కుండ ఒక్కటగా సంకల్పించి ఒకే శరీరముగనై చూపటైను. అదియో అర్ధనారిశ్వరరూపము. కుడ్మిపక్కను శివచిహ్నములుగల పురుషన్వరూపమును వామపార్శ్వ మున స్త్ర్ చిహ్నములు గల పార్వతీరూపమునై పరమ శివుడు దర్శసమిచ్చెను. శివుడు వేరుగను పార్వతి వేరుగను

'మాతాపితృభ్యాం జగతో సమో వామార్థ జానయొ నహ్యో దశిణదృక్పాత సంశుచ ద్వామదృష్టయొ'

అని మహామాహాధ్యాయ మల్లినాథ మహానహృదయుని వర్యమీ దివ్య దంపతుల ఆర్థనారిరూపమును న్మరింప చేయుచున్నది. ఈ దివ్యరూపము సేలంజిల్లా తిరుచ్చెం గోడు దివ్యశేత్రమునందు ' కై లాననాథస్వామి' అను వ్యవ హారము కలిగి లోకో త్తర సౌందర్యమును ఫలింపజేయు చున్నది. ఈ నృట్టకి రహన్యము వ్యామ్రామాదుని మనస్సును మరల్పుటయే కాని నందర్భము విషమించినది. వ్యాట్లు పాదుడు ఆచంచలభక్తి మూర్తీభవించిన వ్యక్తి. పరమ శివ్రనియొక్క బ్రామకమాయను వ్యాట్లుపాదుడు తెలిసికొని తన నిశ్చయమును మార్చుకొన నిష్టపడకను పార్వతీదేవి నిర్బంధమునకు బడ్డుడైన తన ప్రభువును చిన్నపరచుటకు

ఇష్టపడకను ఆతడు కామరూపియగుటచే తానే తుమ్మైదరూపమునెత్తి పార్వతీపరమేశ్వర స్వరూపమున మధ్యభాగమును తొలిచి రం(ధము చేసి పార్వతీభాగమును వవలి పరమేశ్వరభాగమును మా[తము చుట్టి [పథ&ిణము చేసి నమస్కరించి నిలచెను. ఈ సంభవము ముందే ఆసూయాపరవశయగు లోకమాతకు మరింత ద్వేష కారణమై ఆత్మాభిమాన దోషముచే వ్యామపాదుని శికించు టకు నిదానమై పరిణమించినది. అంత నామె క్రోడ్డోక ముతో వ్యాఘపాదుని శరీరమందు 'త్వక్చర్మమాంన రుధిరమేదోమజ్ఞాస్నాయువు'లను స్పత్తజీవనాధారములను అపకషికాంప నారంభించెను. ఈ ధాతువులన్నియు [పక్పత్య థిష్ట్రాతియగు దేవియంశములు. ఆమె సంకల్పించినంతట వ్యామపాదుడు నిస్సహాయుడై చేయునది లేక అస్థిగత ్రపాణుడై భారమైన ఆస్థిపంజరము రెండు పాదములపై నిలువజాలక భూమిపై ఒరగి సంహారదశ ప్రాప్తించెను. పార్వతి కింకను 'మరణాన్హాని వైరాణి' ఆనునట్లు క్రోథ ముపనంహారము కాలేదు. 'కఈప్పితార్థస్థిర నిశ్చయం మనః పయశ్చనిమ్పాభిముఖం [పతీపయేత్' అని మహా కవి పార్వతి కిచ్చిన పట్టము మగుపుకు రాలేదు. భక్తుడును అట్టి దృఢనంకల్పుడగుటచే చలింపలేదు.

' గిరయోవారి ధారాభిః హస్యమానా న వివ్యధుః అభిభూయావివ్యననైః యధాధోక జచేతనః'

ఆను నిర్ణయమును (శీ శుక్మబహ్మషి౯ ప్రహ్లాదుని గురించి చెప్పినది భ\_క్తజన సాధారణ్యమనుట న్యాయ్యము.

పరమకారుణికుడగు పరమశివుడు భక్తుని నిన్సహాయ తను సహించలేకను భార్య మౌఢ్యముసు ఖండించలేకను విమర్శించుకొని ఒక నిశ్చయమునకు వచ్చి వెంటనే భక్తుడు పడిపోకుండుటకై పృష్ణభాగమున నింకొక పాద మును 🕟 ఆస్థి పంజరధారణమునకై సృష్టించి గ్రహించెను. వ్యాఘపాదుడంతట భూమిపై పడకుండ అస్థిమా|తావశిష్ట్రివ్యశరీరియై చలించక నిలచెను. పార్వతియు హాతాశయై పరమేశ్వరుని ససూయాదృష్టితో మాడగా పరమేశ్వరుడు ఫార్వతి నోదార్చి భక్తులయొక్క మహిమము నాయమకు చెప్పి సమాధానపర చెను. అల్లేపార్వతీ నమకముననే వ్యాఘపాదుని బిలచి యాతని భ\_క్తికి [పశం సించి ఆతడు పార్వతిని వేరుగా తలచి ఆమెను అవమతిం చుట యుక్తము కాదనియు 'శివశ్శక్త్యాయుక్తణ' ఆమె సాన్సి ధ్యములేక తనకు యొట్టి యోగ్యతయు చైతన్యమును లేదనియు తానును ఆమెయు ' అనన్యా రాఘవేణాహం భాన్కరేణ (పభా యధా' ఆని చెప్పినట్లు ఉభయులు ఏక తత్త్వమనియు రహన్యముసు బోధించి నమాధానపరచి ఆదరించెను. నాటినుండి వ్యాఘసాదుడు ఏకత త్త్వజ్ఞాస ముచే పార్వతి పరమేశ్వరులను సేవించుచుండెను. ఈ కథ చిదంబరకే. తమున నంఘటితమైనది. కాగా నటరాజు దేవుని నన్నిధానమున చాలచోట్ల ఈ కథాజ్ఞాపకమునకై నన్నిథానమున నీ నిద్ధపురుషుల విగ్రహములు (పతిష్టింప బడుచున్నవి. 'నృత్తావసానే నటరాజురాజో సనాదఢక్కాం నవపంచవారమ్! ఉద్ధర్తుకామః ననకాది ముఖ్యాన్ ఏతద్వి మర్శేశివన్ను తజాలమ్' ఆని వ్యాకరణ శాస్త్ర ప్రధమావతార మును సాధించిన పాణిని మహాష్క్ కుపదేశించిన నమయ మీ దివ్యతాండవ (పదోషమే.

తరువాత మూలాలయమున లింగమూ ర్తికి భార్యయగు నొక స్త్రీ దేవత ఆ యాలయ ప్రధమావరణమున పృథ గాలయమున దక్షిణాభి ముఖముగ నుండవలయును. ఈ దేవికికూడ మూలాలయమునకువలె గర్భ గృహము మొద లగు స్థానములుండవలయును. రెండవ ప్రాకారమునగాని ఈ యాలయము నిర్మించబడినయొడల యధావకాశముగ ఆలయముఖము ఉండవచ్చును. తిరువానక్కావల్ (జంబుకేశ్వర కేత్రమున) నందు మూలస్థానము పశ్చిమ ముఖముగను బహిః ప్రాకారమున దేవీఆలయము స్థాబ్ము ఖముగను ఉన్నది.

దేవీమందిరమందుకూడ గర్భగృహమున ఆమ్మవార్ల మూల విగ్రహము తప్ప ఇతర మూర్తులు ఉండరాదు. ఉండే యెడల పవళిలపు ఆమ్మవారి చిస్న విగ్రహము (లోహమయము) మాత్రమొక మూలను ఉండవచ్చును. అచ్చట గానియెడల ఆ విగ్రహము శయనగృహముననే ఉండును. శయనమంటపము ఉండవలసిన ప్రవేశము కూడ శిల్పశాస్త్రమున చెప్పబడినది.

మూలస్థానమునందువలెనే ఆర్ధమండపమున పూజా పరికరములుమాత్రము ఉండవలయును. ఆ ద్వారమున ద్వారపాలకులు స్త్రీ దేవతలుగనుందురు. తక్కిన మహా మండపము మొదలగు మండపములు నంది బలిపీఠము థ్వజము ఉండవలయును. కొన్ని సంహీతల ననునరించి ఆమ్మ వార్లయొదుట నందీశ్వరుని స్థానమున సింహము ఉండుట కలదు. ఈ పృథగాలయ దేవీ మూలవి[గహము నకు ఉత్సవమ్మూర్తి, అవేవిధమున లోహమునందు నిర్మింప బడి ఆది సోమాన్కందుని పార్శ్వమున వేరు పీఠమందు [పతిస్టింపబడుటను ముందో చెప్పియుంటిమి. ఈ దేవి ప్రాయికముగ స్థానకావసరమున ద్విభుజయై యుండుట నం[పదాయము. శివలింగము మూలమూర్తిగలేకున్నను ్రపథాన దేవతగనే (పథాన మూలమూర్తిగ నీ దేవి (పతిష్టింప బడుటయు 'కన్యాకుమారి' జేత్రమువంటి కొన్ని జేత్రము లండు కఅదు. ద్వారమందు లక్ష్మినరన్వతి విగ్రహము లిర్ముపక్కలమండును.

ఇక మూలస్థాన విమాన్మపదక్షిణము. విమాన్మపదక్షిణ ముగా వచ్చినప్పడు విమానమున దఓణ భిత్తియందు విఘ్పేశ్వరునియొక్కయు (పక్కన దఓిణామూర్తి యొక్కయ విగ్రహములు కనుపించును. అట్లే పశ్చిమ పార్భ్వమున విష్ణువు ఉండును. విష్ణుచేవుని వివిధావతార ములలో నేదియేని ఒకటి ఉండవచ్చునని నవీన ఆగ మికులు శిల్పులు తలచుచున్నారుగాని సంహతల నను నరించి చతుర్భుజములతో (శీ విష్ణువు స్థానకావనరమున నుండవలయునని తెలియుచున్నది. ఉత్తరపార్వ్యమున నిట్లే చతుర్ముఖుడును ఆయనకు ప్రక్తన దుర్గాదేవియు దర్శనమిచ్చెదరు. ఇల్లో విమానముయొక్క పై అంతస్తులలో [పథమ తలమందు దిక్పాలకులును దృతీయ తృతీయ తలములందు భిత్తిభాగములందు చెప్పిన దేవతలును కను బడుదురు. ఈ ప్రవడిణముననే ఉత్తరభాగమున గర్భ మందిర ఆర్ధమండప సంధి (పదేశమునకు నమముగా దమ్యిముఖముగ (సోమస్మాతము కెదురుగ) ఒక చిస్ప ఆలయము ఆందు (పమథగణమునకు చేరిన చండిశ్వరుని మూర్తియు ఉండును. భక్తులు విమాన్మపద\$ణముగా వచ్చునప్పడు చండిశ్వరుని ఆలయమునకు పచ్చి చండి శ్వరుని సేవించి [పద&ణముసు పూ\_ర్తిచేయక తె**రి**గి వెసుకకు మరలిపోయి దేవదర్శనము చేసికాని తిరిగి పౌవలయునసుసది శాస్త్రవిధి. చ<mark>ండి</mark>శ్వరుని సేవించునప్పడు ముందుగా రెండు చేతులను కలెప్ కరతాలధ్వనిని మృదువుగా చేసి ధ్యానయోగముననుండు చండిశ్వరుని [పళోధము చేయువలయునని కొందరందురు. ఆట్లే చండి శ్వరునిపై ఒక నూలుపోగు**ను పే**యుటయు ఆచారము సందు కలదు. ఇందుకు ఆధారమును ఆనేక విధములుగ చెప్పటకలదు. కరతాలధ్వని కల్పించుట నమాధి నిమ్మని కలవర పరచుట యూక్తముగా లేదుగనుక చేతులు కలుపుట యనునది శబ్దముచేయుటకు కాదనియు చేతు లును రేంటినీ కలిపి దూసిసట్లు భావసచేయుటకనియు ఆట్లు చేతులు దులుపుట యనునది శివ్మదవ్యమును యేవిధముగానైనను తమకు చేరకుండునట్లు నన్నిధినుండి యేపదార్థమును తీసికొనక యుండుటకు జ్ఞాపకమనియు కొందరు చెప్పటకలదు. అట్లే మాలుపోగును తాము ధరించిన వస్త్రమునుండి తీసివేయుటకును మూలము నిట్లని చెప్పటకలదు. శివమందిరముసకు పచ్చెడి సందర్భ ములో నన్నిధిలో డిపారాధనము చేయుట విధియనియు దీపారాధనమునకై నూనె ప్రత్తి వర్తిక తెచ్చుటకు ఆవ కాశము లేనప్పడు తైలమును విడచి ఆశక్తులగువారు (పత్రి వత్తులనుతెచ్చి పమిదలలో వేయుచుండిరనియు ఆయాచా రము (కమమున ఒకరినిచూచి మరియొకరు వస్త్రపునూలు

పాగును తీసి వేయువరకు గతానుగతికము**గా అలవాటున** వచ్చినదనియు కొందరు చెప్పటకల<mark>దు.</mark>

తరువాత విమాన ప్రదక్షిణమున చండికేశ్వరుని దాటి వెనుకకు మరలిపచ్చినంతట దక్షిణమున నృత్తగణపతి వైర్యుతిమూలను మూలగణపతి వాయువ్యమూలను నుబ్రహ్మణ్యులు అచ్చటనే శాస్త్రయను మూడు దేవతల అలయములు కలవు. తిరిగి ప్రదక్షిణవశమున వచ్చి నప్పడు ఈశాన్యమూలను భైరవాలయము కలదు. గోవుర మునకు వెలుపలి భాగమున ద్వారపార్శ్వములందు గణపతియు సుబ్రహ్మణ్యుడును ఉండవలయును. ద్వితీయ పాకారాదులందు నందికేశ్వరుడు ఉండవలయును.

పైన చెప్పబడిన మూర్తులేగాక (సంహతో క్షములు కాక పోయినను) శివభక్తుల బెంబములు విమాన ప్రదక్షిణములో ఉత్తరముఖముగ మండపమునందు ప్రతిష్ఠింపబడుచు వచ్చుచున్నవి. వీనిలో ముఖ్యమైనవి, అప్పర్, నంబంధర్, నుందరర్, మాణిక్యవాచకర్ సలువురు మహాభక్తులు 'నాల్వర్' అను ప్రసిద్ధిగల్లియున్నారు. తక్కినవారు నాయన్మారులని పిలువండడెడివారు పైనలుగురితో చేర్చి పీరు ఒకలెక్కకు ఆరువదిమూడుమంది కలరు. వీరం దరును నిలచునియోయుండుట ఆచారమందున్నది.

జే[తమాహాత్మ్య రీతిగ [పసిద్ధ జే[తములలో నుండెడి మూర్తులాపేరు లీ[కింది విధముగనున్నవి.

్శికైలము: మల్లికేశ్వరస్వామి - భమరాంణ కాళహస్తి: కాళహస్తిశ్వరుడు - జ్ఞాన[పనూనాంబిక తెరువణ్ణామలై: ఆరుణాచలేశ్వరుడు - ఆపీతకుచాంబికా తంజావూరు: బృహదీశ్వరుడు - బృహన్నాయకి కుంభకోణము: కుంభేశ్వరుడు - మంగళాంబికా కంచి: ఏకాంబలేశ్వరుడు - కామాశీదేవి పంశవధోశరరుడు )

తెరువైయారు: పంచనదేశ్వరుడు } మంగళాంబికా పంచాపగేశ్వరుడు

మధుర: నుందరేశ్వరుడు - మీనా & దేవి రామేశ్వరము: రామలింగేశ్వరుడు - పర్వతపర్ధని జంబుకేశ్వరము: జంబుకేశ్వరుడు - అఖిలాండేశ్వరి వారాణని; విశ్వనాధుడు - విశాలా &

చిదంబరము: చిదంబరేశ్వరుడు } శివకామేశ్వ**ి** 

తిరుపతి: కప్లేశ్వరుడు - కామాశిదేవి తిరుచినాపల్లి: మాతృభూతేశ్వరుడు -సుగంధకుంతలాంబికా వృద్ధాచలము: వృద్ధగిరిశ్వరుడు - వృద్ధాంబికయు బాలాం బికయు నిరువు**రు** దేవులు కలరు.

తిరుసల్వేలి : సల్లెయప్ప**్** కాంతిమతిదేవి శాలివాటిశ్వరుడు } కాంతిమతిదేవి శుపిండమను మలయాల జేత్రమునందు మూలమూ ర్తి యగు శివలింగముతోపాటు ట్రాహ్మవిష్ణవులుగూడ కలిగి శివకేత్రముగ ప్రసిద్ధిచెందినది కలదు.

హరిశాంకరరూపము లేక హరిహర రూపముకూడ ఆగమ సిద్ధమగు దేవతా స్వరూపము. 'శంకరనారాయణన్ కోవిల్' అను దివ్యకే.[తముగ నీయర్చాబింబము [పతిస్థింప బడి ఆరాధనము ననున్నది. హరిశాంకర మూ ర్తియనగా ఒకే వి[గహమున ఆధ్ధనారీన్వరూపమువలె ఒక [పక్కను విష్ణు చిహ్మములతోను రెండవ [పక్కను శివచిహ్మములతోను ఈ మంగళమూ రై సేవనిచ్చుచుండును.

మరియు భక్తుల యభిష్టము ననుసరించి పరమ శివుని వివిధలీలనుబట్టి ఆయన మూర్తులను నిర్మించి ఆరాధనము చేయవచ్చును. అమరసింహుని ఈశ్వర పర్యాయము లను తెలకించినంతట ఈశ్వరుని యొక్కయు పార్వతి యొక్కయు దివ్యలీలలను స్థూలముగ (గహింపదగునని ఆవివరము (కింద పొందుపరుపబడినది.

' ఈశ్వరశ్వర్వ ఈశానః శంకరశ్చండ్ శేఖరః భూతోశః ఖండపరశుః గింత్ గిరిశోమృడః మృత్యుంజయః కృ త్తివాసాఃపినాకి బ్రమధా ఒధిపః ఉండు కపర్దీ శ్రీకంఠః శితికంకఃకపాల భృత్ వామడేవో మహాదేవో విరూపాకః త్రిలోచనః కృశానురేతాః నర్వజ్ఞో ధూర్జటిః నీలలోహితః హరః న్మరహరోభర్గః త్ర్యంఖకః త్రిపురా నైకః' గంగాధరో ఒన్ద కరిపుః క్రకుంధ్వంనీ వృషధ్వజః వ్యోమకేశోభవోభీమః స్థాణారుడ్ ఉమావతిః ఆష్టమూ రైరహిర్బుద్మో బ్ర మహాకాలో మహానటః' పార్వతీదేవిని గురించిన చరిత్రము.

' ఉమా కాత్యాయనీ గౌరీ కాలీ హైమవతీశ్వరీ శివాభవానీ రుబ్రామీ శర్వాణి నర్వమంగళా అపర్జాపార్వతీ దుర్గామృడానీ చండికాంబికా ఆర్యా బాజాయణి చైవగిరిజామేనకాత్మజా' మరియు

కామా నకమూర్తి, గజాసురసంహారమూర్తి, కాలా రి మూర్తి, త్రిపురా స్థకమూర్తి, శరభమూర్తి, ట్రహ్మశీర శ్రేతృ మూర్తి, భైరవమూర్తి, మొదలగు పేర్లతో ఆగమములందు రూపధ్యా నములను చూడవచ్చును. ఇవి సంహారమూర్తి భేద ములు. ఇట్లే చండిశాను గహమూర్తి విష్ణ్వవను గహమూర్తి, నందీశాను గమూర్తి, విశ్వేశ్వర ప్రసన్నమూర్తి, కిరాతాజు జాన మూర్తి ఆను పేర్లతో ఆను గహమూర్తి రూపములును నృత్త మూర్తి రూపములును ఖ్యాఖ్యాన దశిణామూర్తి జ్ఞానదశీణా మూర్తి రూపములును ఖ్యాఖ్యాన దశిణామూర్తి మొదలగు పేర్లతో దశీణామూర్తి భేదములును కుండలామూర్తి దశీణా మూర్తి రూపములును, గంగాధర, ఆర్ధనారీశ్వర హర్యధకా మూర్తులు కల్యాణ నుందర వృషభవాహన విపాపహార మూర్తులు నబ్యోజాతాది మూర్తులు యొన్నియో శిల్పశాస్త్ర ములందు ఆగమములందు ఉపదేశింపబడినవి.

మరియు దుర్గా చామండిశ్వరి (మారియమ్మన్) భ(ద కాళి పుహిషానురమర్షనీ మొదలగు ప్రేచేవతలు దిక్పాల కులు కలరు. నవ్తర్వలు నాగయక గంధర్వ సిద్ధవిద్యాధర రుకాది వి(గములక్కడక్కడ ఉండవచ్చును.

ఇంకను కైవాగమది‱ితులగువారు ఆరాధించుచు వచ్చైడి |పాచీన స్థలములలో నవ్మగహపూజయు కనబడు చున్నది. నవ్వగహమండపము ధర్మశాస్త్రములలో ఒక తీరుననే చెప్పబడియుండినట్లులేదు. శైవాగమనంహ తలలో సూర్యచం[దులు |పత్యేకముగ ఒక నియత స్టాస మందు చెప్పబడుచు వచ్చిరి. కొన్నిసందర్భములలో శని భగవానునకు స్థానము కలదని తెలియుచున్నది. ధర్మ శాస్త్రాక్షరీతిని సమ్మగహమండలము ఆగమమందుసట్లు లేదు, అందునుగురించి పెద్దలు నిర్ణయించవలయును. ఐకే (పసిద్ధములగు దివ్యస్థలములందు శైవకే(తములలో నవ్యగహములకొక స్థానము ఒకే మండపమును కానవచ్చు చున్నది. నవ్వగహ క్రపతిష్ఠ ఒకేమండపమున చేయుటకు శాస్త్రమందాధారము కలదా యని వైష్ణవాగసుములందు విచారించినప్పడు (పస్తావము వచ్చుటయు నమయాను కూలముగ నమాధానము చెప్పటయు మాత్రమే నా ఆను భవమున నున్నది.

ఈ మండలముకూడ చతుర్మముగను వృత్తముగను రెండువిధములుగ ఆచారమందు కనుబడుచున్నది. చతు ర్మమండల పక్షములోకూడ మధ్య సూర్యుడును చుట్టి యొనిమిది [పక్కలను, తక్కిన [గహములు యొనిమిది నూర్యునికభిముఖముననుండు పద్దతి ఒకటయు ధర్మశాస్త్ర రీతిని ఆయావైపుచూచు బహర్ముఖముగనే ఉండుటయు రెండువిధములుగ నున్నది. అట్లే నవ[గహముల స్టాసము కూడ కొంత మార్పుతో అనుభవమందున్నది. ఇట్లే పృత్త మండల స్థితియు కలదు.

శనిభగవానునకు విశేషడుగు మహిమను కారైక్కెల్ పట్టణ నమీపమున 'తిరునల్లార్' అను కేత్రమున విశేష ముగ పూర్వకాలమునుంచి ఆ [పాంత్యపు [పటలు అనుభ వించుచున్నారు. 'తిరునల్లార్' అను శబ్దము నలచ(కవ రై పేరుకు నంబంధించినట్లు చెప్పదురు. మహాభారత [పనిద్ధు డును షాడశచ(కవర్తులలో నౌకడునునైన నలచ(కవ రైని చాలాకాలము బాధించిన శనిభగవానుడు నలచ(కవ రైని వదలిపోయిన కే.తమీ ఈ 'తెరునల్లార్' అనునది అచ్చటి వ్యవహారము ఇచ్చట శివభగవానుని అలయము. అందు సవుగ్రహమండవము కలదు. ఇందలి సవుగ్రహములలో శని భగవానునకు విశేషముగ పూజలు తిలోదన నివేదనము మొక్కుఐళ్లు చిరకాలమునుండి దినదినాభివృద్ధిగ జురు గుచు వచ్చుచున్నవి.

### ఆలయమందలి దేవతల సంగ్రహము

- మూలస్థానము: గర్భగృహము-లింగదూర్తి. అద్ము వార్లు. భోగశ క్రి-లోహబింబము - పదళిందు సేదకు వేంచే పించదేగన విగ్రము.
- 2. ఆర్థమండపము: (పూజా పరిశరములు.) ఈ (రెండు ప్రవేశములందును ఆర్చకులుమాత్రము నంచరించ వచ్చును. పరిచారకులు ఇతరులు పోరాడు.)
- 3. మహామండపము: ద్వారపాలకులు, గణపతి నుట్ట హ్మణ్యడు (శైలబెంబములు) (చేపి సహాతముగాని చేపి రహితముగాని)

దక్షిణమున నుత్తరము చూచునట్లుగాని తూక్పును దూచుచున్నట్లుగాని సామాన్కందుడు, అమ్మదార్లు, చంద్ర శేఖరుడు, ప్రదోషనాయకుడు ఆడ్ర్రదేవుడు (లోహచింబ ములు, దక్షిణమున నుత్తరాభిముఖముగా అరువదిముగ్గురు నాయన్మారులు. (విమాన్సపదక్షిణములో) యెడమ మంటప మున సుత్తరముఖముగ నటరాజస్వామి దేవీ నహతముగ (లోహచింబము) సుబ్రహ్మణ్యడుకూడ కలరు. వైర్యుతి మూలను గణపతి వాయవ్యమూలను సుబ్రహ్మణ్యుడు ఆచ్చటనే శాన్వదేవతల శిలావి(గహములు (ఆలయములందు విమాన్సపదక్షిణమునందే) ఉత్త రము న చండికోశ్వరాలయము శైలబింబము (దక్షిణమున చూచునట్లు)

ఈశాన్య దిక్కున బైరవుడు (తూర్పుగాని దక్షిణముగాని చూచునట్లు)

- 4. ఆరుకాళ్ల మండవమున సందేశ్వరుడు బలిపీఠము థ్యజన్నంభము.
- 5. గోపుఠము లోపలి భిత్తియందు నూర్యచం(దులు శవైశ్చరుడు. గోపురబహిఃపార్శ్వమున గణపతి నుట్ట హృణ్యులు ద్వారపాలకులు.
- 6. దక్షిణాభిముఖముగ అమ్మవార్ల పృథగాలయము ఆర్ధమండపము మహామండపాడులతోనహా సంది లేక సింహము బలిపీఠము ధ్వజము మాకారగోపురము.

భోగమూర్తిని ఆస్త్రమూర్తిని తప్ప తక్కిన మూర్తులను పరిచారకులు వెంచేపుచేయవచ్చును. మహామండపమునకు వెలుపల భక్తకోటి నంచరించ వచ్చును. (పదోషమూర్తి విషయమును అంతియే.

ా సోమాన్కందుడు (త్యాగరాజమూర్తి) బ్రహాహనాయకుడు చం[దశేఖరుడు నుబ్రహ్మణ్యుడు నటరాజమూర్తులు నిర్యో త్వవములందును విశేషాత్సమములందును గ్రామవీధి (భమ ణములకు వినియోగింపబడుచుందురు. కల్యాణోత్సవ కాలములందు సోమాన్కంద విగ్రహమునందలి ఉమాదేవికి ప్రక్కనుండెడి దేవికికూడ మాంగల్యధారణముకలదు. ప్రాకారమునకు వెలుపల ఆవకాశము ననునరించి పుష్కరిణులు ఉద్యానములు దిగుడు బావులు మండప ములు యెన్నియో నిర్మింపబడవలసినట్లు నంహితలందు విధింపబడినది. గొప్పక్షేతములందు ఆట్టివి కలవు.

శాస్త్రమర్యాద యొంతయో తీర్చి దిద్దబడిన రీతి బహు 1పకారములుగ ఆరపబెశమందు ఆనుష్టానమందున్నందుకు మనమా మహానీయుల కెంతయు ఋణపడి యున్నా మనుటలో ఆకేపములోదు. ఆం(దరేశమున ఆగమోక్త పూజావిధానముకూడ క్రూనము చెందుటకు ఆగమోక్త ఆలయ శిల్పమె కానరాకుండుటవలన నని యనుమూనించ వలని వచ్చుచున్నది. ఐనను ఒక నియమిత శిక్షణములో మన ఆం(ధావని యందలి శైవాలయములు నిర్వహింప బడి ఆ విధి ననుసరించి పూజాదులు జరుపబడుచు భక్త జనుల నాకష్ణంచుచున్నవనుటలో విబ్రతిపత్తి లేదు. ఉత్తరోత్తర మభివృద్ధి కాంకణియమైనది.

## కో పఫలము

ಬುಲುಸು - ವೆಂಕಟರ ಮಣಯ್ಯ

భారతదేశంలోని (పధానక్షితాల్లో కాశిలేక వారణాని చాలా ముఖ్యమైనది. ఈ క్షేతంలో మరణించినవారికి ముక్తి కలుగుతుందని 'కాశ్యాం తుమరణాన్ము క్తిం!' అను ఆర్యో క్రియే తెలుపుతూ ఉంది. పావన గంగానవంతిలో స్నానం చేస్తేనే మనన్సుకు ఒక విధమైన నంతృష్తి కలుగు తుంది. పైచోట్లనుంచి వచ్చేవారు ఆక్కడ నుఖంగా జీవించడానికి అవకాశాలు ఎక్కువ. పూర్వం ఆక్కడ మున్నూట అరమై నుతాలు ఉండేవట, రోజుకు ఒక నుతంలో భోజనం చేశినా ఏడాది నిర్విచారంగా కాలం గడపవచ్చును. అంతేకాకుండా అక్కడ ఉన్నవారందరూ ధర్మబుద్ధికలవారు. ఇంటికి వచ్చిన ఆతిధిని తిరన్క రించడమనేది వారికి తెలియనే తెలియదు.

(పాచీసకాలంలో ఆహ్హాదశపురాణాలూ, మహాభారతమూ రచించిన (పసిద్ధమహర్షి వ్యాసుడు తన పదివేలమంది శిమ్యలతోనూడా అక్కడ సుఖంగా కాలం గడవుతూ వుండేవాడు.

గంగానదిలో త్రిషవణ స్నానాలూ చేయడం, శిమ్యలకు శివధర్మాలను బోధించడం, లింగార్చన చేయడం, మాధుకర వృత్తివల్ల వచ్చిన ఆహారాన్ని భుజించడం, ముక్తిమండప మధ్యను పురాణం చెప్పడం, పంచాకట్ మంత్రాన్ని జపిం చడం, ఆయన నిత్యకృత్యాలు.

ఈవిథంగా చాలా కాలం గడిచింది. వేదవ్యానుడు చీనూ, చి.తాలేకుండా నిర్విచారంగా కాలం గడుపుతూ పున్నాడు. అప్పడు పరమేశ్వరుడికి ఇతని భ\_క్తిని పరీశించ వలెననే కోరిక కలిగింది. ఆయన అన్నపూర్హాదేవిని పిలిచి "ఈ మహామునికి ఎట్టికష్టమూ లేకుండా ఇన్నాళ్లవరకూ నీవు ఆహారం ఇన్నున్నవుకదా! ఇతనికి కాశీమీద నిజమైన భక్తి వున్నదో లేదో ఆని నాకు నందేహంగా వున్నది. ఇతనిని పరీకచేసి, ఆ నంగతి తేల్చుకోవాలి. రెండు, మూడు రోజులదాకా, ఇతనికి ఎవ్వరూ భికం పెట్టకుండా వుండేటట్లు చేయ్యాలి" ఆని కోరాడు. ఆ దేవి "చిత్తం. అలాగే చేస్తాను" ఆని అంటూ ఆ నగరంలోని గృహామ్థుల యొక్కయా, గృహ్యబలయొక్కయా మనమ్సలలో ఆమె ప్రవేశించి, భికము పెట్టకూడదనే బుద్దిని వుట్టించినది.

వేదవ్యానుడు కాలోచితకృత్యాల సన్నింటినీ ముగించు కుని, ఆరుణోదయానికి ముందుగానే చ్యకపుష్కరిణీ నరన్సులో ఆఘమర్షణస్నానం చేసి, సూర్యుడు ఉదయిస్తూ వుండగానే దర్శించి, సంధ్యావందసం చేసి, అష్టాత్తర గాయ్మతిని జపించి, ఆగ్ని కార్యమునూ, శివపూజనూ నిర్వర్తించి, ముక్తిమండపంలో కూర్చుండి మధ్యాహ్నం వరనూ శివపురాణాన్ని పఠించాడు. తర్వాత తన శిష్యులం దరి**తోనూ రకర**కాలయిన పా<sub>త్ర</sub>లనూ, ఆకులనూ సంగ్ర హించుకుని భిక్షకు బయలుదేరాడు. పైలుడు, సుమంతుడు జైమినుడు, వైశంపాయనుడు మొదలైన శిమ్యలతో ఆ మహాముని బయలుదేరి, ఆ యూరిలోని వేర్వేరు వీధులకు వారివారిని పంపి, తానౌక పీథికి టైకమునకు పోయెను. అతడు ''భికౌందేహి'' ఆని యనుచూ భిక్షము యాచింపగా, ఒట్టుపెట్టినట్లు ఒక్క మూత్తయిదువయు పిడికొడన్నము పెట్టలేదు. ఒకామె 'ఇంకావంటకాలేదు' అన్నది. మరొక ట్ర్ 'పోయి మళ్లీరండి' అని ఆన్నది. ఇంకొకతె '' ఈరోజు

మాయింట్లో తిథి. భిక్తంపెట్ట వీలులేదు' ఆన్నది. కొందరు తలుపులు తెరవనేలేదు. మరికొందరు వీరినిచూస్, తెరచి వున్న తలుపులు మూసుకుని వెళ్లిపోయిరి. దురదృష్ట వంతుడు ధనాన్ని నంపాదించలేనట్లు వ్యాసమహర్షి భివాన్నాన్ని సంపాదించలేక, విచారంతో బనకు మరలి పాయాడు. అతడు బసకు వచ్చేనరికి కొందరు శిష్యులు అక్కడ కనబడ్డారు. వారినిచూచి ఆతడు " నాయనలారా! ఈ దినం యీ నగరంలో మీకు భిక్ష దొరికిందా, లేక నావలెనే ఉత్తచేతులతో తెరిగివచ్చారా? ఏమాం, వెలవెల పౌతూవున్న మీ ముఖాలుచూస్తే మీకున్నూ భిక్షం దొరక లేదనే తెలునున్నది. మీ పాత్రలు శూన్యాలుగానే ఉన్నవి. మనకు భిక్తం దొరకకపోవడం చాలా విచ్మితంగా ఉన్నది. కరపు సంభవించినను, ఇళ్లుకాలిపోయినను, ఆశౌచము నంభవించినను, పత్పకార్యము జరగవలనియున్నను, ఆ పూట గడచుట కష్టముగా ఉన్నను, భిక్షముపెట్టక పంపి వేయవచ్చును. కాని - అట్టి వేవియునులేని ఇళ్ల లో గృహస్థులు మనకు ఏమ్మాతము పెట్టక పంపివేయుట ఆశ్చర్యకరంగా ఉన్నది. చతుర్విధ పురుపార్థాలకూ నిలయ మైన యీ మహానగరంలో భిక్ష పుట్టకపోడు. ఈవిధంగా జరగడానికి కారణమేమైనా ఉండాలి. మీరు దాన్ని తెలుసుకునిరండి " అని తన శిమ్యలను వ్యాసుడు నాలుగు వైపులకున్నూ పంపించాడు, వాళ్లు ఆ పట్టణమంతా తిరిగి, ఎక్కడ చూచినా (పజలు ఆనందంతోనూ, భ\_క్తి (పపత్తుల తోనూ వుండడం చూచి చూచి, తిరిగివచ్చి ఆ విషయాన్ని గురువుగారికి తెలియజేశారు.

వారి మాటలను శ్రద్ధగా ఏని ''నరే! మసమేం చెయ్య గలము? సాయంకాలం కావస్తూవుస్పది. ఈ రోజు ఉపవానం వుండవలసినదే! ఇకమీద మనకు భిక్తం పెట్టే వారుండరు. రేపటి సంగతి చూచుకుందాము '' ఆని పలికినాడు. మర్నాడు తెల్లవారుజామునే లేచి కాల్య కృత్యాలూ మున్నగు వానిని తీర్చుకొని, ముక్తిమండపంలో మధ్యాహ్నంవరకూ పురాణం చెప్పి మామూలు బ్రహరం శిమ్యలతోకూడా భిక్కు బయలుదేరాడు. కాని, ఆ దినం కూడా ఎక్కడా భికుం దొరశలేదు. పట్నంలోని బ్రాహ్మణు స్త్రీలందరూ ఏదో ఒకసాకు చెప్పి, ఏమీ యివ్వకుండానే పంపి వేశారు. అందువల్ల వ్యాసమహర్షికి విపరీతంగా ఆక ైడివారిపై కోపం కలెగింది. ఆ కోపంతో ఆతడు తన భిజాపాత్రమ నట్టనడిపిధిలో పగులగొట్టినాడు. అంతేకాక " కాశీలో వున్నవారికి ధనం అధికంగా వున్నది; విద్యకు లోపంలేదు. మోకము హన్హగత మయివున్నది. ఆ ధన, విడ్యా, ఘోక మదములచే గర్వించి మావంటి నన్యాసులను లెక్క్ వైయ్యకుండా పున్నారు. వీళ్లకు తగిన శాస్త్రి చెయ్య వలస్థిక్ష్మన్ ్లంటా 'ఇక్కడ మూడుతరాల వరకా ధనంగాని, విద్యకాని, మోకంకాని లభించకూడదు' అంటూ శాపజలాన్ని చల్లదలచి ఉండెను. నిజిమే! అకలి దప్పలచే అమితంగా (శమపడిన వ్యానుడు ఆ నమయంలో చేయదగినది యిదితప్ప మరొకటి విమున్పది?

వ్యానమహర్షి శాపోచకాన్ని జిల్లడానికి సిద్ధంగా వున్న నమయంలో పార్వతీదేవి—అంటే విశాలాజీదేవి ఒక సామాన్య బ్రాహ్మణవనితగా మారి ఒక యింటి తలుపు తెరుచుకొని గుమ్మంలో నిలిచి, కొంచెం దూరంగా వున్న— శపింప సిద్ధంగావున్న-మహామునిని చేతి సైగ చేసి పిలిచి, అతడు దగ్గరకు వచ్చిన తర్వాత ఇట్లు పలికినది:—

'' ఏమయ్యా! నీవు పెన్దమునిగా కసబడుతున్నావు. కాని, నీకు అణు మాత్రమైనా శాంతం వుస్పట్లు కానరాదు. నీకు పాట్టనిండుగా తినడానికి భివాన్నం లభించకపోగా—ఆ ఆకలికి సహించక, కోపం చెంచడం ధర్మమేనా ? పిడికెడు నెవ్వరి ధాన్యం ఆహారంగా (గహంచీ, కేవలం ఆకులూ దుంపలూ తినీ—ఘోరతపస్సులు చేస్తూ శాంతమూర్పలెన మునులకు నీపాటిజ్ఞానం లేకపోయిందా? వాళ్లెవ్వర్కూ ఎప్పడూ అశాంతినిగాని, కోపాన్నిగాని, పొందలేబే! వాళ్లకు నీపాటిజ్ఞానం లేదనుకున్నావా! కస్పతల్లి ఎటువంటతో, ఉస్ప పూరూ ఆటువంటిదే! దానిని ఎంతో గౌరవంతో చూడాలి. ఆందులోనూ మహాక్ష్తమూ, శిఫునికి అత్యంత స్ట్రితి దాయకమూ అయిన కాశీ ఔతంమీద కోపించడం ఎంత మాత్రమూ తగదుకదా! ఆయితేనేమి! నీవు బాహ్మణుడఫా, మునీశ్వరుడపూ కాబట్టి నీమాట చెల్లుతుంది. ఆకలికో బాధ పడుతున్న నిస్సు ఎక్కువ తక్కువ లాడడం భావ్యం కాదు. నావంటి గృహాణులు నిన్ను గౌరవించాలి; కాని తప్పలెన్స్టి నిందించకూడదు. మాయింటికిరా, భోజనం చేశాక కొన్ని నంగతులు తెలియ జేస్తాను; లెమ్ము.

నాభర్త వైశ్వదేవం మొదలైన కర్మకలాపాన్ని పూర్తి చేసుకుని అతిథిరాకకే ఎదురు చూస్తున్నాడు. ఎలాంటి క్లిష్టపరిస్థితులు నంభవించినా నరే-అతడు, అతిథి తన స్థక్కను కూర్పుండకపోతే భోజనం చౌయ్యడు. నీవు గంగానదికి పోయి ఉపన్పర్మ చేసుకుని శియ్తుంగా రా. ఆలన్యం చెయ్యబోకు, నా భర్త చాలా నుకుమారి, ఆకలికి నహించలేడు. భాలావేళ అయిపోయింది కూడాను". అని

కర్ణామృత ప్రాయంగా పున్న ఈ మాటలు వినేనరికి వ్యావమహర్షికి ప్రాణాలు లేచివచ్చినట్ల నిద్ధించింది. అతడు నంతోపంతో ఆ ముత్తయుదువను చూచి "అమ్మా! ఈ రీతిగా ఆప్యాయంగా పలికిన నీవెవ్వరవు? నేను ఎంతో కాల-నుంచి యా మహాపట్నంలో పుంటున్నానుగాని, యొప్పడూ నిన్ను చూడడంలోదు. నువ్వ సాకాత్తూ ఆ ఆస్మహ్హర్హాదోవివలెనే నాకు కానవస్తున్నావు. నిన్ను చూడడంవల్లనే నాకు ఎంతో సంతృప్తి కలుగుతూ వున్నది.

అమ్మా! నేను, నీవు చెప్పనట్లుగానే చేసి శ్మీమంగా రాగలను. కాని, ఒక వంగతి నా మనస్సుకు చాలా అందోళనను కలిగిస్తూవున్నది. నా చపల న్వభావాన్ని మన్నించి, నీవెవ్వరో ముందు చెప్పము" అని ఆడిగాడు. ఆమె "అయ్యా! విని, ఊకొట్టేవారు ఉంటే చెప్పడానికి ఎంతో విషయం ఉన్నది. దాన్ని చెప్పడానికి ఇది నమయంకాదు. నీవేమో ఆకలితో చాలా బాధపడుతున్నావు. నీవు ఖోజనం చేసి, సుఖంగా కూర్చున్న తర్వాత విషయాన్నంతటినీ వివరించి తెలియజేస్తానుకదూ! వేళ దాటిపోతూవున్నది. వేగంగా నదికి వెళ్లిరా." ఆని నమా ధానం ఇచ్చినది.

ఆప్పడు వ్యానమహాముని '' ఆమ్మా ! నా దొక్కమనవి. ఆకలితో భాధంకడుతున్న వాడను నేనౌక్కడనే కాదు. నాకు పదివేలమంది శిమ్యలున్నారు. వారందరికీ రెండు రోజుల నుంచీ తిండిలేదు. మేమందరమూ |పతి దినం కాల్య కృత్యాలు నిర్వర్తించుకుని కఠమూ, కఠవల్లీ పారాయణ చేసుకుంటూ మధ్యాహ్నకాలంలో భిజానికి బయలుదేరి వెళ్లి, వివిధాలయిన ఆహార పదార్థాలనూ, ఆన్నమునూ తెచ్చి, మా ఆశ్రమంలోని పాపాణమంటపం మధ్య రాశిగా పాస్తాము. తర్వాత, కలిసి మెలిసివున్న పదార్థాల నన్నిటినీ వేర్వేరుగాచేసి, వాటిలో నగం ఆతిధ్యభ్యాగతులకోనం వేరే పాత్రల్లో ఉంచివేసి, తక్కినది జ్యేష్ఠానుక్రమంగా భోజనం చేస్తాము. చాలాకాలంనుంచీ యీ విధంగానే జరుగుతూ ఉన్నది. కాని, ఏమి కారణమో ఏమో - బోధపడకుండా వున్నది. నిన్నటినుంచి మేమున్నిటుపవానమే! మాలో ఒక్కరికీకూడా పిడికొడన్నమయినా లభించడంలేదు. నా శిమ్మలంతా కడుపులు చేతులతో పట్టుకుని 'అస్నమో రామచం(దా' అని ఆకలితో బాధపడుతూ వుండగా, నేనొక్కడనూ, నీయింటికి విందారగించడానికి ఎలా రాగలనో నీవే ఆలోచించు. వాళ్లను విడిచిపెట్టి నేను రాలేను, కమించు. నిస్పటివలెనే నేడున్నూ ఉపవా నంతోనే గడవనీ, విశ్వేశ్వరునీ నంకల్పం యొలాఫుంటే ఆలాగే జరుగుతుంది. మనం ఏంచేస్తాము?" అని తన అనంగీకారాన్ని మృదువుగా వెల్లడించాడు.

ఆప్పడా ముత్తయిదువ మొల్లగా నవ్వి "ఆయ్యా! నీవు విచారించ నక్కరలేదు. నీవు నీ శిమ్యలందరితోనూ మా యింటికి ఆతిథ్యానికి రావచ్చును. ఎందరు ఆతిథులు వచ్చినా నరే, కోరిన పదార్థాలను ఆన్నింటినీ పెట్టగలను. నీవు ఎంతమాత్రమూ నంకోచింప నక్కరలేదు. అలన్యం చెయ్యకుండా నీవు నీ శిమ్యల నందరినీ తోడ్చుకొనిరా" ఆని పలికినది.

వ్యానమహర్షి శిమ్యలతోకూడా, గంగానదికి ఫ్లోయి ఉప న్పర్న—ఆంటే స్పానము చేసుకుని శ్రీమంగానే, ఆ ముత్త యదువ యింటికి రాగా, ఆమె వీరందరినీ గౌరవంగా లోపలికి తీనుకునిపోయి మిక్కిలి విశాలమైన భోజనశాలలో వేడివేడి పదార్థాలు వడ్డించబడి సిద్ధంగాపున్న ఆకులముందు పంక్తులు తీర్చి కూర్చోపెట్టినది. ఆప్పడా గృహయజమాని-సాజాత్తూ పరమేశ్వరుడే అనేభావం కలిగిన్నూ ఉన్న మహా తేజశ్శాలి—పంక్తి నడుమకువచ్చి, ఆపదార్థాలను అతిథులకు ధారాదత్తం చేశాడు. తర్వాత ఆయనకూడా వారితోపాటు కూర్చుని, తనకు గృహిణి వీవనతో వినరుతూ సేవచెయ్యగా భోజనంచేశాడు. మునులందరికీ మొదట వడ్డించిన పదార్థాలే సరిపోయాయి, ఎవరికయినా పదార్థం కావాలని మనస్సులో తోసైనే నరి——ఆది ఆకులో పుండేది. ఈ సంఘటనకు ఆందరూ ఆశ్చర్యపోయారు. అందరూ పాట్టలుబ్బేటట్లు భోజనంచేశారు.

భోజనానంతరం ఆ గృహయజమాని ఆస్థానమండపంలో సుఖాసినుడయి వ్యాసమహర్షిని రప్పించి, ఒక ఆననంపైని కూర్చుండగోరెను. ఆ సమయానికి ఆతని ధర్మపత్నికూడా అక్కడికివచ్చినది. గృహస్థు కనుసైగ చెయ్యగా ఆమె వ్యాసునితో ఇట్లన్నది....

"ఆయ్యా! నీవూ, నీ శిమ్యలూ నమృద్ధిగా—కావలసిన పదా రాలతో భోజనం చేశారా ? పిలుపు అంవకుండా ఎక్కడన యినా - ఏ ఒక్కరయినా ఉండిపోలేదు కదా! నీశిమ్య లందరూ వచ్చినటైగదా!"

ఆమె యలా ఆడగ్గా వ్యానుడు '' అమ్మా! మేమందరం ఏమాత్రం నంకోచంలేకుండా వివిధపదార్ధాలతో నీవు పెట్టిన విందుభోజనం ఆరగించాము. మా వాళ్లలో ఒక్కడు కూడా తప్పిపోకుండా వచ్చారు. నీ విందుపద్ధతి చాలా ఆశ్చర్యకరంగా ఉన్నది. పాత్రల్లో పదార్థములు, మేము కోరినప్పడల్లా వడ్డించకుండానే—వాటంతట ఆవే ఆవిర్భ వించాయి. ఇంతమందికీ కణంలో ఇలాంటి విందు ఏర్పాటు చేయ్యడం ఎవ్వరికీ సాధ్యం కాదు. ఆలోచించి చూడగా, నీవు సాజాత్తూ ఆ విశాలాశీదేవివనిన్నీ, ఈ మహాత్ముడు ఆ విశ్వేశ్వర శ్రీమన్మహా దేవుడనీ తోన్తున్నది. నావూహ నరియైనదనే అనుకుంటాను" అని నవినయంగా పలికినాడు.

నమన్ జనులకూ మోకమును ప్రసాదించే కాశిమీద వ్యానుడు అలిగి, శపించదలచినందున, ఆ మహాదేవికి అతనిమీద విపరీతమైన కోపం కలిగింది. కాని ఇంత సేపూ ఆకోపాన్ని మనన్సులోనే అణచి పెట్టుకుని, పైకి పొక్కనీయడంలేదు. ఇప్పడు—ఆ మునిచేసిన ఆపరా ధానికి తగిన శిక విధించాలనే సంకల్పం ఆమెకు కలిగి, ముఖం చిట్టించుకుని, కోపంతో ఇలా పలికినది.—

"ఓ మునీ! నీవు తృప్తిగా భోజనం చేశావుగదా! నీకు భోజనం పెట్టినవారం కాశీ నివాసులంగదా! ఒక్క

రోజు ఆహారం దౌరకనంతమా తాన శాంతమును విడిచి, కోపించి, కాశీని శపించదలచినావే! ఇది న్యాయమా? ఈమాతం ఓరిమిలోని నీవు పద్దొనిమిది పురాణాలనూ ఎలా రచించావు? వేదాలను ఏవిధంగా వేర్వేరుగా విభజించి నిర్ణయించావు? పంచమ వేదమైన మహా భారతాన్ని ఎలా --కూర్చగల్గావు? ఆనలు, ఇట్టి తొందరపాటుగల వాడవు ఋషివి ఎలాగున అయినావో చెప్పము. క్రోధంవుంటే నిర్మలబోథం కలుగుతుందా? జ్ఞానానికి కారణం క్రోధ మేనా ? ఇట్టివారు పుణ్య కే[తంలో నివసించడానికి అర్హులు కాగలరా? నీవు కాశీనగరంమీద కోప్పే, దాన్ని ఎక్కువ అభిమానంతో చూస్తూవున్న విశ్వేశ్వరునికి నీమీద కోపం కలగదా? ఈ మాత్రం ఆలోచింపలేకపోయావేమి, వ్యాన మహర్షి! ముక్తిస్థానమైన యీ నగరంమీద కోపం వహం చినవాడు రుద్రపిశాచం అయి తీరుతాడు. ఇది నిశ్చయం." ఆమె యా విధంగా పలికి ఆ గృహయజమానివైపు చూచింది. తాను ఊహించినట్లు ఆ దంపతులు విశాలాఓ మహాదేవులని వ్యానుడు తెలుసుకో గలిగినాడు. తన తప్ప

నృష్టంగా కానవస్తూ పున్నందున, ఆతడు ఏమీ సమాధానం

చెప్పలేక తల పంచుకొని నిలవవలసి వచ్చినది. వొశ్వే

శ్వరుడు వ్యానుని తీక్షంగా చూచి, మొగం వ్రక్తకు తిప్పకొని తన పత్నివైపు చూచి "ఇతడు కాశీలో వుండ డానికి ఎంత మాత్రమూ అహ్హడుకాడు. ఇక్కడినుంచి పెళ్లి పోవలెనని పేరే చౌప్పనక్కరలేదు." అని పలికెను.

ఆప్పడు వ్యానుడు గడగడ వడుకుతూ ఆ యాది దంపతుల పాదాలమీదపడి "నా ఆపరాధాన్ని జమించా" లని ఆనేకవిధాల ప్రార్థించాడు. అపుడా బెవచేవుడు ''నీపు పంచ్రకోశానికి ఆవలివైపున వుండి, పుణ్య నమయంలోనూ భూత తిథులలోనూ రావచ్చును. కాశీ దేవాలయ ప్రాకార, గోపురాలు కానవచ్చేచోట పుండవచ్చును" ఆని పలికి అంతర్జానమయ్యాడు.

ఆందువల్ల వ్యానుడు గంగాసదికి ఆవతలిగట్టున గల నగరంలో నివసింపసాగినాడు. ఆతని నివాసాన్ని బజ్జె దానికి "వ్యానకాశ్" ఆనే పేరు ఏర్పడినది. ఇప్పడది "రామనగరు" ఆనే పేరుతో బ్రసిద్ధమయివుంది.

ఈ విధంగా వ్యాసుసంతటివాడు శాంతాన్ని విడిచి, [కోధాన్ని వహించడంవల్ల విశ్వేశ్వర (శ్రీమన్మహాదేవుని ఆగ హానికి పాతుడై ముక్తిమదమైన కాశిక్తిత నివాసానికి దూరమైపాయాడు.

## సంస్కృతి చిహ్నాలు - దేవాలయాలు

(్మి అవటపల్లి హనుమంతరావు గారిచే 28-9-57 తేబేన విజయవాడ రోడియో కేండ్రమునుండి ఉపనృసింపబడినటె.)

సంన్రృతి చిహ్నలు దేవాలయాలు అను విషయమును గూర్పి నా ప్రసంగము. ఒకజాతి యొక్క నంన్రృతికి గల చిహ్మములలో దేవాలయం ఒకటి. ఇచట దేవాలయ మనునవుడు హిందూదేవాలయమే కాడు-మహమ్ముడీయుల మశీడు, బౌడ్ధుల స్టాపము, కై స్త్రవుల చర్చి, దేవాలయ ములుగనే భావించుకొనవచ్చును. పై ప్రసంగవిషయ మునుగూర్పి యింకమ విశదపరుప్రవలననిన దేవాలయములను చూడగనే ఆయాజాతులయొక్క సంస్కృతు లందందు ద్యోతకమగుచుండునని చెప్పవచ్చును. ఆయితే నంన్రృతి యననేమియో ముందుగా నిర్వచించుకొనిన గాని యా చిహ్మములు దేవాలయముసందెట్లు న్మరించు చుప్పవియు (గహింపజాలము.

నత్వరజ స్థ్రమాగుణ యుక్తుడగు మానవుని యుందున్న విజానకులక్షణకుల నరికట్టి?యభ్యుడక్తరములగు శాంత్యు దార కోమలభక్తుం అన్నాహ (పేమలక్షణముల బురికొల్పి యుత్తమడైన లక్షణములుగల వానిగా మార్పుచేయగల పరిణామ దశకు నంన్కృతి యని పేరు. దీనినే సామా న్యముగా మన వాడుక భాషలో నాగరికత యని చెప్పి నను చెప్పవచ్చును గాని నాగరికత నంస్కృతియొక్క పరిపూర్ణ న్వరూపమును మాత్రము నిరూపింపజాలదు. ఈ నంన్కృతి న్వభావ స్వరూపము లనంతముఖములై భారతీయులచే చతుష్ట్టి కళలుగా, ఆఫ్టాదశ విద్యలుగా వద్దర్శనములుగా పరిగణింపబడి యున్నవి. అందులో శిల్ప మొక విశిష్టకళ. ఇట్టి కళానమష్టి పరిజ్ఞానముసకును సంన్కృతి యని పేరు. ఆధ్యాత్మిక దృష్టియే ఆదర్శ ముగా గల భారతీయ కళలయొక్క పరమావధి అనం దము. తన్నారా జీవ బ్రహ్మెళ్యానునంధానము. (పతి కళ యొక్క డ్రమ్మాన్ ప్రమాజనము మనలో కొక నూతన చిత్తనంస్కా

రమును గల్గించి యా యపూర్వబుడ్దిబలముచే, గర్భీ భూతములై యడృశ్యములుగానున్న దివ్యడృశ్యముల నంచర్శింపజేని మహానందస్థితి నొందింప జేయుటయే. ఇదియే నంన్కృతి. ఇట్టి సంస్కృతియే నరుని నారాయ ణుని జేయును. ఇప్పడు నంస్కృతి యన నేమియో కొంతవరకు గ్రహించితిమి. ఈడృష్టితో మనము నిరూపింప వలసిన - నంన్కృతి చిహ్మాలు, దేవాలయములు - అను సిద్ధాంత మొంతవరకు యథార్థమో పరిశీలింతము. ఈ మత పరిశీలన కుదాహరణముగా హిందూ దేవాలయములనే తీసికొందము.

పారమార్థికదృష్టియే భారతీయ విజ్ఞానమునకు మూల బిజము. ఈ బిజమునకు కేత్రము మతము. ఈ మత మిహపరసాధనమ్మై భారతీయుల ప్రతికార్యకలాపమందును పాతసూపుచు నొక సంస్కృతి రూపము దాల్చినది. దీని కాలవాలము దేవాలయములు. ఈ దేవాలయములు శిల్ప కళ్ళాపాధాన్యములై కేవల నోతాసందముకొరకే గాక మాన సిక ఆనందమును తదసంతర మాత్మోద్ధరణ మొనర్చు సవియై యుస్సవి.

కేవల స్థూలదృష్ట్ దేవాలయ మొక శిల్పకళా విశే షముమాత్రమే కాని సూక్మదృష్ట్తో పరికించిన నమన్త కళలు సందంతర్భుతములై యుండి యైహికాముష్మిక ప్రయోజనకరములైనవిగా గనుపించుచున్నవి.

భారతదేశము-ఆందును ముఖ్యముగా దక్షిణభారతము-లోక విఖ్యాతిగాంచిన దేవాలయములకు ప్రసిద్ధము. ఆంతి యేకాదు - హైందప నిత్యజీవితమునకు దేవాలయములకు సవినాభావ నంబంధమెంతయోకలదు. ఏలయన-సాధారణ ముగా దేవాలయము లేని గ్రామము భారతతావనిలో గాన లేము. అట్టి దొకవేళ యున్నదో సందెవరును ముఖ్యముగా శిష్టులగు వారెవరును నివసింపరాదను శాస్త్ర నిషేధము గాడ గలదు. ఇందెంతయో నిగూఢార్థమున్నది. కొన్ని దేవాలయము లత్యంతశిల్పకళావైభవముతో విరాజిల్లు చుండును. కాని రెండును ఆగమశాస్త్రోక్త నిర్మాణములే. ఆ నిర్మాణములోనే దేహ, దేవాలయ, జీవేశ్వర స్వరూప నంబంధము లున్నవి. ఇది ప్రత్యేకముగా విశదీకరించ వలసిన విషయము.

దేవాలయములు పారమార్థికాభ్యుదయ రక్షణ్ పాకారము లని పెద్దల తలంపు. ఆట్లన వారికి లౌకిక చింత లేదని కాదు. లౌకికాభివృద్ధికే ముఖ్యముగా దేవాలయములు శరణ్యములనియు లౌకికాభివృద్ధికై యొనంగిన (కమశిక్షణ పారమార్థికాభివృద్ధికి మార్గదర్శక మగుసనియు వారినమ్మ కము. లౌకికముగా దేవళము లెట్లు శరణ్యములో తొలుత విచారింతము. జీవితము నుఖ (పదముగానుండవలెనన్న

నైతిక (పవర్తనము (పధానము. నై తిక (పవర్తన స్వకమముగా నుండవలెనన్న ఆస్తికత యుండవలెను. ఆస్తికత యనగా దేవుడను వాడొకడున్నాడను దృఢమైన విశ్వానము. అం[చి యములకు గోచరముగానివాక్కుల కలవిగాని యూహల కందని నచ్చిదానందుడొక డున్నాడని జ్ఞప్తికి దెచ్చుట కొక నంజ్ఞా కల్పన చేయవలసి వచ్చినది. ఆనంజ్ఞకే రింగము బేరమనియు నామములిడింి. కొంతకాలమున కాసంజైతో . దృష్ణి జెందక రూపకల్పన గావలసివచ్చినది. తదుపరి భక్తాభిరుచుల ననునరించి వివిధరూపకల్పనలు గావింప బడెను. బుద్ధివికానము జెందని (పాకృతజనులా రూప మునే సాకారమగు దైవముగా భావించినను ప్రజ్ఞాన ఘనుల**గు మ**నీ**షులు దాని**నొక యాల**ు**బనముగనే భగపంతుని జ్ఞాప్తిపథమునకు దెచ్చుకొను గుర్తుగనే భావించి నిరాకారునిగనే ధ్యానించుచు ''దేహెరా దేవాలయః మాీక్తో జీవో దేవస్ససాతనః। త్యజేదజ్ఞా ననిర్మాల్యం సోహం భావేన పూజయేత్။" అనెడు తత్వరహన్యమును గూడ జ్ఞప్తికి దెచ్చుచుండింది. దేహమే దోవాలయ మనియు నందున్న జీవుడే దేవుడనియు నజ్ఞానమను నిర్మాల్యమును వినర్జించి యాతడే నీ వను భావమున పూజింపవలసినదని జ్ఞప్త చేయుటయే దేవాలయ దేవతా[పతిష్టలలోని రహన్యమని బోధించుచున్నారు. ''శివమాత్మనిపశ్యంతి (వతిమానున యోగినః। అజ్ఞానాం భావనార్థాయ (పతిమాః పరికల్పితాః॥'' మహాసుభావులగు యోగులు శివునాత్మయందే దర్శింతురు గాని (పతిమల యందుకాదు. అజ్ఞానుల భావనాసిద్దికొరకు ్రపతిమాకల్పన గావింపబడౌనని (పతిమారహస్యమునుగూడ తెలియజేసియే యున్నారు. ఇందువలన మనల రక్షిం చుటకుగాని శిక్తించుటకుగాని నర్వనమర్థుడగు భగవంతు డౌకడున్నాడనియు న(కమ్యపవర్తనతో.మెలగి యాతని భక్తి [శద్ధలతో నారాధింపుమని జ్ఞాపకము'చేయుటకే దేవాలయము లేర్పడెననియు మనము గ్రహింపవలని యున్నది. లోక హితైమలైయెట్టి నిర్మాణము లొనర్ప జేసిన మన పెద్దల మౌహూవాత్తభావము లిందు స్పురించుచుండును. ఈ నిర్మాణములు కేవల సూచనా క్రపాయము అని యొరింగియు దై వ్యపతిబింబములను భావముతో తమ తనుధన మనః కళా కౌశలములనెల్ల వినియోగించి 'నత్యం శివం నుందర'మ్మను భగవల్లక్షణములకు రూపకల్పన జేసిరి . అందమైన వస్తువు లెల్లప్పు డానందదాయకములే గదా! అందువల్ల (పజా కర్షణకై దేవాలయనిర్మాణమందు సౌందర్యమునకు ప్రాధా న్యమిచ్చి నుందర మహారణ్య (పదేశములలో నుందర పర్వత్మాగసానువులతో సుందరనదీ తీరములలో నుందర తర ప్రకృతి పరిసర ప్రాంతములలో శాంతివాతావరణ ముల మధ్య సుందరములగు నాలయముల నిర్మించి

నుందరతర చివ్వమూర్తుల (పతిష్ఠించిరి. కోట్లగొలచి ధనము వెచ్చించి తమత్యాగమును ధర్మదిక్షను వెలిబుచ్చింి. జడ పదార్ఘములగు శ్రలలనుండి నజీవకళలు ఉట్టిపడునట్లు సౌందర్యము మూర్తిభవించునట్లు శిల్పచాతురిమహమను తమ సిద్దహ స్త్రములతో వెలార్చిన మహాశిల్పులు మృతజేవు లయ్యు చేవాలయరూపముల నేటకిని పొడగట్టుచున్నారు.

ಮಧುರಮನಾತಿ ವೆವಾಲಯಮು, ರಾಮೇಕ್ಷರಾಲಯಮು వేలూరు చెన్నకేశ్వరాలయము, హళెబీడు లేశ్వర ఆలయము సోమనాథపుర లక్ష్మీనారాయణాలయము మొదలగు గొప్పదేవాలయములలోని శిల్పమును జూచినచో నానందపరవశులమై మసల మనముమరచి లోకసామాన్య విషయములనుండి లోకాతీత భావపరంపరల కవల నాసంద న్వరూపుడగు భగవానుని సాన్నిధ్యమునందున్నట్లు తోప జేయును. అందలి శిలావి గహము లంగుళ ప్రమాణము మొదలు మాసవ్మపమాణము వరకు యుండి | పత్వవయవ మున చైతన్య ముట్టిపడెడి నహజత్వము స్పురింపజేయుచు [పాణముగల్లి మనతో భాషించుచున్నట్లనౌక భావపరంపరల మనలో భానింపజేయుచు వాని విన్మరింప రాజాలనంతట యానందముగ్గుల జేయుచుండును. ఆ దేవాలయముల [కింది భాగములనుండి విమానకలశములవరకు నంగు ళము మేరయైన విడువక రామాయణ భారత భాగవతాది కథా నన్ని వేశములన్నియు ముద్దులు మూటగట్టు విగ్రహ ములతో తత్తాక్రాను గుణాలంకార గోభలతో చెక్క శాస్త్ర ఇతిహాన విజ్ఞానమును నిరక్షరాస్యులకుకూడ బోధపడునట్లు చేసిరి. ఇట్లు లోకోపకార మొనర్చిన శిల్పులయు, నౌనర్న జేసిన రనజ్ఞులగు నిర్మాతలయు చిత్తము లెంత పరివక్వత జెందినవో వారి సౌందర్యపిపాన యొంత పరాకాష్ట్రమెందినచో వారి శాస్త్రజన్యజ్ఞానమెంత యుత్కృష్టత వహించినదో వారి మహత్తర తవశ్శక్తి యొంతగా పరిణమించినడో వారి హృదయములెంత భక్త్యుదారతాయు క్రములో ఆయా దేవా లయములలోని (పతి శిలయు మనకు బోధిుపుచున్నది.

కాలానుగుణముగా మార్పులందుచుండిన దేవాలయ శిల్పనంపద లెప్పటికప్పడొక నూత్న న్వరూపమున భారతా వని నలరించుచున్నవి. నర్వము కాలగతికి జిక్కినట్లు దేవాలయములు కొన్ని జీర్ణములై మరికొన్ని మతద్వేసులగు పరరాజుల (కూరహన్రముల జిక్కి విధ్వంనములై శల్యా వశిష్టములయ్యును తమ పూర్పౌన్నత్యమును ఛాయామాత్ర ముగనైన జూపుచు మనకానంద విషాదముల నౌక్కసారిగా గలుగజేయుచున్నవి. ఇందులకు ఉదాహరణము హంపీ క్షే(తమునందలి శిథిల దేవాలయ (పాసాదములు. ఇంతియే ಗ್ ಕ - ದೆವ್ಲಾಯಮುಲ್ಲು ಗತ್ತ್ರ ದೆಕ್ಕ ವಿಲ್ಯ ಕಾಲ್ಕಿಯ ಕಾಲ್ಕಿ జీవ[పతిమలుగాను ఉపకరించుచున్నవి. ఏ ఏ కాలముల నెట్లు నాగరికతలు మారుచుండినవనియు జేవళములోని శిలామూర్తుల యాభరణాలంకారములబట్టి తెలిసికొనుట కవకాశము గల్లుచున్నది.

సాంఘకముగా జూచినను దోవాలయములు మన మహ ర్హులు (పతిష్టంచిన (పటోపయోగకర నహకారనంన్థలని చెప్పవచ్చును. ఈనాట్ నహకార నంన్డలు ఏ కొలది పట్టణ ములలోనో స్థాపింపబడి యున్సవి; గాని మన పూర్వులు |గామ|గామమున దాని నెలకొల్పుటయే గాక యదిలేని rమమున నివసింపరాదనికూడ శాసించిరి. దేవాలయ ములు నహకారసంస్థలెట్లగునో చూతము.

ఒక్కొక్త పెద్దబేవాలయము కట్టుటకు కొన్ని లక్షల రూప్యములు ఖర్చుబడియుండును. ఏ మహారాజులో ఏ దాతలో విరాళములిచ్చిన మూలధనముతో కొన్ని వేలమంది కార్మికులకు కొన్ని సంవత్సరములవరకు జీవనోపాథి కల్పించినట్లయ్యాను. తదుపరి చాని సంరక్షణకు నిత్య పూజాది కార్యకలాపములకు కళ్యాణాది మాహాతృవ పర్ కరములను ఆర్చకులు, పురోదాతులు, పండితులు, భజం [తీలు, రజకులు పలురకముల పనివారల నౌకర్లు చాసీలు మొదలగు వారెందరో శాశ్వత మిరాసీలసుభోంది సుఖజీవన మొనర్చుచున్నారు. [పతి [గామమున దోవాలయము లుండుటచేతనే గాముప్రబల కాగామము న్వయంపోషక మగు నటు లిచేవాలయనంస్థల నిర్మెంచిన మున మహర్షల [పతిభ యొంతయో కొనియాడదగియున్నది.

ఈ నాటికిని ఆర్యవిజ్ఞాన సంపదయోగు వేదవాజ్మయ నముద్దరణ కాలయములే శరణ్యములైయున్నవి. నంసార లంపటులగు సామాన్య జసుల జీవితములకు జారాణిక గాయక నట కళా కౌశల ప్రచర్ననాదులచే ఒక నవనవోనేమ షము కల్గించు బైజ్ఞానిక నంస్థలై దోవాలయములలరారు చున్నవి.

కేవల నైతికమత (పబోధముల గేర్పడిన దేవాలయము లింత దివ్యసుందరములుగా నిర్మింపణేసిన దాతల పవి(త హృదయములనే గాక, కళలు విరజిమ్ము దేవతామూర్తుల విచ్చితభంగమములనే గాక దివ్యాభరణశోభితాలంకార ముల దీర్చి దిద్దగలైన శిల్పుల హ\_న్రైవుణ్యమునే గాక భారతీయు శిల్పవిజ్ఞాన నంచదలను లోకమునకే దేవాలయ ములు చాటిచూపుచున్నవి. ఇవి మనకు పరంపరానుగత ముగా (పాప్తమైన పూర్వార్జిత దివ్యనంపదలు. ఇట్టి నంప దలను మసమెంతయో [శద్ధతో కాపాడుకొసవలసి యున్నది. వాటిని జూచుకొని యొంతయో గర్వపడవలసి యున్నది.

కాని యజ్ఞానాంధకారమున మన సంపదలను మనము మరచి కనుగొనజాలని స్థికెలో పరబోశీయులు మనకు కను విప్పచోసిన తదువరి ప్రైమెరుపులకు మా(తము మురియు చున్నా మేగాని ముఖ్యోడ్డేశ్యమగు పరమేశ్వరారాధన గంతగా సుముఖులము కానేరసందులకు విచారమగుచున్నది.

కాని యేనాటికేని యట్టి సుముఖత్వము కల్గిననే జాతి ధన్యము కాగలదు. భగవంతుడిట్టి భ\_క్తిజ్ఞానముల (పసా దించుగాక!!

။నత్యం శివం నుండరంగ

ఆల్ ఇండియా రేడియా - విజయవాడవారి సౌజన్యముతో (పకటింపబడినది.)

# వై రా గ్య ము

(ಗೆ ತನಂವಿಕ ತರುವಾಯ)

## ్శి తటవ రై సూర్యనారాయణ

ధ్యానము గావించు యోగులు - మహాత్ములు ను వైరాగ్యమునే యాగ్రమించెదరు.

ధ్యాసయోగ పరోనిత్యంవైరాగ్యం నముప్పాశితః.

18-52

ఫలితముగ---

బ్రహ్మభూతః (పనన్నాత్మా న శోచతి న**కాంకతి** నమః నర్వేషు భూతేషు మద్ప క్రి**లభ**తే పరాం॥

18-5

అట్టి నచ్చినానంద ఘనుడగు పర్మాహ్మయందు లీసభావముతో స్థితుడైన ప్రవన్నచిత్తుడగు యోగి దేని కొరకును శోకించడు; ఆకాంకించడు. నమన్న ప్రాణుల యొడ నమత్వభావము గల అట్టి యోగి నా పరాభక్తిని బడియగల్లును.

ఈ శ్లోకములబట్టి ఆ స్థితియుండును. వైరాగ్యమింత మహమముగలడై యున్నప్పడు పరవైరాగ్యము మాట చెప్పెడిదేమి ?

్రపాపంచికపదార్ధములందానక్తి లేకుండుటయే వైరా గ్యము. ఏ ప్రాపంచికభోగమందును ఆస్తక్తి యుండ రాదు ; (పీతియుండరాదు ; సంబంధముండరాదు. చివరకు [బహ్మలోక సంపూర్ణ పదార్థములును హేయములై [పతితము గావలెను. ఇదియే వైరాగ్యము. భోగపదార్థములదెనకు వృత్తులే పోవరాదు. ఇది ఉపరామత్వము. వైరాగ్యముతో గూడిన యుపరామతయే శ్రేషము. వైరాగ్యములేని యుప రామత్వము దృఢమైనది కానేరదు. ఋషభచేవునిలో గౌతమ బుద్ధునికంటె నెక్కువ యుపరామత్వముగలదు. ఉపరా మత్వమునకు ఋషభదేవునితో సాటి అంకెవ్వడును లభించడు. |పపంచమున దిరుగుచుస్సను నతనికి |పపంచ జ్ఞానములేకుండెను. వనములో అగ్ని మండుచున్నను వాని కటుధ్యానమేలేదు. చివరకు శరీరమునకు నిప్పంటు కొని కాలి భన్మమైపాయినను ఆగ్ని యను మాటయే ఆతనికి దెలియదయ్యోను. ఇది ఉవరామతకు ఎల్ల. ఏమియు తెలియసంతటి మత్తులోనుండవలె శరీరము. తత్ర్యానయే యుండరాదు. ఏ సన్యాసికిగాని ఏ గృహస్థునికిగాని ఇట్టి ఉపరామత్వము (పా ప్రించెనా, ఆతడు ధన్యుడు (పశంన నీయుడు. అంతరుపరామత్వముగూడ నే మాత్రమును దక్కువదికాదు. ఆత్మకళ్యాణమున కయ్యదే విశేషావశ్య కము. జనకమహారాజులో బాహ్యూపరామత లేకుండెను. నిజమున కాయన దృష్ట్రిలో ప్రపంచమన్నది లేదనియే. ఇక శుకునిలో బాహ్యాంభ్యంతరముల యుపరామత్వము గలదు. జనకుడు శుకునితో "స్వామీ! మీలో బాహ్యాభ్యంత రోపరామత్వములుగలవు గాన నాకన్న మీరు [శేష్టులరు. మీకు నావచ్ద నేర్చుకొనునదేమియునులేదు. చెడలి ధ్యానము సాధించుడ"ని చెప్పెను. ఇడి విన్మిశీశుకుడటనుండి వెడలి ధ్యానము మొదలిడెను. ప్రారంభించుటతోడనే వారికి సమాధి స్థితి ప్రాప్తించెను. భగవంతుడు లభించెను.

నమ్ముదములో ననేక నదీసదముల జలము వచ్చి పడును. గాని సమ్ముద మెప్పటివలెనే గంభీరమైయుండును. తన యథామహమతో నిండియుండును. ఇట్లే జ్ఞానులు, మహాత్ములు, విరక్తులు, నిష్కాములును నిజమహమా [పపూర్ఘులు. ఆట్టివారికి [పాపంచిక పదార్థములన్నియు వానికవే వచ్చి (పాప్తించును. వారు వ్యవహరించు చుందురుగాని వికారముందరు. వారికి శాంతియే లభించును. (గ్త 2-70 చూడుడు) జ్ఞానులగు వారి దృష్టిలో జగత్తు అభావము. సంసారినాస్త్రికుని దృష్టిలో పరమాత్మ అభావముగ దోచుచుండును. విషయాసక్తుని డెందములో పరమాత్మ యున్నవాడా లేడా అని శంక గలుగునుగాని నాస్త్రికుడో పరమాత్మ లేనే లేడనును. ఇట్లే జ్ఞానికి (పపంచమేలేదు. నిజమగు ఉపరామత వై రాగ్యము వలననే వచ్చును. దాని ఫలితమే (బాహ్మస్థితి. ఆట్ట్ స్థితి నందుకొనిసవాడు మోహమును బడయడు. అంత్యకాల మునగూడ అట్టి స్థితియే బడసి దానివల్ల బ్రహ్మను బా ప్రించుకొనును. గీతలో 2వ ఆధ్యాయములో 68 నుంచి 72వ శ్లోకమువరకు మహాత్ముల స్వాభావికవైరాగ్యము ఉపరామత్వముల దిగ్దర్శసముగలదు. 68-69వ శ్లోక ములలో ఉపరామత్వము 70-71 వ శ్లోకములలో వైరాగ్య మునుగూర్చి యుల్లేఖించబడియున్నది. ఇవి ఖడసిన వారి లక్షణములు సాధకుల కివియే సాధనలు. వీటినే లక్ష్మ మందుంచుకొని సాధనచేయు విరక్తులభావ మాచరణము నంసారులకంటె విలక్షణము.

రాగి విరాగులలో రాత్రిందినముల భేదముగలదు. అంధకార ప్రకాశముల భేదముగలదు. నిజమునకు వైరాగిని గుర్తించుటయే కష్టము. కస్తూరీ కర్పూర పరిమళములను శునకగార్థభములు గుర్తించగలవా? వైరాగియే వైరాగిస్టితిని ఏకొంచెముగవొ గుర్తించగలడు

రాగికిష్టమైన వస్తువులు విరాగికయిష్ట్రములు. నమ్మాన నత్కిర్హులు రాగికి పీయూపతుల్యము**లుగా**ని విరాగికి విషతుల్యములు. రాగికి ఆత్తరు పన్నీరు సెంటులు మున్నగు నుగంధవస్తువులు బాగుగనుండునుగాని విరాగ కివియన్న నెంతో హేయములు. పరన్నరరుచులు భిన్నములు ముకవులు పరుపు రాగికిష్టము విరాగికయిష్టము. ఇష్టము వచ్చిన చోట పరుండును. నేలకానిమ్ము చాపకానిమ్ము. వానికన్నియు నమానములే. వైరాగ్యమత్తతలో వానికి నర్వమును అమృత తుల్యములైయుండును. విరాగివృత్తు లన్నియు జగత్తున కనంబంధితములు. ఒకేచోట రాత్రివేళ రాగివిరాగులందరును ని(దించుచుండిరి. చలివేయు చుండెను. చుట్టు[పక్కల దగ్గరలోనే శాలువలు కంబళ ములు వెదురుచాపలు పడియున్నవి. ఆట్టియొడ రాగి హ న్రము ముందుగ దేనిపైడును ? శాలువపై. అద్దానగూడ చలితగ్గనిచో క౦బళిమీదగూడ చేయిపడును. మరి విరాగికి వెదరుచాపలవైపునే దృష్టిగాని శాలువపైగాదు.

విరాగికి లభించు నుఖము రాగికొప్పడును లభించదు. విరాగ్ది సాత్వికసుఖము. పూలవాన గురియుచోట కతడు పావనే పోవడు. వానికీ(పాపంచిక నుఖములు చౌడ్డగ తోచు చుండును. ఒక్క స్రాపంచిక సుఖములోగాదు 🗕 దేవతలు విమానము తీసుకొని యెదుటకు వచ్చినను ఆతడావై పునకు గన్నె త్రియైననుజూడడు. దధీచి వద్దకు దేవేం[దుడేతెంచెను. ఋషి ధ్యానస్థితుడైయుండును. కన్నులు దెరచిన పిమ్మట నురపతి ఋషి నేదైన నుపదేశింపుడని కోరెను, ఋషియు ''దేవనాథా నీసుఖము శుసక సుఖమువంటి'' దనెను: ఇం[దలోక సుఖము - ఇం[దాణిసుఖముగూడ శ్వానసుఖము వంటిదని తోచినది. ఎంతటి ఆగాధ సుఖ పరిస్థితియో విచారింపుడు. బాలకులు పట్టుకోటులు ధరింతురు. జరీఆంచుల టోపీలు దాల్తురు. ఆటటొమ్మలతో నెంతో నంతోషింతురు. తండినిగూడ ఆడుమందురు. వాని తం1డి పిల్లల పల్కులపై నవ్వును. బాలకుల నుందర వస్త్రములన్న ఆటబొమ్మలన్న మనకేమి యిష్టము! అవి మనకు నచ్చవుగదా! ఆట్లో విరక్తుల కొనంగబడిన భోగ వస్తువులుగూడ వారికి సవ్వుపుట్టించును. వైరాగ్యముచేత ఆనందము చెప్పరానంత యుండి వారివృత్తులలో యుండును. అమృతముగూడ దాని ఉపమకుజాలదు. వారి హృదయములలో క్షణక్షణమున ఆనందరంగములు లేచుచుండును. మనము వారి ఆ స్థితి యొబ్లైరుంగగలము? మనము వైరాగ్యుల మైనప్పడుగదా దాని నెరుంగ గల్లుట. పాముకాటుచే ప్రతిక్షణమున విషతరంగములు లేచునట్లుగ వమ్ముదములో తరంగ మాలికలు లేచునట్లుగ విద్యుత్తు

తాకినచౌ రక్షమున బాధాతరంగములు లేచునట్లుగ వైరాగ్యమున నుఖ - శాంతి తరంగములు లేచుచుండును. నిజమున కీయుచాహరణలుగూడ వైరాగ్యజనిత సుఖ తరంగములను దేటపరుపజాలవు. వానిని దెల్యజెప్పటకు జగత్తులో నేయుదాహరణయును లేనేలేదు. కామి దృష్టాంతము చెప్పదమన్న వానికి శాంతి - వాస్త్రవిక నుఖ జ్ఞానమేది! లోభికి పరసువేది లభించినచో గలుగు నానంచముతో బోల్చిసను వీలుపడదు. ఏలనన అట్టి ఆనందముతోబాటుగ ఆ లోభికి ఆ పరసువేది నెవరైన దొంగలించుకొనిపోవరుగదా యని నిత్యము భయ ముండును. పరసువేది అపహృతమగునను భయముతో పాటు న్వపాణభయముగూడ నుండును. వైరాగ్యుని అసంతసుఖము[మోల [పాపంచికసుఖ మేదియు నుదా హరణగా నిలబడజాలదు. విరాగికి వైరాగ్యపు మత్తువలన భోగములదొన వాని దృష్టియే చనదు. వానిలో వానికి రనమే లభించదు. వై రాగ్యరసమందే యాతడా కంత నిమగ్నుడు. ఇక ఉపరామత లభించినపిమ్మట పై రనముకంటె నెక్కుడుగనుండును. గసుక భగవద్ద్యాసములో వాని కొంకను విశేషముగ సుఖము (పాట్పించును. గీతలో 5వ అధ్యాయములోని 21 వ గ్లోకము జూడుడు....

బాహ్యన్పర్శేష్వ నక్తాత్మా విందత్యాత్మని యత్సుఖం నట్రామాగయుక్తాత్మా సుఖమకరు మశ్చులే II బాహ్యవిషయములందాన క్రి లేనియంతఃకరణముగల సాధకుడు ఆత్మలో నుండిన ధ్యానజనిత సాత్విశానంచము బడని పదవ పరమాత్మధ్యాన యోగమున అభిన్నభావము తోడి ఆక్యాసందానుభవము బేయును.

ఈ సుఖమునెట్లు తెలియబేయగలము! యావుత్సవం చము పరమాత్మయను అమృతసాగరములోని ఒక్క బిందువుయొక్క ఆభానలోనేయానందితమై ముద్ధమగు చున్నది. ధ్యానజనితసుఖము దాని యొకబిందు తుల్యము. బిందుమాత్రమునకే యింతటి సుఖమున్నచో ఆ నుఖ నముద్రమే లభించిన నెంతటి ఆపారనుఖము ప్రాప్తిం చునో యొవడును నెరిగించబాలడు. ఆది మనోవాక్కులకతీ తము గనుక ఇట్టి దానిని బడయుటకు ప్రాపంచిక భోగ ములయొడ విరక్తుడుపరాముడునై మనమనస్సును బర మాత్మ ధ్యానమున లగ్నము గావించుటకు ప్రతివాడును బ్రాయత్నించవలయునన్నదే ముఖ్య సారాంశము.

భోగేరోగభయం కులేచ్యు తిభయం విత్తే సృపాలాద్భయం మౌనేదై స్యభయం బలేరిపుభయం రూపిబరాయాభయం శాస్త్రేవాదభయం గుణేఖలభయం కాయేకృతాంతాద్భయం నర్వం వస్తు భయాన్వితం భువిస్పణాం వై రాగ్యమేవాభయం။

### LIFE OF SRI SANKARACHARYA

(Continued from previous Issue)

By

N. RAMESAN, M. A., (Indian Administrative Service.)

#### CHAPTER XVI

THE MAIN PRINCIPLES OF ADVAITA SYSTEM

Though Sankara was the greatest exponent of the Advaitic School, still its broad directions had been fixed by previous thinkers notably Gaudapada. Gaudapada had given in his Mandukya Karika, a great commentary on the Mandukya Upanishad, the essential and broad elements of a system of philosophy and psychology, that came to be expanded and propounded by Sankara. There have been other thinkers also on the same line. But Sankara's genius and his remorseless logic, so brilliantly outshone the previous thinkers, that they have all lost their vogue.

The most distinguishing features of Advaita as taught by Sankara, are, the concept of Nirguna Brahman as the ultimate Reality, the belief in the doctrine of Maya, the identity of the jeeva and the Brahman, and the conception of 'Moksha' as a merger or union of the jeeva with the Brahman. On the practical side, the establishment of Karma, Sanyasa and Jnana margas, are his greatest achievements.

Advaita holds, that, there is but one substratum of Reality behind the entire universe of thinking and being. This substratum or the sole reality is the Brahman, which, in itself, is bereft of any tributes or qualities. It is Nirguna in its own pristine existence. The appearance of the world outside, is due to the operation of a force called Maya. This Maya gives an

appearance of reality to the objective world, while, in truth, the world has no other existence, except in the Brahman, and as the Brahman.

The soul, or the ego, or the jeeva, is a combination of the principles of consciousness and unconsciousness. It has no existence of its own. It only seems to exist, and through its instrumentation. the world outside, is cognised by human beings and recognised as such. In reality, however, the Jeeva is nothing else than the Brahman itself. Thus, the appearance of duality and plurality, in the objective world, is brought about by the principle of Maya, and once this removed by real knowledge or 'gnana', the reality of the Brahman shines forth. Since the jeeva or the individual soul is essentially the same as the Nirgunabrahman, it is selfillumined, unlimited and ever free. Its appearance of limitedness, with its consequent evil effects, is due to 'upadhis' or conditions, which appear through 'avidya' and as such, are unreal. If the upadhis and 'avidya' are removed, by the illumination of 'Gnana' or knowledge, then the 'jeeva' is intuitively felt to be the same and one with the Brahman, and all doubts disappear, and one sinks back to his pristine nature of Satchidananda. Thus, freedom or liberation, is not something to be achieved from anywhere else, by any effort. Freedom is already with us, liberation is already with us, and that alone is the reality. Only, we, in our ignorance, think we are not free. We, in our limitedness, imagine ourselves to be bound, and

suffer endless misery. Once this illusion of limitedness, is pulled down, the freedom and joy that ever exists, comes in its own, and we realise our own permanent nature. Thus the entire concept of self-realisation, is based upon the simple principle, of only getting rid of of the agnana, that is obstructing our vision of the gnana, whereas the gnana is always present and is immutable.

The above clarifies a very important and fundamental point of psychology also, about the composition of the Jeeva or the ego. The 'jeeva' or the individual soul, functions, in connection and conjunction with, the Antahkarana, or the internal organ in every human being. The sense organs, the mind, the Buddhi, the Antahkarana, along with the principle of consciousness which animates these, put together, form what may be called the 'Subject' or 'The Knower', in every human being. The principle of consciousness alone, is known as the 'Sakshin' or the passive observer of the states of the Antahkarana. This 'sakshin' never manifests by itself, but always only in conjunction with the changes that occur in the Antahkarana, and it is this combination of these two, viz., the Sakshin and the Active Antahkarana, that appears as the Jeeva. The whole object of selfrealisation is to break up this combination. so that the Antahkarana gets dissolved in Maya, which is its originator and its sustainer. The awareness of consciousness, sinks back to the Brahman from which it arose. This break-up of the ego, which is called the 'Manonasana', can be brought about, even during the life time of an individual and if this happens, the individual becomes a realised being and is called a 'Jeevanmuktha'.

Brahman is the sole reality. Through Maya it appears as if, it were plural. The nature of this Maya is inexplicable or

'Anirvachaneeya'. The 'jeeva' in every human being, composed of the 'sakshin' and the Antahkarana, in conjunction with the sense organs, views the world outside. and imagines itself to be the actor or the knower or the feeler etc. Sankara clearly shows that a 'subject' or 'vishayin' can never be an 'object' or a 'vishaya', but long association and habits of our nature. make us transfer the essence and the qualities of the one to the other, and identify the one with the other. 'viveka' and 'vichara' or proper discussion we have to distinguish these two and pursue knowledge correctly. Here, it must be noted, that even mental moods and emotions, are to be treated only as pertaining to the objective, in as much as, there must be a 'knower' and a 'feeler'. even for knowledge and emotion to be cognised. Thus by the rigorous elimination of the 'Anatman' or the 'not self', from the Atman or the self, one arrives at a knowledge of the sole reality viz., the Brahman that alone exists. In as much as this knowledge of Brahman, is supra rational and supra mental, the only valid authority for its truth is the Sruthi, because all other tests like, perception, inference etc , are all merely mental moods which have to be transcended. Hence, Sankara lays the greatest stress upon the Vedic testimony for the existence of the Brahman, though he realises, that it is also necessary for the intellect also to be given its own proper respect and place.

Sankara, though he was an uncompromising monist, and upheld the truth, that Brahman was the sole reality, was also a practical philosopher. He did not deny that the world of objectivity, exists for ordinary human experience. All that he stated was, that the objective world, did not exist in *Reality*, but only in *relativity*. Thus, he has distinguished between two types of truths, one the 'Paramarthika-

satva' or the truth in its own reality, and the 'Vyavaharikasatya' or the reality as is necessary for practical purposes. For example, the objects of dream, though, from the standpoint of waking reality. are merely phantoms of imagination, still are relatively real within the limits of the dream experience. Dream-water can quench the dream-thirst in a dream, whereas it will be absolutely useless, if one wakes up. Similarly objective world is relatively real, or exists as 'Vyavaharikasatva', and only its ultimate validity is denied, and is cognised to be false when 'gnana' dawns.

Moreover, even this relative existence of the world is not a total non-existence. like the son of a barren woman. Sankara is prepared to grant some measure of reality even to the relatively real world, called the 'Pratibhasikasatya' or the 'illusory reality'. The classical illustration of the 'Rajju-Sarpa-Bhranti', illusion by a man of a rope as a serpent, proves this. In this example, the rope alone is the reality. However, a man who in darkness mistakes the rope for a serpent, thinks for the moment, that the serpent is the sole reality. existence of the serpent in the mind of the man, is a 'Vyavaharikasatya', and to him, the serpent appears as quite real so long as his illusion remains. Once when he comes near and observes the rope, his illusion is broken, and he sees only the rope, and then the sorpent which he was seeing all along disappears, and he recognises that it existed only as superimposition by his mind upon the real rope. In a similar manner, the world of humanity appears relatively real to us, so long as we are in bondage and in 'agnana'; but when 'gnana' dawns, the relative reality of the world, is seen to melt away in the sole reality of the Brahman. It is then observed, as the one single Noumenon on

which all the Phenomena appear to arise. Even here, Sankara grants a measure of reality or 'Pratibhasikasatyatwa' as in the case of the snake and the rope.

As stated above, the reality being an object of unconditional experience beyond the mental moods, the authority of the Sruti alone, for its validity, becomes unquestionable, because the mind cannot deal with a problem, that transcends the But all the same a rational explanation of the contradictions, that we see in the relative world appears necessary, and to this task, Sankara brings in, his famous doctrine of Maya or Adhyasa. Contradictions are seen by us in the practical world, whereas, the Srutis postulate the reality of the one Brahman. To reconcile these to view points, it is necessary to have a reconciling theory, and Maya is the principle, that mysteriously unifies these seeming contradictions. and is as such, undefinable and inexplicable or called 'Anirvachaneeya' Sankara. Adhyasa or superimposition is another such principle. In the example of the rope and the serpent, the illusion of the serpent is superimposed upon the reality of the rope. This is an example of Adhyasa. In a similar manner, the illusion of a dualistic world is superimposed upon the reality of the Brahman. In reality there is no snake, no world, and there is no superimposition even. Yet. it is the inherent nature of man, to identify unrelated truth as related, and the principle of Adhyasa therefore, makes the dual world look what it is. Sankara has also discussed the problem of error very thoroughly and has come to the conclusion, that the existence of error though from the standpoint of ultimate reality, has to be denied, still has its own practical purposes. Thus the principle of Adhvasa and the doctrine of Mava. have been brought in to reconcile, the

seemingly contradictory positions. Thus the 'jeeva' or the ego is a mere superimposition upon Brahman and as such false. Similarly the appearance of the world of duality, is a superimposition upon Brhman, which is the ground or the Adhishthana. Maya however is not the cause or the creator of the dualistic world, in as much as, the Nirgunabrahman alone is accepted as the sole reality. Maya can only be an entirely dependent principle, and can be conceived only in its relation to Brahman. Brahman is the cause of the ultimate ground or Adhishthana of the world. But the Nirupadhika Brahman or absolute Brahman, can have nothing to do with the world, as it is seen by us. principle or the Upadhi that conditions, as it were, the Brahman, is the Maya.

Thus we see that the famous saying "सत्यं ब्रह्म जगत् मिथ्या, जीवो ब्रह्मेव नापर:" represents the Advaitic truth in essence. Advaita holds that Brahman is the sole reality, that the world of duality as it appears to us is unreal, from the standpoint of the ultimate reality, and that the 'Jeeva' or the ego of man, is nothing else than the Parabhrahman itself.

There have been grave misconceptions about the teachings of Sankara. It has been stated, that, Sankara is a mere illusionist, who denies reality which is seen and felt by us, in our daily activities. Sankara has never said it. On the other hand, he has posited several levels of truth, viz., Paramarthikasatyatwa, Vyavaharika Satyatwa, and the Pratibhasika Satyatwa, as explained already. It is only the Jeevanmuktha, the 'gnani' or the liberated soul, who lives and moves as Brahman, that can intuitively understand the Paramarthatatwa. To him, who is liaberated, there is no further trouble or bondage. But so long as we are under influence of ignorance, the Vyavaharika

reality of the world is never denied by Sankara. Only he denies absolute reality for it. Even to a 'gnani', the world does not dissolve away in a cloud of mist. On the other hand, the world exists also to him, but exists only as Brahman. Instead of seeing a different soul and different things, he sees the sole Brahman only in all things. Thus as the basic substratum of reality, Sankara holds that Brahman alone is real, and from that standpoint, says that the world is unreal. But from the practical point of view, the Vyavaharik reality of the world is not at all denied by him. Thus the cheap criticism that Sankara imagines everything to be a mere illusion, is based upon sheer ignorance of the grand conception of this great thinker.

We can sum up the truths of Advaita as follows:

- 1. Brahman or the Absolute is the sole reality. It is Nirguna, Nirvisesha etc. It is one and indivisible.
- 2. This Brahman appears as the world through Avidya. This Avidya too is not separate from Brahman because Brahman is the sole reality. Only the nature of Avidya is indefinable. Thus the existence of the practical world, is true only from a relative standpoint, whereas from the standpoint of absolute reality, world no doubt exists, but exists only as Brahman.
- 3. The Jeeva is identical with the Brahman. These limits and miseries to our finite selves, are due to its Upadhis, which appear through Avidya, and when once the Upadhis are removed, Brahman as the reality shines forth. Thus Knowledge is not something that is gained from outside, but only removal of our ignorance.
- 4. The identity of 'jeeva' and Brahman is clearly brought about by the Mahavakya' Tatwamasi'. Moksha or liberation is nothing but the actual realisation of this great truth. It is quite possible to obtain

this Moksha in this body itself, which is called Jeevan Mukti.

Sankara develops the above fundamental truths with a power of logic, which has not been shown before or after, and the lovable and human individual that he was. he showed his consideration for the practical necessities of life, by postulating three levels of truths viz., the Paramartha truth attributable only to the Parabrahman, the Vyavaharika truth attributable to our ordinary mortal experience of the duality of the world, and the Pratibhashika truth attributable to the experience of illusion of an individual. He also reconciled the existence of the Nirguna Brahman, with the illusion of an objective world, by postulating the doctrine of Maya which has been so much misunderstood. As Dr. Professor Surendranatha Bhattacharya says, the Maya is 'Tuchcha' or negligible from the standpoint of Brahman, and the question of its existence or nonexistence does not arise; from the standpoint of logic, Maya is 'Anirvachaneeya' or inexplicable i. e. it logically fails to expound its relationship with the Brahman and the outside world: but from the standpoint of the common experience. Maya is 'Vastawa' or very real and of the world.

Thus, Sankara by his penetrating genius' has built up the stupendous system of Advaita which stands still unmatched in its depth and power. He holds us a vision of the reality, acceptable and approachable only in intuitive moments of ecstatic contemplation, and his greatness rests, on the intensity and splendour of thought with which he conducts his search for reality. He was, in addition, a great lover of poetry and a loving being, as is evidenced by the many human incidents of his life. Supreme that he was as a dialectican, he was if anything more great as a mystic poet. He was not a mere dreamer, but a practical visionary, and an organiser of no mean ability. Within the short span of 32 years he travelled all over India. destroyed all the unhealthy accretions of the other cults, and established the Shanmathas on a permanent footing. He also established the order of Sanyasin and the institution of Mutts, which even to this day have survived the onslaught of time and change. As Dr. Radhakrishnan so eloquently puts it, even those who do not agree with his general attitude of life will not be reluctant to allow him a place among the immortals.

37

#### LIFE OF SRI SANKARACHARYA

By SRI N. RAMESAN, MA. I.A.S.,

|     | CONTENTS     |                |                                       |                |       |        |
|-----|--------------|----------------|---------------------------------------|----------------|-------|--------|
|     | PREFACE      | •              | ARADHANA                              | Vol. III No. 8 | •••   | 133    |
| 1.  | CHAPTER I    | ****           | Sankara-The teacher of Advaita        |                |       | 134    |
| 2.  | CHAPTER II   | -              | Sources for Sankara's Life            |                |       | 136    |
| 3.  | CHAPTER III  |                | Date of Sankara                       | No. 9, 10      |       | 176    |
| 4.  | CHAPTER IV   | Name of Street | The Guru Parampara                    |                |       | 179    |
| 5.  | CHAPTER V    | temptic        | Sankara's Birth and Parentage         |                |       | 183    |
| 6.  | CHAPTER VI   | -              | Childhood, Brahmacharya and Sanyasa   |                |       | 186    |
| 7.  | CHAPTER VII  |                | Sankara at Kasi                       | No. 11         |       | 203    |
| 8.  | CHAPTER VIII | -              | Kumarilabhatta and Mandanamisra       |                | ***   | 206    |
| 9.  | CHAPTER IX   | -              | Sankara's Digvijaya                   |                | • • • | 209    |
| 10. |              |                | The Demise of Aryamba                 |                |       | 212    |
|     | ••           |                | **                                    | No. 12         |       | 213    |
| 11. | CHAPTER XI   |                | Sankara's Second Digvijaya            |                |       | 214    |
| 12. | CHAPTER XII  | -              | Kailas to Kanchi                      |                |       | 220    |
| 13. | CHAPTER XIII | -              | Stay at Kanchi                        | Vol. IV No. 1  |       | Ţ      |
| 14. | CHAPTER XIV  |                | Sri Sankara's Siddhi                  |                |       | 4<br>7 |
| 15. | CHAPTER XV   |                | Sankara's Teachings                   |                |       | -      |
|     |              |                | 59                                    | No. 2          | ***   | 23     |
| 16. | CHAPTER XVI  | -              | The main principles of Advaita system | No. 3          |       | 33     |

## GOD, MAN, AND CREATION:

(Continued from the Previous Issue)

By

### SIR VIDYA SANKARA BHARATHI SWAMI

of Sri Gayathri Peetham, Masulipatam.

### XVII-THE MINOR UPANISHADS

Having finished the examination of the ten major Upanishads on the subject, we shall now get into the minor Upanishads for investigation and enlightenment.

Though the minor Upanishads are 98 in number, all of them do not deal with our subject. Some of them deal with Upasanas, some with Yoga, some with Sanyasa, and so on. So we shall confine our examination to those which deal with the nature of God, Man and Creation.

- 1. Kaivalya Upanishad: says that the Man who realises his identity with the Brahman (the intelligence which guides him in all the three states) is freed from all bonds of Samsara. (జాగత్స్వప్పనుమప్పాంది పపంచంయంత్ (పకాశతే! త త్ బ్రహ్మహ్హ మీ తి జ్ఞా త్వా. నర్వబంథై ఇప్పమచ్యతే!!)
- 2. Swethaswatharopanishad: describes Brahman as Nirguna, i.e. without any attributes (నిష్టలంనిష్ట్రయంశాంతం నిరవద్యం.... కేవలోనిర్గుణశ్చ). As for creation, it says that the creation is the result of Maya that indescribable sakti, which is not different from Brahman. As for Moksha, the Upanishad says that knowledge of such a Brahman only gives liberation, and there is no other path. (తమేప విదిత్వాఒతే మృత్యుమేతి నాన్యః పంథా విద్యతేఽయనాయు)
- 3. Amritabindupanishad: describes Brahman as Nirguna, and states that Man who realises his identity with such Brahman becomes Brahman.

(తదేవంనిష్కలం బ్రహ్మ నిర్వికల్పం నిరంజనం: తత్ బ్రహ్మహమితిజ్ఞాత్వా బ్రహ్మ నంపద్యతే (ధువం!!)

4. Maitreyanyupanishad: describes creation as Mithya and not as a real

- entity. (అండజాలమిప మాయామయం న్వప్పణవ మిధ్యాదర్శనం)
- 5. Kaushitaki Brahmanopanishad: describes how Indra taught Brahma Vidya to Pratardana expounding the identity of Man with God in reality, and states that one who knows such Brahman becomes Brahman. (బహ్మవిద్వాక్ (బహ్హైదాఫిప్పైతి)
- 6. Nrisimhathapinyupanishad: reproduces the Mantras of Mandukyopanishad and says that Brahman is Nirguna, and the Maha Vakya 'Ayam Atma Brahma' (అయమాత్మా [బహ్మ) i. e. this self is Brahman, is repeated. Further it states that one who knows Brahman does not go to any Loka, like Vaikuntham or Kailasam, but realises his Sarvathmatwam, and becomes Brahman itself. (నతన్య పాణా ఉత్పమంతి అత్పైవనమవలియంతో బ్రామ్మైవనకా బహ్మి
- 7. Maitreyopanishad: describes (1) Brahman as Nirgunam (2) Gnanam as that which removes difference between Man and God, and which visualises their identity and (3) the Creation as Mithya (1) నిర్వికల్పం నిరాఖానం....(2) జ్ఞానం అయే చర్శనం.... (3) ఆలోకయంతంజుగదిందజాలం). Further it states that real Sanyasin is one who realises his identity with Brahman. (జీవాత్మ నోద్రక్కం నన్యానం పరిక్షిత్తం). It also repeats the Maha Vakya 'Aham Brahmasmi' (అహం [బహ్మస్మీ) i.e. I am Brahman.
- 8. Subalopanishad: also describes Brahman as Nirgunam (ఆశ్వమన్పర్శ....అ[పమేయం)
  —and states that one who realises Brahman becomes Brahman. itself (బ్రహ్మావన్జ్ బ్రహ్మాప్యత్తి)

- 9. Sarvasaropanishad: states catagorically all the essential principles of advaita thus:—
- (1) Brahman is Nirguna. (నత్యంజ్ఞానమనంత మానందం నిర్విశేషం నర్వోపాధివిముక్తం నదబ్వైతం—)
- (2) Creation is Mithya. (జగత్ కల్పితం బ్హ్మూటి అనత్యం మిధ్యా—)
- (3) Man is really Brahman. బ్రామ్మావాహం నర్వవేదాంత వేద్యం-----)
- (4) Identifying oneself with body is bondage. (చేహాడీకా ఆత్మత్వేన అభిమన్యతే సోషాభి మానః ఆత్మనోబంధః)
- 5. Realising oneself as Brahman is Moksha (తన్నిపృత్తిర్మోక: బ్రహ్హావాత్మాజ్ఞేయః)
- 10. Niralambopanishad: describes a Sanyasin as one who, through the contemplation of Maha Vakyas, realises that Brahman only is real that the Creation is Mithya and he is Brahman itself. (తత్వమన్ నర్వం ఖల్పినం (బహ్మనేహనానా.స్త్రీ కించనేత్యాడి మహా వాక్యాధ్యానుభవజ్ఞానాత్ (బహ్హైవాహమస్మీతి నిశ్చిత్య యశ్చరత్ ననన్యానీ)
- 11. Sukarahasyopanishad: expounds all the four Maha Vakyas, and shows how the sage Suka, son of Vyasa, on being initiated into the four Mahavakyas by Siva, became a Jeevanmukta.
- 12. Vajrasuchikopanishad: describes a real Brahman as one who realises his own self as the Nirguna Brahman.
- 13. The jobindul panishad: defines Dhyanam (concentration) the state realising one's identity with Brahman. (బమ్హాహాస్మీతే నద్దృత్వా నిరాలంబతయా స్థతి: ధ్యానశ్మేన విఖ్యాత:) Further it describes how Siva taught Brahma-Vidya to his son, Kumara, by initiating him into the Mahavakya dealing with the identity of Jeeva with Brahman. (ఆత్మారామన్వరూపోస్మీ అహమాత్మానదాశివ: నిత్యశుద్ధవిదా నంద నత్తామాతోమమవ్యరం: ఆతార్మబ్మాస్మేస్ట్లు...) This Mahavakya 'I am Brahman' is repeated 27 times. Then it describes at great length the nature of Jeevanmukti. (జీవన్ము క్రి) As for creation, it states that the Creation

- is not real, but only a creation of the mind (మనఏవజగత్సర్వం....నా.స్త్రి నా.స్త్రి జగత్సర్వం....)
- 14. Nadabindupanishad: describes creation as a superimposition on the substratum of Brahman in the analogy of snake in a rope. (యధా రజ్జుం పరిత్యజ్య నర్పం గృష్టాతిమై(భమాత్) తద్వత్సత్యమవిజ్ఞాయ జగత్పశ్యతి మూఢఫీశు రజ్ఞుఖంచే పరిజ్ఞాతే నర్పరాపం న తిష్ఠతి అధిష్టానే తదాజ్ఞాతే [పపంచే శూన్యతాంగతే)
- 15. Brahmavidyopanishad: describes the identity of Jeeva with Brahman at great length in minute detail.
- 16. Atmabodhopanishad: describes the state of a realised soul that he feels the creation as not real, and himself as Brahman. (కాల్మతయో యధానర్పోరజ్జోనా స్త్రితధామయి! ఆహం కారాది దేహాంతంజగన్నా స్వహా మద్వయం)
- 17. Narada Parivrajakopanishad: states that a sanyasin should always meditate on his identity with Brahman (చింతయకా పరమానందం [బహైవాహమిత్న్మరకా) and that the creation is Midhya. (మాయామాత్రంవిడిత్వా)
- 18. Mandala Brahmanopanishad: states that one who realises his identity with the Brahman becomes a Jeevan Mukta.
- 19. Skandopanishad: also describes the identity between Jeeva and Brahman. (సఏపహిపరం బ్రహ్మతత్ బ్రహ్మహం ననంశయణ జీవగ్శి వగ్గిమోజీవ:)
- 20. Mahanarayanopanishad: is a big one dealing at great length and in great detail the Nirguna aspect of Brahman (described here as Narayana) and states that Jeevas are only reflections of Brahman in Antah-Karana and that Advaitam only is real. (పతిబింబా ఏవజీవా: బ్రహ్మాడ్వైత మేవనత్యం..) Then the identity of Jeeva with Brahman is clearly stated. (త్వంబ్రహ్మాస్ట్రీ అహంబ్రహ్మాస్మ్మీ అవయో రంతరం నవిద్యతే! త్వమేవాహం అహమేవత్వం! అహమస్మి బ్రహ్మహమస్మీ, యోహమస్మీ, యోహమస్మీ, బ్రహ్మహమస్మీ)
- 21. Advaya Tarakopanishad: expounds the nondual nature of Brahman by stating that the Jeeva and Iswara are the products

- of Maya, and hence are not real. (జీవేశ్వరౌ మాయికమితి విజ్ఞాయ నర్వవిశేషం నేతినేతీతి విహాయ యుదవశిష్యతే తదద్వయం బ్రహ్ము).
- 22. Ramathapinyupanishad: repeats the Mantras of the Mandukya Upanishad about the Nirguna nature of Brahman and the Mahavakya 'Ayam Atma Brahma' (అయమాత్మాబమ్మా) ie. this Atman is Brahman.
- 23. Sandilyopanishad: describes the Nirguna nature of Brahman, repeats the Mahavakya 'Thatvamasi' (తత్వమని) i. e. that thou art, and also expounds the principle of knowledge of one being knowledge of all. (ఆకాశపత్సర్వగతం నునూక్మం నిరంజనం నిష్క్రియం నన్మాతం చిచానందైకరనం శివం ప్రహంతం అమృతం తత్పరం బ్రహ్మ తత్వమని। యన్మిన్విజ్ఞాతే నర్వమిదం విజ్ఞాతంభవతి....)
- 24. Paingalopanishad: says that every seeker after truth should contemplate on nature of God, Man, and Creation; want of such a contemplation is bondage, from which one gets freed by contemplation. On such contemplation, the nature of Man and Creation will be known as not real, and not different from God or Brahman, and the really absolute Brahman only remains as identical with one's self. (( పత్వగాత్మా) Then the Mahavakya 'Thatvamasi' (తత్వమని) i. e. 'that thou art' and Jeevan Mukti also are explained in detail. ಅವಿವಾರ కృతోబంధః విచారాన్మోష్భవతి၊ తస్మాత్సదా విచారయేత్ జగజ్జీవపరమాత్మనః। జీవభావ జగద్భావ బోధే (పత్వగ စိုన္ချဝ ျပည္သြားဘာသမည့္အေဖြ၊ မတု္က္ပုိဘဲသံ ဘာတတ္ကူဝေဖမ်ားလွ်င္သ రూపం నిశ్చయీకర్హం శక్వతే)

- really in substance, similarly the creation also has no independent existance apart from the Brahman on which it is a superimposition. యధాకటకశబ్దార్థః వృధక్భావో నకాంచ నాత్! నమీమ కటకాత్ తద్వత్ జగచ్చబ్దార్థతా పదే! తేనేయమింద్రజూల్మకీడాగతిః (పవితన్యలే) Finally Mukti is defined as realisation of one's own self. (న్నరూపాచన్సతిర్ము క్షి)
- 26. Yoga Sikhopanishad: describes Brahman as without any attributes, i. e. as Nirguna. (అకరంపరమం మ్రాండ్స్ నిర్వికేవం నిరంజనం ఆలకణం....) and states that the Creation does not really exist, just as water in mirage, and barren woman's son, do not exist. Finally it states that Man who thinks he is defferent from Brahman is a fool. (న్వల్పమ్మక్తంతరం కృత్వా జీవాత్మవరమా త్మహోణ యస్త్ముత్తి న మూధాత్మా భయంతస్వాపిళాపుతం)
- 27. Annapurnopanishad: states that man feels himself in bondage on account of the five fold illusion:—((భమ)
  - (1) That man is different from God;
  - (2) That Man is a doer ( 호프)
- (3) That Man identifying himself with his three bodies (శరీర(తయనంయు <u>గ</u>ణ)
  - (4) That God created this Universe;
- (5) That this creation is real. Then the method of getting over this five-fold illusion is explained by five analogies, and finally Jeevan Mukti is explained at great length.
- 28. Akshyupanishad: says that by contemplation and meditation on the Mahavakya 'I am Brahman' one becomes a Jeevan Mukta. (ప్రజ్ఞానమనమానందం బ్రహ్మా స్మీతి విభావయం యేనవిజ్ఞానమాత్రేణ జీవన్ముక్లో భవిష్యతి).
- 29. Thureeyatheetha Avadhootopanishad or Adhyatmopanishad: also repeats the same idea as in the above (తద్ప్రహ్మాహమీ తిజ్ఞాత్వా కృతకృత్యా భవాసమ) and further says that the Nirguna Brahman manifests itself God as Man and on account of their respective Upadhis (bodies) Mays and Avidya,

and as the Upadhis are not real, there is no real difference at all between God and Man, and pure Nirguna Brahman only remains for realaisation. (మాయావిద్యే విహామైవ ఉపాధీపరజీవయాక : అఖంతం నచ్చివానందం పరం బ్రహ్మ విలక్వతే : నిర్గుణం నిష్టియం సూక్మం నిర్వి కల్పం నిరంజనం : ఏకమేవార్వయం బ్రహ్మనేహనా నా స్థికించన)

30. Almopanishad: says that what appears as creation (జగత్) is really Brahman only, and not different from it. (జగటాపతయాప్యేతత్ బ్రహ్మైవ ప్రవిధానతేనజగత్ నచావరం). Then it goes on stating that knowledge of the creation as real leads to bondage (సంసార) and knowledge that it is unreal leads to Moksha. (సత్యత్వేన జగచ్భానం నంసారన్య ప్రవర్తకం) అనత్యత్వేన భానంతు నంసారన్య నిమర్తకం).

By knowledge of Brahman, one becomes Brahman. ((బమ్మైవనకా (బహ్మాప్యతి నిర్వయం). Then the Upanishad closes with the exclamation—How is it possible for the Creation to be even conceived of in the infinite Nirguna Brahman which is One without a second. (నిష్మాణినిష్ట్రయే శాంతె నిరవద్యేనింరజనే! అద్వితియే పరే తల్పై వ్యోమవత్సల్పనానుత:)

- 31. Pasupatha Brahmaopanishad: says that one who has realised Brahman sees the creation and the various Jeevas also as Brahman only, and not as different from it—(జగజ్జీవాదిరూపేణపశ్యస్థప్ పరాత్మవిత్, సతత్పశ్యతి చిద్దూపం (బహ్మవస్థ్యతి పశ్యతి); and discribes Brahman as without attributes.
- 32. Avadhootopanishad: says that in reality there is no creation at all, much less any deluge (పళయ) no bondage, no liberation Etc. (ననిరోధానచోత్పత్తి: నబభ్నేవ సాధకః—)
- 33. Tripurathapinyupanishad: also contains the same idea as in the above Upanishad, describes Brahman as Nirguna, and says that one should meditate upon such Brahman as identical with him. (నిష్టలంనిశ్చలంశాంతం బ్రహ్మహమితి సంస్మరేత్).

- 34. Rudra Hridayopanishad: says that Man becomes liberated from bondage on realising his identity with Brahman (చిత్), the substratum for the creation which is a superimposition on it. చివేకత్వపరిజ్ఞానే నగో చతినముహ్యతి! అద్వైతం పరమానందం శివం యాతితు కేవలం! అధిష్టానం నమ స్తన్య జగతన్సత్య చిద్దనం! అహ మస్మీతి నిశ్చిత్వవీత శోకోళవేన్నునికి)
- 35. Darsanopanishad: definitely lays down the three fundamental principles of Advaita (1) that Brahman only is the One Reality (2) that Jeeva is not different from it and (3) that the Creation does not really exist. (ఏక స్స≡ాధిద్యతే ౖభాంత్యామాయయాన స్వరూపతః! తస్మాద దై వ్రతమేవా స్త్రీ న[ప్రపంచోన నంనృతిః! రుథాకాశో ఘటాకాశ మతాకాశో ఇతీరితః! తధాౖభాంతై స్ద్రీ ధాౖసాక్తోహ్యాత్మా జీవేశ్వరత్మనా! మాయామాౖతం జగత్ కృత్స్తం తదాభవతి నిర్వృతిః).
- 36. Panchabrahmopanishad: stresses on the identity of Man with God and that the Creation with all its manifold differences is not real. (యేన[పకాశతే విశ్వంయత్రైవ ప్రవిలీయతె! తద్ప్పహ్మ పరమం శాంతంతత్ బ్రహ్మాన్మి పరంపడం! సోహమస్మీతి జానీయాత్ విద్వాకా బ్రహ్మామ్మతో భవేత్! భేదన్సర్వత మిధ్యైవఛర్మాదేరనిరూపణాత్! అతశ్చకారణం నిత్యం ఏకమేవాద్వయంఖలు! అత్రకారణను ద్వైతం శుద్ధం చైతన్యమేవహి).
- 37. Varahopanishad: also stresses on identity of Man with God and describes in detail the nature of Jeevanmukti. (ఆహంనత్యం వరం బ్రహ్మమత్త: కించిన్నవిద్యతే! ఆహం[బహ్మేతిచేద్వేద సాక్షాత్కారన్స ఉచ్యతే! ఆహం[బహ్మేతి నియతం మోకపోతుర్మహాత్మనాం! యస్మిన్స్లాలే స్వమాత్మనం యోగీజానాతికేవలం! తస్మాత్కాలాత్సమారభ్య జీవన్ముక్తో భవత్యసౌ)
- 38. Hayagreevopanishad: deals with all the four Mahavakyas, and states that one who realises their meaning becomes a Jeevanmukta.
- 39. Bahruchopanishad: also deals with the four Mahavakyas and with the identity of Man with God.
- 40. Muktikopanishad: the last of the 108 Upanishads, contains the teachings of

Sri Rama to his beloved and most devoted Bhakta Hanuman. Hanuman asks Rama to teach him the real tathvic nature of Rama himself, as he, by such knowledge gets Mukti from bondage of Samsara. Then Rama describes his own real Swaroopa as Nirguna Brahman itself, one without a second, and states that knowledge and realisation of such Brahman can be had by Slavana, Manana, and Nidhidhyasana, and by such realisation one becomes a

Jeevan Mukta, and finally becomes that Brahman itself, just like the space enclosed in a pot becomes identified or merged into the space all round, on the distruction of the pot. Details of Jeevan Mukti are also given.

Thus an examination of the minor Upanishads also shows that the inter-relation between God, Man and Creation is clearly explained on the principle of Advaita.

(to be continued.)

### MESSAGE OF THEOSOPHY TO MODERN WORLD

By

### SRI. R. CHANDRA MAULI ESWAR, M. A.

National College, Masulipatam.

## I. NEED OF SPIRITUALISM FOR THE MODERN WORLD.

"May the Great Teachers, Guides and Guardians of Humanity

Bless us with their protection;

May they illumine our studies and help us to spread their Message:— The Message of Theosophy and Universal Brotherhood in the World;

Let us be aware of Their Will

In all our thoughts, in all our words and in all our deeds;

Let us serve them faithfully

By giving in abundance what we receive".

We are witnessing a new social, political rebirth in India at present. We also find new spiritual outlook in the Craddle. We are witnessing how the United Nations Organisation is slowly and steadily gaining its ground on an Universal plane. There are ever so many organisations endeavouring to forge the World Unity. These

different bodies are like bones that will mould themselves into a seed of a new Human Organisation. This is not enough. We must also have a new outlook, a new vision and a new mind. The growing organisation must be nourished by effective nutricious thoughts. Spiritual impulse creates the organ energetic, invigorated by fresh ideas.

Mankind is strewn in different parts, catalogued into different nationalities and groups. Each class of men constitute a collection of souls. All these group souls must be assimilated into a harmonious Universal Soul of the World. This is the fundamental Unity latent in the world of men. Unity may be there. But we may not realise this fundamental Unity. The world is in cross-roads. Humanity everywhere is more and more scientific, more and more introspective and critical. Too much of criticism leads to scepticism, which may ultimately shatter the world of Unity into atoms of divisions. There

is a compelling necessity to reform the society to revive the powers latent in men, and to regenerate the world. This implies a complete resurgence of Society and a healthy transformation of life.

It is common knowledge that we are divine in character. But we are not divinely in our words, deeds or thoughts. We are brothers of the same family. We are species of the same genus. Yet we do not behave brotherly. Why? Because we have missed the essential Unity in an apparent diversity. Something of a Divine or Transcendent Nature is needed to fuse the different souls into a happy United Group Soul. Here is the role of Theosophical Society which has become the embryo of World Brotherhood. It creates the condition, then springs up the spark of inspiration which would energise the Sparks from the words of mankind. Masters of Wisdom will transform thoughts and emotions and feelings of mankind into an organic unit. To summarise in simple tongue, we need to spiritualise the world, theosophise the man.

To spiritualise the world does not mean lecturing on spiritualism. To theosophise does not rest on the reading of Theosophical Literature. It means "live spiritually and lead the path of Theosophy." There are two aspects of life-one "Being" and another "Knowing". One without the other has no meaning. "To know" is something different from "to be". But they are coexistent and corelated. We must know what we are, before we tell others what we are "to be" and "to become." "To know" is to study and 'to be' is to follow what is known. Thus if we want to spiritualise others, we must first know what is spiritualism and then live upto those ideals so that we will become the spiritual preceptors of unspiritual.

Divine is the wine of life, the fragrance of Soul and the light of man. Thus every one of us must be a channel of divinehood of man. How to constitude ourselves into a vessal which would automatically downpour the nectar of Divine Wisdom. How to Divinise the world and spiritualise the men. It cannot be done by words alone. Action and feelings are indispensable medium of occult path. We must deepen our understanding, strengthen our thoughts and bind our feelings. We must consider ourselves how best we can help and serve the Humanity. If we cultivate that universal spirit, we will be the channel of wisdom and we are used for this work. We must be dynamic in the real sense and also steady and not fluctuating. We must be firm in our convictions and ends. we must be faithful and sincere in our aims, like the immortal hero of Tennyson to seek after truth, to strive for unity and not to surrender to viles of life. We must be dynamic in life. There is nothing more dynamic than life. Dynamic entity implies a deep current that is ever flowing in the hearts of men.

But the path of occultism is not a bed of roses. It bristles with trials and sacrifice. As occultists, we have to pass through a revolution, a revolution of understanding the life. We have to pass from the scorching heat of summer to rivery heights of autumn, from barren trees of winter to blossoming flowers of spring. Surely such a revolution can take place within us and that day will be the Red Letter Day indeed.

### II. THEOSOPHY AS A WAY OF LIFE

To be a Theosophist is indeed a grand ideal. But an ideal will be worthless, if it is far from being practical. Theosophy is not a marketable product which can be bartered for money. It is beyond any kind of business transaction. It must

live in us. We must be inflamed with beauty, radiance and light. Theosophy cannot be understood in one day or reading one book or listening to one lecture. To understand this ageless and eternal truth, one has to go on understanding all through the life. It is universal in scope, ever expanding, beyond even the sense of time and space. "The knowledge one acquires through the study of Theosophy, is all the time related to the processes of life in evolution, to the movement of life itself" (N. Sri Ram). Theosophy can never be outgrown, because it is a knowledge of the truth which is ingrained in ourselves. It is a truth which is related to the truth in all other beings. That is something which needs to be understood by all of us.

It is an understanding of ourselves as much as an understanding of the Universe to which we are related. Thus in being a Theosophist, in following the footprints of the Great Teachers the Perfected Men, the Seers, we are really following ourselves. This is something quite different from following somebody else who is different from ourselves, someone to whom we are not inwardly related or intimately connected.

As Theosophists, we have ordained ourselves to be the light bearers of Ancient Wisdom. As messengers of wisdom, as pilgrims of Peace we have imposed upon ourselves a sacred duty, i.e., to spread the Message of Theosophy to all the places we go, to all the people we come across. But we must know first what that Immortal Message is. But it is very difficult to define in simple phrases what that Message is. But one thing is to be understood beyond. "That Theosophy is a Way of Life." As brother C. Jina Raja puts it, "it is a philosophy of conduct, a pathway to perfection."

I would rather explain it as "Pathless Path." It is a path not dictated by somebody but chalked out by the Individual himself. All religions expect men to become perfect. To reach the Himalayan heights of Perfection is the substance of every religion. Though each religion lavs down its own method not common to another, yet all religious are one in the end. That is why we can consider it as "Pathless Path." The path of occultism does not profess that men must renounce everything. It shows they should not be discontented with their lots or with their environmental. It trains men to take things in their naturalness. "Whatever be it is, consider it as the best environment and realise happiness in contentment." This is the essence of Theosophical teaching.

It is the Holy Masters who have created the race of men. So it is to them we have to reach. That is the path of perfection. God's plan of Evolution reveals that all men will reach the summit of Perfection. There is no question of somebody being backed out from Salvation or Perfection.

But this fact is to be understood:-"What a non-Theosophist will realise in many lives, a Theosophist or an adept achieves in a few lives. A Theosophist is really in advance of age and knowledge when compared with a non-theosophist. "Steep yourself in the magnetism of the Masters"-must be the motto of every Theosophist. Having accepted Theosophy, beyond doubts, we must be ready to serve the Masters. We must realise that we are recruited to the Band of Servers chosen by our Masters. Do everything in the name of Masters. Think of the Master what he will do and then do. "Everything about Master, Everything through the Master, Everything for the Master.

## ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

VOL. IV

APRIL 1958

No. 4

Editor
P. PERAYYA SASTRI, P.O.L.,

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY,

B. A. B. L.

Secretary, Law Dept.

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M. A., I. A. S.,

Deputy Secretary, Home Department,

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A., Ph.D.,

Superintendent,

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute, Tirupati.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,
M.A. (Hons.) Principal,

Narasimha Sanskrit College, Chittigudur,
Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaeology, Andhra University,

Waltair.

Sriman Pandita,
PARTHASARADHI IYYENGAR,
Agamacharya, Tirupati.

PUBLICATION OFFICE

### "ĀRĀDHANA"

OFFICE OF THE DEPUTY COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department, (Andhra)

MASULIPATAM.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-

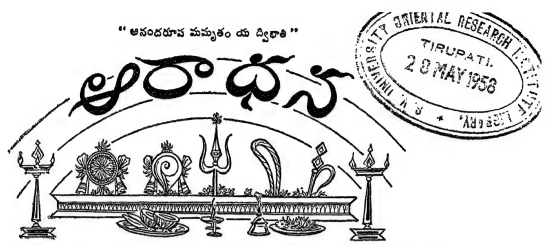
PER MONTHLY COPY Re. 1/-

# ఆరాధన

| ವೀ | లంబి మా స ప ్రతి క                                                                                                                       |      | చైత్ర ము |  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------|--|
| •  | వి ష య సూ చి క                                                                                                                           |      | ఫుట      |  |
|    | తె ను గు                                                                                                                                 |      |          |  |
|    | ముఖచి[తము - శ్రీ రాజనాజేశ్వరీ ఆమ్మవారు - కోటిఫలి. (తూర్పుగోదావరి జిల్లా)                                                                 |      |          |  |
| 1. | వై దికమం[తము - తాత్పర్య సహితము.                                                                                                          | **** | 111      |  |
| 2. | సంస్కృతమ్ - ఆశ్వత్థ [పతిష్ఠాపన మాహాత్మ్యమ్                                                                                               | •••• | 112      |  |
| 3. | " సౌమలింగేశ్వరా!" పద్యములు - శ్రీ తటవ ౖి - సూర్యనారాయణ, చేవరపల్లి                                                                        | •••• | 113      |  |
| 4. | శ్రీ ఛాయా సొమేశ్వరస్వామి - కోటిఫలి - (తూర్పుగోచాపరి జిల్లా)<br>శ్రీమాన్ కవిరాజశిరోమణి, పండిత, దీవి నరసింహాచార్యులు, ఆష్టాపధాని, అవనిగడ్డ | •••• | 115      |  |
| 5. | ఆగమరితిని విష్ణ్వాలయములు 🗕 శ్రీ పండిత పార్ఘసారధి భట్టాచార్య, తెరుపతి                                                                     | •••• | 123      |  |
| 6. | పరతత్ర్వము 🗕 (కథ) శ్రీ బులుసు వేంకటరమణయ్య - మద్రాసు                                                                                      | •••• | . 128    |  |
| 7. | హరివాసర మాహాత్మ్యము - శ్రీమత్కిళాంబి రంగాచార్యులు, పున్నమ్మతోట, విజయవాడ                                                                  | •••• | 130      |  |
| 8. | భక్తి - శ్రీ తటవర్తి సూర్యనారాయణ, దేవరపల్లి                                                                                              |      | 135      |  |
| 9. | న్పర్ఖవేధి <b>-</b> (కథ) గోవర్త <b>న్</b>                                                                                                | **** | 139      |  |
|    | CONTENTS                                                                                                                                 |      |          |  |
|    | •                                                                                                                                        |      |          |  |
|    | ENGLISH                                                                                                                                  |      | PAGE     |  |
| 1. | LIFE OF SRI RAMANUJACHARYA  By Sri T. N. Srinivasan, M. A. Madras                                                                        | ***  | 45       |  |
| 2. | God, Man, & Creation - Chapter XVIII - The Brahma Sutras  By Sri Vidya Sankara Bharati Swami,  Sri Gayatripeetham, Masulipatam           | 14.  | 52       |  |



శ్రీ రాజరాజేశ్వరీ ఆమ్మవారు - కోటిఫలి (తూర్పుగోదాపరి జిల్లా)



నకృదేవ ్రపన్నాయ 'తవాస్మీ'తి చ యాచతే। అభయం సర్వభూతేఖ్యో దదా మ్యేత ద్వతం మమ॥

సంపుటము ४

విలంబి - చై[తము

సంచిక ४

### മ്

मृडा नो रुद्रोत नो मयंस्कृषि क्षयद्वीराय नमसा विधेम ते। यच्छं च योश्च मनुरायजे पिता तदंश्याम तव रुद्र प्रणीतौ॥

తాత్పర్యము:—ఓ రుద్రుడా! మమ్ములను ఈలోకమున సుఖపెట్టుము. (జ్ఞాన్మపదానముచే) పరలోకమునందు కూడ మాకు నుఖము కలుగునట్లను గ్రహింపుము. మాపాపములను పరిహరించెడు నీకు మా సమస్కారములచేతనే పరిచర్యచేయగలము.

మానపజాతికి తండ్రియు పాలకుడును నగు మనువు యే కొంచెము నుఖమును, దుఃఖాభావ మును నమకూర్చెనో దానిని నీయను(గహముండిన మేము పొందగలుగుదుము.

मा नो महान्तमुत मा नो अर्भकं मा न उक्षन्तमुत मा न उक्षितम्। मा नो वधीः पितरं मोत मातरं त्रिया मा नस्तनुवो रुद्ध रीरिषः॥

తాత్పర్యము:—ఓ రుద్రుడా! మాలో గొప్పవారినిగాని, పృద్ధునిగాని, పిల్లలనుగాని యువకుని గాని శిశువునుగాని హింసింపకుము. మా తండ్రిని తల్లినికూడ హింసింపకుము. మాకు ప్రియమగు శరీరముల నెంత మాత్రము హింసింపకుము.

मा नस्तोके तनये मा न आयुषि मा नो गोषु मा नो अश्वेषु रीरिषः। वीरान्मा नो रुद्ध मामितो वधीई विष्मन्तो नमसा विधेम ते॥

తాత్పర్యము:—ఓ రుడుడా! మా సంతానమునకు - విశేషించి - పుత్రులకు హింస కలుగ జేయకుము. మా ఆయున్నును హింసింపకుము. మా గోపులను, గుర్రములను, పశువులను హింసింపకుము. క్రోధము కలవాడవై నీవు మా సేవకులగు వీరులను బాధింపకుము. నీకు మా నమస్కారముచే పరిచర్యచేయువారము.

## ॥ अश्वत्थप्रतिष्ठापनमाहात्म्यम् ॥

पुरा बाह्निकदेशे बहुधान्य इति पुण्यतमोऽम्रहार आसीत्। तस्मिन् ब्रह्मशर्मेति कश्चन ब्राह्मणोऽ-वसत् । स सर्वशास्त्रार्थिविद् बहुपजश्चासीत् । तस्य भार्या सुशीला अन्वर्थनाम्नी साध्वी धर्मपरायणा च । ब्रह्मशर्मा तु बहु धनं सिच्चतुकामः सर्वदा परान्नं मुझन् आत्मनो धर्मं केवलमुपेक्षमाण आसीत्। कदाचित् सुशीला आत्मनो भर्तारं धर्मविमुखं एवमवोचत्ः —"स्वामिन्! अयं तु कायः क्षणिकः जलबुद्बुद्सन्निभः। शरीरे हुढे एव यत्नेन धर्मः सम्पाद्यितव्यः । धर्म एव परलोकं गच्छन्तमनुगच्छति । " इति । ब्रह्मशर्मा च तस्याः धर्मसारमेतद्वचनं शृत्वा कथं वा धर्ममाचरेयमहिमिति भार्यामपुच्छत्। सा च धर्मसारमेवमवदत्:— 'देहि देहि' इति पात्रे आयाते "नास्ति नास्ति" इति कदाऽपि न वक्तव्यम्। यतः यः कश्चित् लोभी "नास्ति नास्ति" इति ब्रूयात् समनन्तरमेव देवाः ततो दुःखं "अस्ति अस्ति "इति ब्रूयुः। सर्वेषामपि धर्माणामुत्तमोत्तमं अश्वत्थप्रतिष्ठापनं यत्नेन कार्यम् । यतो धर्मविदः वृक्षराजमेनमधत्यं त्रिमूर्त्योत्मकमामनन्ति । किंचायं बुद्धस्य ज्ञानपदानेन महाबोधीति च लोके विश्रूयते । इति । धर्मसम्मितमेतत् वचनं शृण्वत एव तस्य मनः धर्मासक्तमासीत्। अन्येद्यः शुमे मुहूर्ते आत्मनो गृहाङ्गणे स्वयमेकमश्वत्यं प्रतिष्ठाय भार्यया च अन्यं प्रतिष्ठापयामास । प्रतिदिनं सेचनादिना तौ वृक्षराजौ पोषयन् प्रदक्षिणेन च पूजयामास । एवं करिंमशित् काले गते ब्रह्मशर्माणं पूर्वसंचितैः पापैः क्षीणायुषं मन्वानो यमः तमानेतुमात्मनो दूतान् प्रेषयामास । दूतास्तु तत्रागत्य पतित्रतायाः सुशीलायाः तेजसाऽपहताः यथागतं गताः । तत्क्षणमेव यमः स्वामात्यं चित्रगुप्तमाहूय ब्रह्मशर्मानयने तं न्ययूयुजत् । चित्रगुप्तश्च स्वामिनो यमस्य आज्ञां स्वीकृत्य ब्रह्मशर्मणो गृहमाजगाम । यदाच चित्रगुप्तस्त-त्रागतस्तदा ब्रह्मशर्मा भार्या रात्री आत्मनोऽमीष्टमाहारं कर्तुं आज्ञपयन् तस्थी । तद्भचनं शृण्वन्नेवान्तर्हितश्चित्रगुप्तः अत्यन्तं जहास । तद्धासध्यनि श्रुत्वा सुशीला हासकारिणं कमप्यपश्यन्ती शपथेन एवमुचैरमणत् । "यद्यहं पतित्रता धर्मशीला च स्याम्, तदाऽहमेतस्य स्फुरितस्य शब्दस्य हेतुं पश्येयम् " इति । समनन्तरमेव चित्रगुप्तः सुशीलायाः पुरत आत्मानं आविर्भाव्य आत्मन आगमनकारणं तामकथयत्। साध्वी धीरा च सुशीला आविर्भृतं चित्रगुप्तं प्रणनाम । प्रणमन्त्ये सुशीरु।ये चित्रगुप्तः अचिन्तयन्नेव सौमङ्गरूयमाशिषं प्रायुङ्क । कण्ठाशन-निरोधं ब्रह्मशर्माणं चित्रगुप्तो गृहीत्वा संयमिनीं प्रतस्ये । मार्गमध्ये च द्वौ चर्मकारकौ ब्रह्मशर्मण उत्तमणीं तं उपानत्मूल्यं दातुं निरबघ्नीताम् । तन्मूल्यं चित्रगुप्तेन दीयमानमि तौ नाङ्कीचऋतुः । किंतु ब्रह्मशर्मणः शरीरात त्वगेव उत्कृष्य दातन्येति तौ शाठ्यमावहताम्। आत्रान्तरे तत्र काविप वर्णिनौ आगत्य आत्मनोः शरीरात त्वचमुत्कृष्य चर्मकाराभ्यां दत्वा ब्रह्मशर्माणं ऋणात् मोचयामासतुः। अद्भुतावहमेतं वृत्तान्तं दृष्ट्वा ब्रह्मशर्मा तयोर्थयातयं चरितं कथितुं तौ पार्थयामास । तौ एवमूचतुः "आवां किल अश्वत्थवृक्षौ यौ भवता सुशीलया च संवर्धितौ पूजितौ च । भवतः नीचाधमर्णत्वरूपं क्वेशं असहमानौ भवन्तं ऋणात् मोचितवन्तौ । इतः परं यथासुखं गन्तव्यम् '' इति । अथ चित्रगुप्तोऽपि ब्रह्मरार्गाणं अश्वत्थपतिष्ठापनेन सुकृतिनं मन्वानः तस्मै दीर्घायुष्करं वैवस्वतस्तोत्रमुपदिदेश । यमसमीपं नीतः ब्रह्मशर्मा दण्डवत्प्रणम्य यमं तुष्टाव । अनेन तुष्टो यमः ब्रह्मशर्माणं मोचियतुं चित्रगुप्तमाज्ञपत् । त्रह्मशर्मा सुप्तोत्थित इव पाबुघ्यत । प्रबुद्धं पति पश्यन्ती सुशीला मनसि सन्तुष्टा आश्वत्थिकं ऋणानुबन्धमनुमोदन्ती अश्वत्थप्रतिष्ठापन मत्यन्तमभिननन्द् ॥

# '' సో మలింగే శ్వరా!''

తటవ రైసూర్యనారాయణ

సమదారాతి కృతాంత, కాంతకరుణాస్వాంతా, ఉమాకాంత, ఆ గమసీమంతనటత్ పదాబ్జవిలనత్ కళ్యాణవృత్తాంత, దు గ్గమవేదాంతనితాంత నిర్మలగుహాకంజాత విశ్వాంత, ఉ త్తమయోగింద్రసమాధి సజ్జితపదాంతా, సోమలింగేశ్వరా ॥

హారిదశ్వద్విజరాజనేత్ త్రిపురాహం కారదుర్ధాంత భీ కరఘోరాటవిపీతెహ్మాత పృధిపీకళ్యాణచారిత్ర దు ర్ధర పాజాేఘలతాలవిత్ర పరమార్థజ్ఞాతనన్మిత్ ని ర్జర మౌనీంద్రనుతాతిచిత్రనుచరిత్రా సోమలింగేశ్వరా ॥

ఓ త్రైలోక్యపవిత్రనామగుణ చండ్రోపింద్రదేవేంద్ర వాం ఛాత్రైలింగ్యమనోజ్ఞరూప దిగధీశస్తుత్యచారిత్ర స ర్వత్రవ్యాప్త నితాంతశీతల దయాపాధోనిధీ నీ కృపా చృత్రచ్ఛాయను నిల్పుమంటి జగదీశా సోమలింగేశ్వరా ॥

భూతేశాయ పరాత్పరాయ కరుణాపూర్హాంతరంగాయ నా నాతీర్థాంటుసరోరుహాయ త్రిజగన్నాథాయ సంసార మా యాతాపుత్రయనాశకాయ సకలవ్యాప్తాయ లోకావన మ్తాత్మాయ నమశ్శివాయ భవతే శ్రీ సోమలింగేశ్వరా ॥

అరవిందంబులకం టె గోమలములై ఆనందకందమ్ములై కరుణాదివ్యనుధార్ధ్రశీతలములై కళ్యాణమాగ్గంబులై శరణుత్రాణ నదా పరాయణములై శంభో విరాజిల్లు నీ చరణంబుల్ శరణంబు నాకు భువనేశా సోమలింగేశ్వరా ॥ తరణంబుల్ భవవార్ధిమగ్నుల కమంచజ్ఞాన సంపధ్ధ్మాడా భరణంబుల్ శ్రుతివాగలంకరణముల్ భక్తాంతరంగ ప్రభా స్థరణంబుల్ మునిదేవతా శరణముల్ ధ్యానింతు పూజింతు నీ చరణంబుల్ గతినాకు కోటెఫలివాసా సోమలింగేశ్వరా ॥

జడుడుంటాపి కళంకితాత్ముడని యీశా నన్ను పేకించి వెం బడి దూరంబుగ గొంటివేయకుము నీ పాదంబులంబట్టి నే విడువంజాల మృగాంకురీతిని శిరోవీధికా వసింపంగజౌ పృడకున్నకా చరణాశ్రయంటోనగలేవా సోమలింగేశ్వరా ॥

ధనదుండా ప్ర సఖుండు దేవతరువుల్ త్వత్పాదమంజిర కాం చన రత్నంబులు సత్వమంగళ భవత్సాధ్వీలలామంబు పా వనతాణాతము నీ చర్మితము కృపాపాధోధి నీస్వాంత మే లనినుకాగొల్వకమానుదుకా నుజనపాలా సోమలింగేశ్వరా ॥

సలిలక్షిరవిభేద పాటవము వైజంబం(డు వేదాది వి ద్యలకెల్లకాగతిపం(డు పూర్ణరుచినాదబ్లంబపం చం(దు ని ర్మల గంభీరపవిశ్రమానస విహారక్షేత నిత్య[పభా నిలయుభాజితహంసవందురు నినుకా శ్రీ సోమలింగేశ్వరా ॥

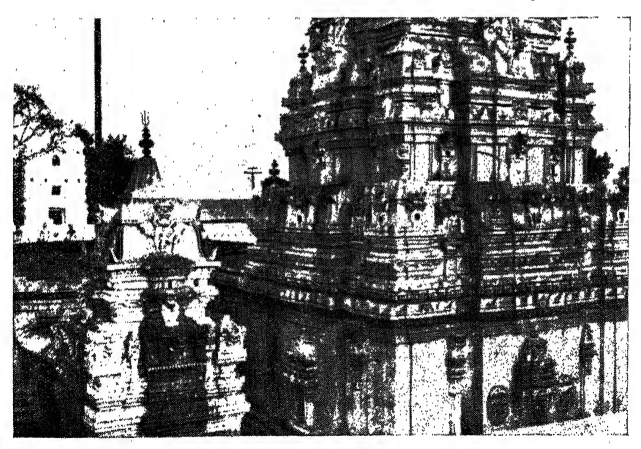
రథమ్మేదిని రెండు చక్రములు మార్తాండుండు చందుండు సా రధిలోకేశుడు శౌరిబాణము శ్రతుల్రధ్యే త్రమంబుల్ మహాం బుధిమాయేరము విల్లుమేమపట శంఖో చూచెద౯ నామసో రథము౯ సాగగజేయుమా పథముణేర౯ సోమలింగేశ్వరా ॥

# త్రీ ఛాయా సోమేశ్వర స్వామ్వారు - కోటిఫల్ కైత్రము (కోటిపల్లి- తూర్పు గోదావర్జిల్లా)

్శిమాన్, కవిరాజశిరోమణి, పండిత, చేవి నరసింహాచాకృలు, అష్టావధాని, అవనిగడ్డ.

ఈ కోటిఫలికే అము తూర్పు గోదాపరిజీల్లా, రామచంద్ర పురం తాలూకాలో గోదాపరీతీరమునంగలదు. ఇక్కడ ప్రవహించు గోదావరికి ''గౌతమీ'' యని పేరు. ఈ కే అము '' ఆష్టసోమేశ్వరముల'' లో నొక్కటియైయున్నవి. దాజారామ భిమేశ్వరండు లేజోమయమైన లింగమగుట చేత, నప్త మహర్హులుకూడ నమీపించుటకు వెఐచి, స్వామీ సర్బించు టకు గోదావరీ యుదకమునుంగాని తెచ్చుటకై వెళ్లిరి. చారు తిరిగి వచ్చుసరికి దైవ ముహూర్తము మించి రాజనముహూర్తము పచ్చుసనియు, సంత స్వామిని రాజేసులే పూజింప నర్హులుకాని, దేవతల కర్హత యుండదని యొంచి వారు వచ్చుటకాలన్యమగుట చేత దైవముహూర్తముమించకముందే, శ్రీ సూర్యనారా యణమూర్తి కైలానమునకేగి, యాశ్వరునిటకుంచోత్రాచ్చి

స్వామి నన్నిధానమున భిమేశ్వరునకు తానే డ్రదమార్చన మునుం గావించెను. అంత నక్తమహర్హులు పచ్చి, జరిగిన యువంతమును నూర్యభగవానునివలన విని, నంత సించిరి. తరువాత తాము అర్చనమొనరింపరుత్నించిరి. కాని స్వామి తేజన్సు దున్సహమగుటచే శ్రీ నూర్యభగ వానునే స్వామిని శాంతింపంజేయుమని వేడుకొనిరి. అప్పడు నూర్యుడు చండుని పిలిచి స్వామికి అష్టటిక్కులయండు శాంతి లింగములను స్థాపించవలసినదిగాంజెప్పెను. చండు డును భీమేశ్వరునికి అష్టటిక్కులను శాంతిలింగములను స్థాపించెను. వీటినే "అష్టసోమేశ్వరము" లందురు. అందులో నిది దక్షిణదిశను ప్రతిమ్థంపంబడినలింగము. చండునికి "కళాక్యముగుగాక" యని దక్షపజాపతి శవించినందున శీణచండుడుడయ్యాను. కనుక యా



శ్రీ కోటిశ్వరాలయము - శ్రీ సోమేశ్వరాలయము



శ్రీ సోమేశ్వరస్వామి - ప్రక్షనే పార్వతీ ఆమ్మవారు

సామేశ్వరుని (పతిష్ఠించి ఆరాధించినందున చందుడు యధ్యాపకారముగా '' ఛాయా ''యుతుఁడగుటచే నీదేవు ఓ కి '' ఛా యా సా మే శ్వ రు ఁ డ '' ని నామకరణమొనరించిరి. తక్కిన జే(తములకంటె యిది మహ\_త్తరమైనది.

### కోటెఫలి - కోటెతీర్లము

ఈకేత్రమున తపన్సుచేసినను, యబ్హము చేసినను, దానము చేసినను, కోటి గుణాధికమైన ఫలము నొనంగుట చేత దీనిని '' కోటిఫలి'' యందురు. మరియు నీకేత్ర మున గౌతమమహర్షి పవిత్రములైన ''కోటి తీర్ధముల''నుంగి నీతిత్వేమి '' కోటిఫల్లి' మున కలుపుటచేత దీనికి '' కోటితీర్ధమ''ని కూడ పేరు (పసిద్ధింగాంచినది. దీనినే దేశ్యమున '' కోటిపల్లి'' యందురు. అల్లె చంటునిచే (పతి ప్రింపబడిన '' సోమేశ్వరు ''ని శ్రీరామచండు పరమాత్మ కృష్ణాతీరమున యిరు వైపులను (పతిస్థించెను. దానికిని '' కోటిపల్లి'' యనియోపేరు. రెండవ లింగమును కృష్ణా నీడకి తూర్పుతీరమున (పతిస్థించిరి. దీనికి '' పాపనాశన మ''ని పేరుక్క ఈ రెంటిని, '' ఉభ్యయ సోయేశ్వరము"

The state of the s

అందురు. ఇది స్కాంచమున గృష్టామాహత్మ్యములో వర్ణిం పఁబడియున్నది. ఇంక యీ గౌతమీతీరస్టకోటిఫలి కే[త మహిమనుగూర్చి బ్రహ్మండపురాణములో

'' కోటిశ చక్షినెభాగే - ము క్షిశస్యతధో త్తరె గఫ్యూతిమా[తగంగేయం - త[తము క్షిర్మనంశయః '' అనియు,

'' గౌతమ్యాంబహు తీర్ధానినదానంతిమునీశ్వర విష్ణుతీర్ధం (బహ్మతీర్ధం రౌ(దంమాహేశ్వరం తధా రామతీర్ధాది తీర్ధాని నంత్యస్యాం కోటనంఖ్యయా '' య త్తస్మా ధౌతమీంకోటి - తీర్ధం(పాహుర్మునీశ్వరా :

అనికూడ పర్టింపుబుడియున్నది. అనగా కోటేశ్వరునికి దక్టిణభాగమందును (అనగా యాకే.తములోనే స్వామికి యు త్వరపుభాగమున) దేవేందునిచే ద్రతిష్ఠింపుబడిన '' కోటిశ్వరుడు '' కలడు. ము క్షిశ్వరునకు యు త్వర భాగమందున యున్న గంగోదకము, '' గళ్యాతి = రెండు కోశులు పర్యంతము ము క్షినిచ్చుననియుడు, యా గౌతమీ ఆఖండ గోదాపరిలోనుండి గౌతమ మహర్షిచే తీసుకుని రాబడిన నదియందు ''విమ్ఞ, (బహ్మ, మహేశ్వర, రామ, తీర్ధా''ది, కోటితీర్థములను తెచ్చి కలిపినందున మునిశ్వరులు దీనిని '' కోటితీర్ధ సిమని వాకొనిరి.

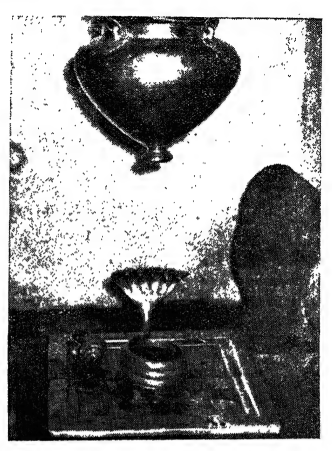
బ్రహ్మండపురాణము - జెత్రమాహాత్మ్యము

క్లో II కోటితీర్థమితిఖ్యాతం (త్యులోకేసు వి[శుతమ్ వింధ్యన్య దక్షిమెపార్క్వె గోదాదర్యా స్తులెశుభే ఛాయాసోమేశ్వరో బేవ స్త త నన్నిహితశ్శివ: తక్రాం చేర బానేన నదోయుచ్చత్రమానవా!

త్రతస్నానేన దానేన నద్యోముచ్యంతిమానవా: 11 అని యుండుటచేత, యీ తీర్మమందు స్నానవానములవలన మానవులు పాచములనుండి ముక్తులగుదురని తోలుచున్నది. మరియు నందులోనే యీక్షేత (పథాచమును తెలియ చేయునట్టి దొక యైతిహ్యము (కథ) కలదు. దానిపలన దీనికి ''మా తృగమ నా ఘా ప హా రి'' కె.తమని (పసిద్ధిం గాంచినది.

"కాశ్మీర విషయొరమ్యే - పురొకళ్యాణ నామకే ఆసిద్విప్పరోవృద్ధో నామ్నాచైక " సుభావితః " తన్మభార్యాచ తరుణి " దుర్మేధా " నామవి[శుతా సుతముత్పాదయామాన తస్వామేకంసభూనురః ద్విజోచిత(కి యాస్సర్వాశ్చకారససుభావితః సుమిత్ర ఇతినామాసం చ(కేషుతం తధాద్విజః తతఃకాలవశేనా 2 సౌ పంచత్వమగమద్దినజః పారలొకిక కర్మాణిపితుఃకృత్వాసుతన్న వ్రయమీ తన్మభార్యాచవిధవా యౌవనో[దేకగర్వితా తదాసామైన్ఫరిణి భూత్వాక్షచ్చన్నంరమతెనవా

తస్యా స్తధావిధాంపృ త్తింజ్ఞాత్వాలోక స్త్వగర్హయత్ త్మతస్థాతుమశక్తా స్మాపయయౌ చ యధాసుఖమ్ తతోవారాంగనా భూత్వాచచార పృథివీమిమాం సోము పభామను పాప్తాపురీం నర్వనుఖావహాం నివానం త[తవైచ[కె వసామీతిమతింతదా သာကျောင်းကျောင်းသည်။ ကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျားကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျောင်းကျားကျားကျားကျားကောင်းကျားကျားကောင်းကျားကျားကောင်းကျားကျားကျားကျားကောင်းကျားကျားကောင်းကျားကောင်းကြားကျားကောင်းကောင်းကောင်းကျားကောင်းကြားကျားကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင်းကောင် ద్విజార్చకై స్సమంత్మత విద్యాస్త్రిపరోఒభవత్ అచిరేమైవకాలేన నర్వవిద్యావిశారదః ఇతశ్చేతశ్చ పృధివీం (భమన్సామ (పభామగాత్ అధతన్మిన్పురేరమ్యే సుమ్మితోవిటవేషధృత్ ఉవానసుచికంకాలం స్వేచ్ఛయా విచరస్మునె! విలోక్యవీధ్యామాయాంతంసాతంవారవిలాసినీ ముమోహసోపితాం దృష్ట్వాకామలాణ వశంగతః తస్వామాన క్రైవిత్తో ఒసారతింరా తెచకారనః విహృత్యసతయాసాధకాం త[తరాగా[దకా మాసనః నిశాంతెచ స్వయందృష్ట్వా స్వదేహంకుష్ణ పీడితమ్ ద్విజపుత్రమ్త భీతాత్మానమ్యక్సంగోప్యవానసా తతఃపుణ్యాం నమాసాద్య గౌతమీం మునినత్తమ స్నాత్వానద్యోవిముక్తొ ఒభూదాత్మ కుష్టాద్చయంకరాత్ నదృష్ట్వాతస్యప్పత్తాంతం (బాహ్మణస్య మహాద్చుతం రోమశన్తుతమాహూయ ప్రపచ్చద్విజవుంగకం నిత్యంకుప్రీహ సంప్రాప్యస్నాత్వా గచ్చసినిర్మలః కిన్నుపాపం కృతంనిత్యం కారణం త(తమేవద కు[తత్వంపర్త సేనిత్యం కయాసంగఃకృత స్త్రవ మాతాపిత్సవిహీసోహం భమన్దేశమిహాగతః పురీమిమామను (పాప్యవిహరామియధానుఖమ్ కదాచిద్వారకామిన్యానంగచుం కృతవాసహం తదా(పభృత్యహం నిత్యమిమాం స్రాప్య దశాంముని నజానె కారణం త[తవిచిన్వానోతియత్మతః వివము కై ద్విజవరె చిరంధ్యా త్వాఽ[బవీన్మునిః తన్నిమిత్తం భవేదేవ - పృచ్చత్వం వారకామినీం దేశంజాతించరహస్సాసుపూర్వం యధాతధా ఇత్యుక్తోమునినా విస్టక్పింతయన్స్ప్రవయయౌపురం విహృత్యపూర్వప\_త్త్త స్రాహాతాం వారనుందరిం కోజోశః ? కాచతోజూతిః ? కథం వావరైసె ? [తవై ఇత్యుక్తాతేన సావేశ్యా స్మృత్వావృత్తం పురాతనం కధయామానవి[పాయ నిజెవ్ప త్తం యధార్థతః నతునామ్నా న్వజననీం మేనెతాం వారసుందరీం హరాదుజ్ఞాయ శయనాద అపీద్ధహ౯ యన్నిదం నిపపాత తతోభూమ్యాం చింతయన్నాపమాత్మనః నిషణ్ణంభూమి భాగౌతం ప్రవచ్చదయితాత్మజం నిందయన్ భృశమాత్మాన ముత్తితోసిసుదుఃఖిఈః



ఇం[ద పతిష్టిత శ్రీ కోటిశ్వర లెంగము

కమ్మతకారణం బూహిదు:ఖస్య మహతోమమ వృత్తాంతేన త్వదు క్రేన నూనంత్వం జననీమమ నా స్త్రీమత్సదృశ:పాపీ త్రిమలో కేషుకశ్చన ఏమంతన్య వచళ్ళు?త్వాపర్యంకాదుదగాన్మునె వానసాముఖమాచ్ఛాద్య రురోద భృశదు:ఖితా నమాశ్వాన్యచతాం రాత్రౌదు:ఖేన పరిపీడితాం నిష్కృతిం బూహిమె బ్రహ్మన్ పాపస్య మహతోమమ అత్యు కై బ్రాహ్మణ్ తన్మీన్ రోమశ: ప్రాహతంముని: ఉవాచ వచనంవి[పం నర్వపాపకయంపరం గురుతల్పోక్త పాపన్య ప్రాయశ్చి త్తమిదం శృణు తీథే౯న్మీన్ [పయతో నిత్యం గురుతల్పాపు హారిణి స్నాత్వానమాతృకో నూన మచిరేణ విశుద్యసి II ఇత్శిబ్రబహ్మండ పురాణ్ గౌతమీ మాహత్మా స్టబహ్మ నారద నంవాదె కోటితీర్థ మహిమాను వర్ణనంనామ ఏకాదశోత్తర శతతమోధ్యాయః" అని కలదు. అనగా

కాశ్మీ రదేశమున ''కల్యాణపురమ'' ను నొక పట్టణము కలదు. ఆ పట్టణమున నుఖావితుండను వృద్ధ వి[పుడొకండు కలడు. ఆతనికి ''దుర్మేధా'' యను భార్యయందు ''నుమి[తుండ'' ను పు[తుడు కలిగెను. భర్త చనిపోయిన తరువాత నామె యౌవనో(దేకముచేత కామాంధురాలై వ్యభిచారిణిగా తిరుగ సాగెను. ఆమె [పవర్తనమునకా పుర వానులు నిందించుచుండ, నామె యచ్చట వనించుటకు తగిన తావు లేక చేశముల వెంబడి తిరుగాడుచు సోమేశ్వ రుని [పభావమును విని యా షే[తమున కరుదెంచి "సైన్రిరిణి" పృత్తితో జీవించుచుండెను.

సుమ్మితుండును తల్లితం(డులు లేమిచే తోడి ట్రాహ్మణ బాలకులచేరి విద్యాభ్యానముచేసి, విద్వాంనుడై దేశాటన మును చేయుచు సోమేశ్వరుని క్రభావమును విని కోటిఫలి జేత్రమున కరుదెంచియుండెను. ఆటాహ్మణుండు యిచ్చ టొకనాడు వేశ్యతో విహరించెను. తెల్లవారునరికి యతని శరీరము కుష్టువుచే పీడింపబడసాగెను. అంత నాటాహ్మణ బాలుండు గౌతమీ తీరమున స్మానమును చేయగా తన శరీరమునందు "కుష్టు" పోయి నిర్మలమైన శరీరము కలవాడయ్యెను. కాని యితండు నిత్యము రాత్రి యా వారకామినితో భోగించుటయు నిత్యము కుష్టు నంభ వించుటయు గౌతమీ స్మానమున నా కుష్టువ్యాధి పోవు చుండుటయు, రోమశమహర్షి చూచి, యా బాలకుని

పిలిచి నీకు నిత్యము కుష్ణు సంభవించుటకు కారణమేమని యడిగెను. ఆ బాలకుఁడు తనకు కుష్టు వేశ్యానంగమము చలన నం[శమించుచున్నదని విన్నవించెను. ఆప్పడు రోమశ మహాముని ఆవేశ్యయొవ్వరో? అడెగి తెలుసు కొమ్మని (బాహ్మణునితో చెప్ప పంపెను. ఆనాడు బాహ్మణ బాలుడడుగగా నామె తన నిజవృత్తాంతమును బాలునకుం జెప్పెను. ఆప్పడా బాలుఁడు ఆమె తన తల్లి యని [గహించి పశ్చాత్తాపపడి యా పాపమునకు పరిహారమును చెప్పమని మునిని వేడుకొనగా, రోమశఋషి నీకు కుష్టువు నం(పా ప్రించుటకు కారణము యీ మాతృగమన పాపమే ననియు, యీ గౌతమి తీరముస మున్ను చేవేం[దుఁడు తనకు గౌతమ మహర్షి శాపముపలన కలిగిన ''నహ నయో నిత్వము''ను యీ కెట్తమున కోటిశ్వరబేఫుని ప్రతిష్టించి కోటితీర్థనమన్వితమగు యీగౌతమీ నదియందు స్పానమొన రించుటచే పోయినదిగనుక నీవును యట్లే యీ తీర్థమున స్నా సమాడి, సోమేశ్వరుని సేవింపుమని యుపదేశ మొసర్బెను. ఆట్లు యా బాహ్మణ మాణవకుఁ డౌనరించి, తననిత్వ కుష్టుత్వ మును పోగొట్టుకొనెను. అందువలన యా



శ్రీ కోటిశ్వరస్వామి - (ధువమూ ర్తి

కే త్రమునకు ''మాతృగమనాఘాపహారికే త్రమ''ని కూడ బహ్మండపురాణములో వర్ణింపఁబడియున్నది.

ఇంకను నా బ్రాహ్మణ బాలకునకు ''రోమశ మహర్షి'' యిట్లు చెప్పెను.

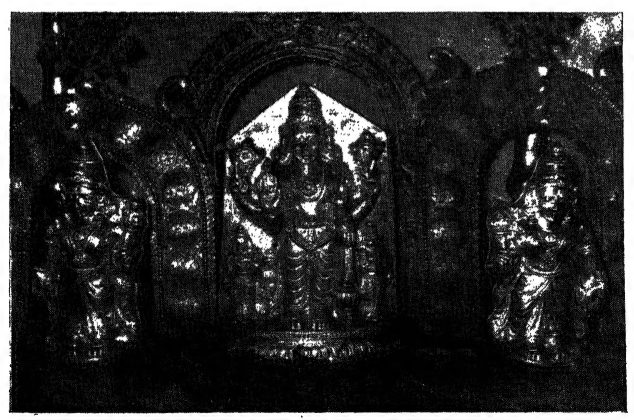
"తస్మాత్వ మప్తత్తీధే స్నాత్వా మాతృనమన్వితః సామలింగం నమన్కృత్వా నర్వపాపహరం పరం ముచ్యతె నర్వపాపేఖ్యో నాఽత్ర కార్యావిచారణా కోటిగోకన్య భూదాన మశ్వమేధ శత్త్రయం త్రికోటి శివలింగానాం[పతిష్ఠా విధివత్కు]తా [పదక్షిణ[తయంభూమేర్బ్రహ్మ విద్యా [పబోధనం"

అని కలదు. కసుక నీవు నీ తల్లితోకూడ యా గౌతమీ తీరమున స్నానమొనరించి సోమేశ్వరుని సేవింపుడు. మీరు నమస్తపాపములనుండి ముక్తులయ్యోదరు. ఇచ్చట యొక్కసారి స్నానమొనరించినచో కోటి గోదానములు కోటికన్యాదానములు చేసిన ఫలమునిచ్చును. మరియు మూడుపందల అశ్వమేధయాగములు చేసిన ఫలమును, మూడుకోట్ల శివలింగములను యధాశాస్త్రముగా ప్రతిష్ఠ చేసిన ఫలమున్నూ, మున్నూరు భూప్రదశ్యములు చేసిన ఫలమును వచ్చును. కోటిశ్వరుఁడు - ఇంద్రుని ప్రతిష్ఠ

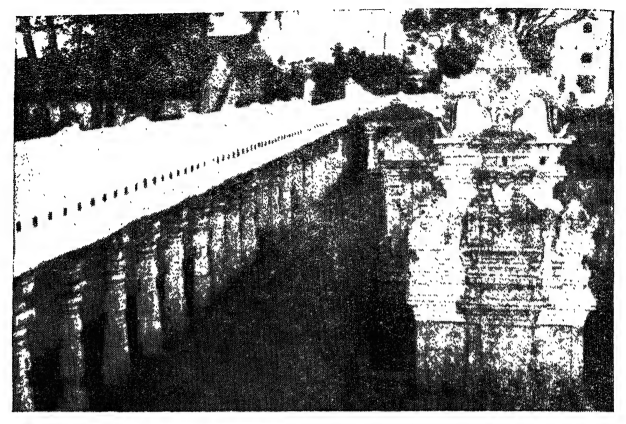
ఈ సోమేక్వరాలయమునకు వాయవ్యమూలగా "కోటిక్వరస్వామి" ఆలయముకలదు. ఈ లింగమును యిందుడు ప్రతిష్ఠించెను. ఇందువలన యిందునకు ముని పత్మిగమన పాపము పరిహృతమయ్యొను. కనుక దీనికి "యోగలింగ"మని పేరు. అందువలన స్వామికి ఉత్సవాదులు లేవు. ఈ లింగము పాతాళలోకమునుండి కలదని ప్రతీతి. దీనికిని పానువట్టమునకును నంబంధము లేదు. అనగా యా లింగము పాను వట్టముమీద ప్రతిష్ఠింపం బడియుండలేదు. లింగముచుట్టు నీరు (పాతాళగంగ) యుండును. మేషమాసాది ఆయిదు మానములు స్వామి లింగముచుట్టు గర్భాలయములో గజములోతు నీరుండును. స్వామి నీటిలోమునిగియే యుండును. మిగత యేడు మానములు స్వామి వారి నంటి నేల మట్టమువరకు మాగ్రమేసీరు తొణికెన లాడుచుండును.

## ఛాయాసోమేశ్వరుఁడు - భోగలింగము

ఈ సొమేశ్వరలింగము భోగలింగముగుటచే నిత్యొత్సవ వారొత్సవ సంవత్స రోత్సవములన్నియు జరుగుచుండును. ఈ లింగము పానుపట్టముమీద సుమారు 6 అంగుళముల కైవారముకలిగి 4 అంగుళములయొత్తు మాత్రము కలిగి



శ్రీ భూదేవులతో శ్రీ సిద్ధ జనార్దనస్వామి (కే[తపాలకుడు)



ఆలయాంతర్బాగములోని ఒక వరుస

యున్నది. ఇది కృష్ణశిల. ఈ స్వామి కోరినవారికి నర్వార్థములు యిచ్చుటచేతను, ఇచ్చట మంత్రసాధకులకు నర్వమం[తములు సిద్ధిని పొందుటచేతను దీనిని సిద్ధ లింగమనికూడ పురాణములలో ''సిద్ధిలింగ సమీపగం" ''స్వనామ్మా చిహ్మతం లింగం సిద్ధిలింగన్య దఓణె" అను [పయోగములు కనపడుచున్నవి. స్వామి కభిముఖముగ గొప్ప నందీశ్వరుడు [పతిష్ఠింపు బడియుండెను.

## సిద్ధజనార్థనుండు - కశ్యప్రపజాపతి

ఇచ్చట కే[తపాలకుఁడు సిద్ధజనార్ధన స్వామివారు. ఈ స్వామిని శ్రీ భూనమేతముగా ''కశ్యప స్వజాపతి'' ప్రతిష్ఠించెను. ఈ స్వామికి యెదురుగా ఆస్థాన మంటప మున ''గరుడాళ్వారు'' స్థ్రవతిష్టింప బడియుండెను.

## పార్వతీదేవి - రాజరాజేశ్వరి

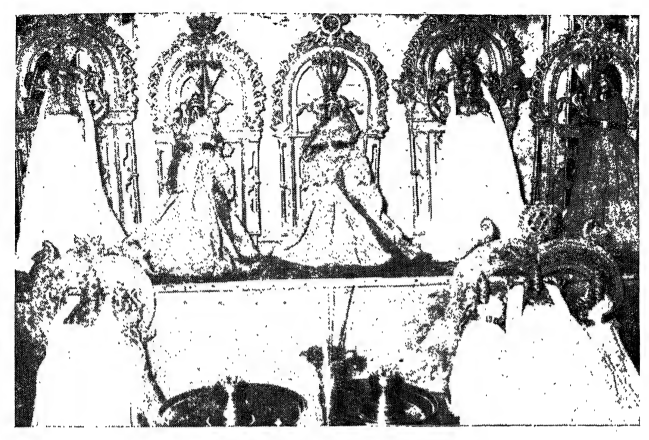
శ్రీ స్వామివారి నన్నిధిని పార్వతీదేవి వామపార్శ్వమున కలదు. ఈపార్వతీదేవిని పూర్వము యిందుడే [పతిష్ఠించెనట. కనుక యీమెకు " నన్నిధి పార్వతి" యని పేరు. మంతియు ముఖమంటపములో " శ్రీ రాజరాజేశ్వరి" నూతనముగా [పతిష్ఠింపబడియున్నది. ఈమె [తెలోకనుందరియే. నిత్యము స్వేర్ణకవచాలంకృతయై యలరారుచుండును. (చూ. ముఖ చిత్రము.)

## వేదవిమానము - చంద్రపుష్కరిణు

ఆలయవిమానము వేచవిమానము. ముందు ముఖ మంటపమును చుట్టి యాత్రికులు నివసించుటను బేడా మంటపములున్నూ కట్టింపబడినవి. ముఖమంటపముపై నష్టమహాఋమలును, కూర్చున్న లీలతో నుధావి(గహములును కలవు. మంటపము ముందు సెంహ స్తంభములు కలవు. బేడామంటపములలో ఉత్తరపు వైపున '' కాల భైరవ ఆలయము'' కలదు. ఈ దేవాలయముముందు గొప్ప సరోవరమొకటి కలదు. ఇది చం(దునిచే ప్రతిష్ఠింప బడుటచే, '' చం(దపుష్కరిణి'' యనిపేరు. మరికొందరు దీనినే ''సౌమగుండమం''దురు. ఇందు నస్తగొదావరి యుదకములే గాక నర్వతీర్థములును సన్నిహితములై యుండునట.

### వస్తునంపద - వాహనసంపద

్గి సోమేశ్వరస్వామివారికి రజత నాగాభరణమును, రజత రుబ్రాకమండపమును ్రీ రాజరాజేశ్వరీ అమ్మవారికి న్వర్ణకవచమును కలవు. ఇంకను (3000) మూడుపోల తులముల వెండి యాభరణములున్నూ, (20) యిరువది తులముల బంగారు యాభరణములున్నూ కలవు. సాయి



ఉత్సవ విగ్రహములు - కళ్యాణ విగ్రహములు

వారికి నంది, గరుడ, ఆశ్వ, గజ, కురంగవాహన, గజవాహ నములున్ను, రెండు పల్లకిలును, కూర్పురధమును, ఛ(త చామరాది రాజులాంఛనములున్నూ కలవు. ఈ రధము నకు బ్రహ్మ సారధిగా శిల్పి నిర్మించెను.

## ఉత్సవములు - అర్భనానం(పదాయము

ఈ కెత్రముస శివకేశవులకు ఆభేద్రపతిపత్తి కలదని నిరూపించుటకు కెత్రజ్ఞుడైన సోమేశ్వరునకును, కెత్ర పాలకుడైన జనార్ధనస్వామికిని, సమాన ర్థపత్తిగా నిత్యోత్సవములుగాని నైమిత్తికోత్సవములుగాని జర్పు టాచారముగా జరుగుచున్నది. నిత్యము ఉభయస్వాము లకు వేత్వేర తీర్థపుబిందెలు తెచ్చెదరు. ఇట్లే నైవేద్యములు-బాలభోగము, రాజభోగములును జరుగును. రాత్రహేట నిత్యము వేదఘోషతో రెండు పాలకీలలో ఆలయాసేవ జరుగును.

కాలమైరవుసకు ప్రతి శనివారము తైలాభిషేకము జరుగును. సంపత్సరాదికి - పంచాంగ్రశవణము, (మైత శుద్ధ పాడ్యమి) గ్రశీరామనవమికి సేవలు జరుగును. (మైత శుద్ధ నవమికి). వైశాఖ శుద్ధ వికాదశికి స్వామికి కల్యాణోత్స చము జరుగును. జ్యేష్ఠ శుద్ధ పౌర్ణమాన్యను నహ్మసఘటాభి ేమకము - వాహనసేవ. భా(దపద శుద్ధ చవితికి - వినాయకు నికి వాహనసేవ, ఆశ్వయుజ శుద్ధ విదియుప్రభృతి నవమి పరకు దేవీసవరా(తములు మిశిదపూజలు, భోగములు జరుగును.

ఆశ్వయుజు శుద్ధ దశమి (దనరా) పారువేటోత్సవము.

కార్తీక శుద్ధ ద్వాదశి (కీరాబ్ద్రీవతము).

కార్తిక సోమవారములు నాలుగు వాహనములపై గామోత్సవము.

కార్తిక శుద్ధ పౌర్ణమికి సాయంత్రము - చంద్రపుష్క రిణిలో తెప్పాత్సవము. (నావికాయాత్ర) రాత్రి - జ్వాలా తొరణము. తరువాత సహ్మన దీపారాధన.

మాగ్గశీర్హ శుద్ధ పష్టి—నుబ్బహ్మణ్యపష్టి యుత్సవము. మకరనం[కాంతి. ధనుర్మానము నెల దినములు [పతి నిత్యము బాలఖోగములు, విశేషభోగములు. [గామన్తులు రోజు 18 రు 10-0-0 లు ఉభయముల నిచ్చు చుందురు.

పుష్య శుద్ధ ఏకాదశి ముక్కోటి - గరుడవాహనముమీద సేవ. మాఖ శుద్ధ జార్జమి - సేవ. మాఖ బహుళ ఏకాదశి

్రపభ్పతి చతుర్దగి (శివరాత్రి) వరకు వాహనములమీద సేవలు. శివరాత్రి నహ్మన దీపారాధనము. ఇచ్చట నహ్మన దీపారాధనముచేయుట ఆన్ని క్షేతములందుపలెఁ గాక విలక్షణముగాచేయుట ఆనాటినుండియు ఆచారము. ప్రతి దీపముసకు ప్రమొదెలుగాక, లోతుగల మూకుళ్లు తెచ్చెదరు. ఆందులో (పతి మూకుటిలోను ముప్పది తులముల చమురునుపోసి, ఆడుగు చదరపు కొల్త శ్వేతవస్త్రములో గిద్దెడు బియ్యమును మూటకట్టి దానిని ఆదివరకే తై లములో ముంచి యుంచెదరు. ఆట్టి మూటలు మూకుళ్లలోపెట్టి వెలిగింతురు. ఆ దీపములు అఖండములవలె తెల్లవారులు వెలుగును. ఇట్లు యా క్షేతమున తప్ప యెచ్చటను వెలి గించునాచారము లేదు. అనగా సుమారు 40 డబ్బాలు నూనెసు పోయుదురట. ఇంక |పతి మాసమందును ఉభయయేకాదశులయందును దర్శపూర్ణమాసులయందును ုగామ సేవలు సేయుచుందురు. ఇందువలన నంవత్సరము నకు 62 గ్రామాత్సవములు జరుగుచుండును. ఇచ్చట ఆర్చనావిధానము స్మార్త ఆగమము ననుసరించి వెలనాటి ఆర్చకులచే జరిపించబడుచున్నది.

పూ సపాటివారు-కొల్లాటి సూర్యనారాయణరాజుగారు ఈ దేవస్థానమును పూర్వము రెడ్డి రాజులు కట్టించిరి. ఈ దేవస్థానమునకు వంశ వరంపరా ధర్మకర్తలు శ్రీ విజయ నగర నంస్థానాధీశులైన పూనపాటివారు. వీరి పాలనలో నున్న సింహాచల చేవాలయమునుండి ధర్మార్థముగా 100 దేవాలయములకు ''కట్టలై'' ధర్మములు యివ్వబడు చున్నవి. అందులో యా కోటిఫలిక్షేత మొకటి.

కాని యీ దేవాలయమునకు "మేనేజరు"గా ఆ గామ కాపరస్తులును, శ్రీ మంతులును, భక్తశిఖామణులునగు శ్రీ యు తు లు "కొల్లాటి నూర్యనారాయణరాజుగారు" నుమారు 20 నంపత్సరముల నుండి మేనేజరుగా పరి పాలించుచున్నారు. వీరు యీ దేవాలయమునకు వచ్చు ఆదాయము న్వల్పమైనను, భక్తులనుండి చందాలు వనూలు పర్చి ఆలయమునకు కాపలసిన అన్ని మరమ్మతులును, కొత్తకట్టడములను కట్టించి, భక్తులకు పలయు అన్ని సౌకర్యములను యేర్పర్భి యుత్సవాదులను మహావైభవ ముగా జరిగించుచుండిరి. ఇప్పడు నూతనముగా పాక శాలనుకూడా కట్టించిరి. వీరికి సోమేశ్వరుడు చిరా యురున్నతుల నొనంగి రశించుగాక.

మాతంగూడిన ఘోరపాపమయినన్ మాన్పుంగదే గౌతమీ పూతస్నానము కోటిపల్లికడ నీ పూబా[పభావంబువి ఖ్యాతంబిందుపవాసజాగరణ మాహాత్మ్యంబు సర్వోచ్చమై యా తీర్థంబు [పసిద్ధికెక్కెను సోమలింగేశ్వరా 11

గౌరీకాంత తనుుప్రభల్ మెఱపులై గంగామహా గౌతమీ భూరిధ్వానము గర్జితంబులయి యెప్తున్ కోటిపల్లి స్థితో దారీశానపయోద మామక మనప్పై9గుణ్య బర్హిం గృపా ధారాష్ట్రావితు జేయుమయ్య మహితాత్మా సోమలింగేశ్వరా ॥

# ఆగమశాస్త్రరీతెని విష్ణాన్లయములు

పండిత పార్థసారధి భట్టాచార్య

గతనంచికలో శివాలయములను గురించి నంగ్రహముగ కొన్నివిషయములు ప్రసంగింపబడినవి. ఆదే దృష్టతో విష్ట్వాలయములను గురించి కూడ కొంచెము ప్రవాయుల న్యాయ్యమనితోచి ఈ ప్రసంగము ఆరంభింపబడుచున్నది. ఆరాధన ప్రతిక రెండవ నంవత్సరపు మొదటి నంచికలో కొన్ని వివరములు ఇందుకు నంబంధించినవి ప్రచురింప బడినవి. వానినికూడ యా నందర్భములో దీనితో చేర్చి చదువుట ఉపయోగకారియగునని ముందుగా మనవి జేయుచున్నాను.

భగవదాలయ నిర్మాణసామాన్యమునకు శిల్పశాస్త్రము |పధానమగు నాధారము. శిల్పశాస్త్రము విశ్వకర్మ మయుడు మొదలగు దేవశిల్పులచే బ్రపంచక్లుప్తముగ ఆదియందు నిర్మింపబడి ఆ మహనీయుల పేర్లచే (పసిద్ధ వ్యవహారము నందు వచ్చుచున్నది. ఈ శాస్త్రమునందు శిల్పిలకణము శిల్పులలో శిలాదారు సుధాకర్మలను చేయువారు చి[తలేఖ నము వర్ణ (పసాధనములు మొదలగునవి చేయువారు ప్లానులను తయారుచేయువారు వీరి లక్షణము పై శిల్పము నందు ఉపయోగపడెడి పనిముట్లు వాని న్వరూపము విని యోగము నగరాది నిర్మాణము వాస్తున్వరూపము భవన నిర్మాణము ఆలయనిర్మాణము వి(గహపరికల్పనము వాస్తు శుద్ధి వాస్తుదేవతాన్వరూపము గ్రామనగరాదులయొక్కయు ఆలయాదులయొక్కయు వి(గహములయొక్కయు (పతిష్ట మొదలగు అనేక విషయములు సంగ్రహవిస్తరరూపమున నుపదేశింపబడినవి. వేదచోదితములగు యజ్ఞముల నాచ రించుటకు నిర్మింపవలసిన యాగశాల యజ్ఞకుండములు యజ్ఞప్పాతములు మొదలగువాని నిర్మాణము ఆయా మహాపు౯లు రచియించిన (శౌతసూ(తములందు వి.న్ల రించి ఉపదేశించబడియున్నది. శౌతస్మూతము లనునవి వేదములకు |పధానములగు ఆరు అంగములలోని ఒక యంగము. ఆల్లో వైఖానసము పాంచరాత్రము శైవము నను శాస్త్ర్మగంధములందు దేవాలయనిర్మాణము వి(గహ నిర్మాణము (పతిష్ట ఆర్చనము మొదలగు విషయమును గురించి ఆనేక విషయములు విస్తరించి చెప్పబడినవి. సాధారణ విషయములలో (శౌతనూ తము లేమి, పైజెప్ప బడిన ఆగమము లేమి శిల్పశాస్త్రముయొక్క నహాయమును ఆపేకించుట కలదు. శిల్పశాస్త్రమునుగాని ఆగమశాస్త్ర మునుగాని అనునరించి దేవాలయములయొక్క స్వరూ పము ఒకే [పాతిపదికపై నిర్వహించబడినట్లు శాస్త్రద్వయము

ఆన్యొన్యాక్ష్మారు అనియున్నట్లును తెలియ వచ్చుచున్నది.

'దేహా దేవాలయః మ్రోక్లు' అనునొక వాక్యము ఉప నిషద్వాక్యముగ కొందరు ప్రశంనించుట కలదు. ఈ వాక్యమునకు యెన్నియో ఆర్థములను వారల వారల రుచిభేదముచే చెప్పటయు కలదు. శిల్పశాస్త్రమునకు నంబంధించినంతవరకు ఈ దిగువ రీతిని మన మావాక్యము నకు తాత్పర్యము చెప్పకొనుటలో ఔచిత్యమున్నదని కొందఱు పెద్దలనుచున్నారు. ఆ యర్థ మిది:—దేవాలయ మొక పురుషుని దేహమునకు పోల్చదగినది—ఆని శ్లోక ప్రథమపాదము మాత్రము మన కిచ్చట ప్రకృతముగా చాలును. ఒక పురుషుడు నిలచునిగాని శయనించిగాని ఉన్నప్పడు ఆతని శరీరావయవము లేయే రీతిగా అమరి యుండి మనకంటి కాదేహము ఆగుపడునో ఆదే న్వరూప ముతో దేవాలయము నిర్మింపబడియున్నదని పై శ్లోకపాదమున కర్మము చెప్పట సంగతమై యున్నదని శీల్పుల తాతృర్యము

ఆలయము పడ్వర్గయుతమగునని శిల్పశాస్త్రమునందు కలదు. దీనిని చక్కని రూపణముతో ఆగమశాస్త్రములు చెప్పచున్నవి. 'ఆథైకభూమిం వక్యే, అధిప్లాన బ్రస్టర լగీవాశిఖర స్టూపికాశ్చై' తిషడ్వర్గయుగేక భూమి:। (మరీచి విమానార్చన కల్ప సంహిత ౯వ పటలము 33వ పేజి) అని మరీచివచనము. ఆలయమునకు స్టూపిశిఖరము అనునది నిలుచుండిన మనుమ్యని శిరస్సుపైనుండిన శిఖ (జుట్టు) తో పోల్చుటకు తగియున్నది. ఆలయమునకు గర్భ గుడిపై కట్టబడిన 'విమానము' ఆనుభాగముతోనహా క్రింది భాగము (ఆధిహైనము) వరకు గల భాగములు లెక్క (పకారము (పడ్వర్గములు) ఆరు వివిధ భాగములుగా విభ జింపబడిన భాగములలో స్తూపియనునది ఆరవదగు కట్ట కడపటి భాగముకాగలదు. (కమముగా పైనుంచి దిగువుకు చెప్పబడిన ఆరు భాగములలో కడపటి పై భాగమగు మావ్యవయువము పోగా దానికి (కిందిభాగము శిఖరము తరువాత ప్రస్తరము తరువాత పాదము తరువాత ఆధి ఫ్లానము నను రీతిని ఆవయవములకు వ్యవహార నామములు ఆన్వర్లముగ వ్యవహరింపబడినవి. మనుష్యావయవములతో దృష్టాంతము చేయుట కేవలము స్థూలరూపదృష్టాంతమే గాక ఆధిప్లానాది శబ్దములకు పోలిన మనుష్యుని ఆయా శరీరావయువములలో నర్వలకణ లఊతుడగు నౌక పురుషుని యవయవములకు పరస్పరము సంబంధించిన ప్రమాణ గర్భగృహమునందే ఉభయ పార్స్వములందుగాని అర్ధ మండవము మహామండవములలోగాని ఉండుటకలదు. [పతి ద్వారమునందును కుడియొడములందు ద్వారపార్భ్యము లందు ఇరువురు ద్వారపాలకులు ఉందురు. మహా మండపము దాటిన తరువాత దేవునికి యొదురుగా గరుడ మూర్తి ఆలయముకలదు. దానిని దాటితే ధ్వజి స్తంభము, అది దాటి దాని వెనుక బలిపీఠము ఉండును. రెండు మూడు ఆవరణములు లేక [పాకారములు కల చోటులందు పాయికముగ ధ్వజి స్తంభము బలిపీఠములు రెండవ పాకారములో నుండును. ఒకే[పాకారము కల చోట ఒకే [పాకారములోపల ధ్వజము బలిపీఠము ఇమిడియుండును. గర్భగృహమును చుట్టి ఒక [పదకిణము మహామండపముతో చేరి రెండవ [పదకిణము చేయుట కవకాశము ఉండును.

విమానముయొక్క పైభాగమున విమానదేవతలు విమాన పాలకులు లోకపాలకులు మొదలగు దేవతల విగ్రహములు ఉండును. వీటి కన్నిటికిని నిత్యములో పూజకలదు.

ఇదిగాక మూలవిరాట్లు ఆలయమునకు కుడిపార్స్వ మున ప్రత్యేకముగ (పృథగాలయా(శ్రిత) న్వతం[త లక్షి అను పేరుతో ఆమ్మవార్ల ఆలయము విమాననహితముగ ఉండును. విమానముగాని ప్రత్యేక ఆలయముగాని కట్టు టకు ఆవకాశము విభవము చాలనిచోటులందు ఈ లక్ష్మి విగ్రహము ప్రధానాలయావరణమునందలి మండపము లలోకూడ ప్రతిష్ఠింపబడుట కలదు. ఈ యాలయ మందును మూలవిరాట్లు కౌతుకబేరము ఉత్సవబేరము ఉండును. న్వతం[త లక్ష్మియొక్క న్వరూపము ప్రాయిక ముగ ఆసీనావనరముస చతుర్భుజములతో నుండుట శాస్త్రనమ్మతము. ఇట్టి ఆలయా(శ్రీత లక్ష్మికి నిత్యపూబ తప్ప బ్రహెహ్మత్సబాదులు చేయబడుట లేదు. ఇదిగాక ప్రధానాలయమునుచుట్టి అంజనేయులు మొదలగు దేవ తలు చిన్నచిన్న ఆలయములలో ప్రతిష్ఠింపబడుట కలదు.

రామానుజమతము ప్రబల ప్రచారమునకు వచ్చిన తరు వాత దషిణభారతమున అరవదేశమున అవతరించిన మహా భక్తులగు ఆళ్వారులు ఆచార్యులు సింహాననాధిపతులు మొదలగు మహనీయుల విగ్రహముల ప్రతిష్ఠలుగూడ తదీయులచే చేయబడి ఆరాధనమున జేబడినవి. ఈ పద్ధతి ఆగమాశ్రమునందు తగులుటకు న్యాయ్యములేకున్నను ఆచరణమునందు పెట్టబడి అనుస్థానమునందున్నది. ఈ నంప్రవాయుప్రకారము నిర్మించబడెడి ఆలయములలోని విగ్రహములలో ప్రధానములైనవి ఈ క్రింద చూపబడు చున్నవి.

ళూతం నరవ్యమహదాహ్వయ భట్టనాథ ్రిత్తక్కెసారకులశేఖర యోగివాహ≢ భక్తాం[ఘరేణు పరకాలయతిం[దమి[శా౯ [శీమత్పరాంకుశమునిం [పణతో≥.స్మినిత్యమ్ ॥

అనునచి ఆళ్వారుల సంగ్రహము. ముదలాళ్ళార్లు ముగ్గురు (పూదత్తాళ్వార్ పొయ్గైయాళ్వార్ పేయాక్సార్) పెరి యాశ్వార్ (విష్ణుచిత్తులు) తిరుముషియాల్వార్, కులశేఖ రాళ్వార్, తెరుప్పాణాక్సార్, తొండరడిప్పాడియాక్సార్, త్రుమంగైయాక్వర్, నమ్మాక్వార్, ఆండాళ్, ఉడయ వర్లు. వీరు పండెండుమంది స్తుతింపబడుచున్నారు. వీరిలో తెరుమంగైయా కొర్దకు భార్యయు కలదు. ఇంకను నమ్మాళ్ళార్ల శిష్యులు ఉడయవర్ల శిష్యులు ముదలి యాండాకా కూరత్తాక్చార్లు వీరి కుమారులు భట్టరు సోద రులు సిద్ధాస్త్రనిర్వాహకులు నాథముసులు ఆళపందార్లు మొదలగువారు దరిమిలావారగు వేదాంతబేశికులు మళ వాళమహామునులవరకు యా పరంపర 'రామానుజార్య దివ్యాజ్ఞా వర్ధతామభివర్ధతామ్ ' అసుసట్లు వృద్ధిజెందుచు వచ్చినది. ఇదే నం(పదాయము కాల్మకమమున రామా సుబ మత్మపవర్తకులచే ఆంద్రభూభాగమునగూడ దిగు మతి కాబడి ఆక్కడక్కడ ఈ యాఞ్వరులలో కొంత మందికి ఆలయములు విగ్రహములు యేర్పడినవి. పురాణసిద్దములగు చేవాలయములలో కొన్నిటియందు శ్రీ వైఖాననభగపచ్చాన్నమకర్తనుడు విఖనోమకార్టి యొక్కయు ఆయాస్థల మాహాత్మ్యసిస్తిగారకులగు వివిధ ఋష్ శేష్టులయొక్కయు ఆలయములు బింబములు కలవు. ఋషులయొక్క మాత్రమేగాక ఆయా యాలయ ములను నిర్మించిన యజమాన గృహస్థులయొక్కయు వి(గహము అక్కడక్కడ (పతిష్టించబడియున్నట్లు నాకు బ్రాపకము.

అనంతగరుడ విష్వక్సేనాడులు హనుమజ్ఞాంబవచంగడ నీలాదులుకూడ పరివారమునందు చేర్చబడుట కలదు.

ఆయాదిక్కులలో వంటకై పాశశాల హెరామముసకై యాగశాల సామానులను భ(దపరచుటకై వస్తునంచయశాల విమానములను భ(దపరచుటకై వాహనశాల నృత్తశాల ఆస్థానమంటపము ఉదకమునకై వాపీకూపాదులు వాహన మండపము రథము రథశాల సరోవరము మధ్యభాగమున మండపము ఆలయమును నమీపించి కైంకర్య కుల గృహములు ఇవియన్నియు కావలెను.

ఉత్సవకాలములందు బలిహరణు సమయమునను ఆవ భృధనమయమునను ఉపయోగించుకుకు ఉత్సవచ్వకమను నొక బేరము చేయబడుచున్నది. ఆది చ్యకాకారముగను చ్యకా నైర్వ ర్తియగు సుదర్శనమూ ర్తితోకూడిన చ్యకముగను ఉండును. దీనికి ఉత్సవచ్యకమని వ్యవహారము. ఇది యును నిత్యహ్ఞజయందు వినియోగింపబడుచున్నది. మూలవిరాట్టుమూ ర్తి యేయవతారమునకు చెంది యున్నను ఆ బేరపంచకమునందు చేరకలొకికమూ ర్తియను పేరుతో రామచం[దమూ ర్తియొక్క గాని కృష్ణభగవానుని యొక్క గాని లోహమూ ర్తి యొకటి పై ఆర్చనలో ఉండ వచ్చునని కొన్ని సంహతల మతము కలదు.

ఇయ్యవి గాక సాల్గామమూర్తులు వివిధాకారములు గలవి నిత్యపూజయందు కలవు. ఇవి పంచబేరపూజకు చేరినవి కావు. పూజయందు వైయక్తికముగ గాక సాల గ్రామమూర్తులు మాలలుగా కట్టబడి మూలమూర్తి దేహ మున ధరింపచేయజడుటయు కలదు. పై పంచబేరము లుత్తమపక్షము. (ధువఔత్సవబలి బేరములు (తిబేరము మధ్యమ పక్షము. (ధువఔత్సవబలి బేరములు (తిబేరము దుధ్యమ పక్షము. (ధువౌర్భాబేరము కడపటి పక్షముననియు రుధాశక్తిగ ఈ మూడుపక్షములలో నొక్కటి ఆనుషీయ మనియు వైఖానన సంహతలు చెప్పచున్నవి.

## పాంచరాత్రరీతిని విష్ణ్వాలయములు

ఇక పంచరాత్రమందలి వివరము లిట్లు కానదగును. ఆలయని ర్మాణము సందు ఆగమములన్నిటియందును విధాన మించుమించుగ నొక్కటిగనే యుండును. విశే షించి వైఖాననమును ఆనుకరించి పాంచరాత్ర మందిర నిర్మాణము తెలియదగినది.

పాంచరాత్రపూజయందుకూడ వైఖానసారాధనము నందువలె బేరములు లకింపబడినవిగాని ఇయ్యవి ఆరు విధములుగనుండి షడ్బేరవిధానమని చెప్పబడుచున్నది.

'కర్మా ర్చాచోత్సవార్చాచ బల్య ర్చాచతమైవచ స్నానతీర్థోభయార్చాచ స్వాపాత్థానార్చయా నహ [పతిమాః షడ్విధాతవ్యాః ఫూజాయాము త్తమాభవేత్ (పాద్మే ౨౧ ఆధ్యాయె)

- 1. (ధువార్చా లేక (ధువబేరము (మూలవిరాట్టు)
- 2. కర్మార్చ్ (నకల విధమైన నిత్యారాధనకు ఆవ లంబము)
  - 3. ఉత్సవార్చా (కౌతుకము వీధ్యుత్సవములకు)
  - 4. బల్యర్చా (నిత్యబలిహరణమునకు)
  - 5. స్నానార్చా (నిత్యన్నపనమునకు)
  - 6. మఖార్చా (బ్రహ్హాత్సవము పవి(తోత్సవాదులకు)
  - 7. తీర్థార్చా (అవభృధమునకు)
- 8. స్వాపోత్థానార్చా (పర్యంకాననము శయనోత్సవ ములకు)

దీనిలో ద్రువార్చయను మూలపెరాట్టుమూర్తి పడ్బేర ములలో చేర్చబడలేదు. మఖార్చ యనునది ప్రత్యేకముగా పరిగణింపబడును. స్నానార్చ - ఔత్సవార్చల నౌక్కటిగా జేయబడి పారమేశ్వరనంహిత విధ్యంతరమును విధించు చున్నది. ఆనగా పారమేశ్వరనంహిత ననుసరించి స్నానార్చ ఔత్సవార్చయను రెండు (పత్యేక బింబములు లేక రెండును ఒకటిగా పరిశీలింపబడినవని యర్ధము. కాగా రెండు పద్ధతులలోను (ధువార్చను విడచి ఆరు బేరములు మా[తమే సిద్ధించి పడ్బేరవ్యవహరము నంగతమగుచున్నది.

ఇట్లు ఆరు బేరముల నారాధించుట ఉత్తమపక్షము. మొదటి మూడు బేరములు రెండవ పక్షము. ఉత్సవార్చ మాత్రముండుట మూడవ పక్షము. ఇట్లు ఆరాధనము మూడు విధములుగ పొంచరాత్రమున ప్రశంసింపబడినది.

ద్రువబేరమునకు పదవవంతు పదునారవవంతు పదు నెనిమిదవవంతు ఇరువదినాలవవంతుగా కర్మార్చయొక్క పరిమాణముండుట మంచిది. బలితీర్ధశయసోత్థానార్చా బింబముల పరిమాణముగూడ కర్మార్చపలెనే ఉండును. కర్మార్చాబింబమునకు మూడింతలు పెద్దదిగ స్నపసోత్స వార్చాబింబముల పరిమాణ ముండవలయును. ద్రువార్చా పరిమాణములో మూడవవంతుగాని నాల్గవవంతుగాని ఉత్స వార్చయొక్క పరిమాణ ముండవలయుననికూడ ఒక మతము కలదు.

గర్బగృహమునందే షడ్బేరము లుండవలయుననుట ముఖ్యపక్షముగ నీ సంహితలందు కలదు. ఇతర్మతకూడ ఉంచబడుట కానవచ్చుచున్నది. మూలవిరాట్టుమూర్తి యుండునది గర్భగృహము. అదే వైశాల్యములో దాని తరు వాతిది అంతరాలము. దాని తరువాతిది మహామండపము• దాని తరువాతిది విశాలము గల అర్ధమండపము. ఆర్ధ మండపమున మూలస్థానమునకు అభిముఖముగ గరుడుని ఆలయము. దీనితో మొదటి ఆవరణము లేక {పాకారము పూర్తియగుచున్నది. (పథమావరణమున ఈశాన్యభాగమున విష్వక్సేనాలయము, ప్రథమాలయగోపురమునకు ఉత్తర దఓణములందు సూర్యచం(దులు, ఆగ్నేయమున కామ దేవుడు, దఓణమున బ్రహ్మ, నైర్ఋతిదిశను గజాననుడు, పశ్చిమమున షణ్ముఖుడు, వాయువ్యదిశను దుర్గ, ఉత్తర మున ధనాధిపుడు, ఈశాన్యదిశను శంకరుడు కే[తపాలకుడు ఉండవలయును. ఈ రెండవ ఆవరణముననే గోపురము సకు యొదురుగ ఖలిపీఠము ఉండును. తరువాత రెండవ పాకారము పూర్తికాగా రెండవ ద్వారగోపురమునకు యొదురుగ ధ్వజన్రంభము ఉండవలయును. వరునగా యెనిమిది దిక్కులందును దిక్పాలకులు ఉండవలయును. 🕐 ఆగ్నిదిశను లోపలిభాగమున నప్రమాతృకలు ఈశాన్యమున శ్రీదేవియు ఉందురు. ఇట్లు మూడవ ప్రాకారము పూర్తి కాగా దాని వెలుపల ఆచ్యుతనంకర్షణ పురుషహయ్మగీవ అనన్హాది దేవతలు ఆనిరుద్దుడు ఉందురు. ఇంతకుమించిన వివరము మనకీ <mark>వ్యాసము</mark>నందు అధికాంశమగునని తలచెదను.

## పరతత్వ్రము

### బులుసు - వేంకటర మణయ్య

దేవతలకు నివానమైన మేరుపర్వత సాను[పదేశంలో బ్రహ్మ మొదలయిన దేవతలు నివసిస్తూ పుంటారని మన ప్రాచీనపురాణ[గంధాలవల్ల తెలుస్తూ పున్నది. నృష్టకర్త అయిన బ్రహ్మ చేపుడు ఆ పర్వతసాను[పదేశంలో నిర్మింప బడిన ఒక గొప్ప భవనంలో నివసిస్తూ నమస్తజగత్తులనూ పాలిస్తూ పుండెను. ఒకనాడు ఆ నృష్టికర్త నిండునభలో కొలువుతీరి పుండెను. ఆ నభ నమస్తదేవతలతోనూ, మహరులతోనూ కిటకిటలాడుతూ పుండెను.

అట్టి సమయంలో మునులలో కొందరికి ఒక సందేహం తోచి, దాన్ని ట్రహ్మదోవునివల్లనే తీర్చుకుందామని అను కున్నారు. వారిలో అనుభవజ్ఞుడూ, దైర్యశాలీ అయిన ఒకడు లేచి ''ఓ ప్రతామహా! మీయొక్క పరిపాలనంలో దేవతలకూ, మాకూ యెలాంటి కష్టమూ లేక సుఖంగా కాలం గడుపుతున్నాము. మాకు యేవిధంగానూ లోపం లేదు. ఒక్క ధర్మనందేహం మాత్రం మసస్సును బాధిస్తూ వున్నది. తమరు మాయందు అన్నుగహించి ఆ సంచేహాన్ని నివృత్తిచెయ్యాలని ప్రార్థిస్తున్నాము. ఆ సందేహాన్ని చిత్త గించుము. దేవతలలో గొప్ప శక్తులు కలవారు చాలామంది ఉన్నారు. అందరికంటెనూ నృష్టి, స్థితి, లయకారకులయిన ్రతిమూర్తులూ ఆధికులని అందరమూ భావిస్తున్నాము. ఇంజే కాకుండా శివకేశవులు సమానులని కొందరూ, శివుడే పరత త్ర్వమని కొందరూ విష్ణువును మించిన త త్ర్వం వేరొకటి లేదని కొందరూ భావిస్తూ వున్నారు. ఆవ్యయమైన ఆ పరత\_త్త్వం ఏదో మేము ఇదమిత్థమని నిర్ణయించుకో లేకుండా వున్నాము. దయచేసి, ఆ పరతత్వ్రాన్ని తెలిపి, మా సందేహాన్ని పాగొట్టవలెనని (పార్డిస్తున్నాము" అని విన్నవించాడు.

ఈ (పశ్నమ విని (బహ్మదేవుడు చిన్న చిరునవ్వు నవ్వాడు. ''(పపంచాలనన్నిటినీ సృష్టిస్తూ వున్న తాను పరత త్వమైవుండగా - ఈమునులు ఆమాత్రం తెలునుకో · లేకపోయారే!" అనే భావాన్ని అ చిరునవ్వు నూచిస్తూ వున్నది.

ఆలా చిరునవ్వు నవ్వి విధాత కణమాత్రం పూరకుండి తర్వాత ఇలా అన్నాడు—"ఓ మునులారా! మీరు గొప్ప తపశ్శీలులయి వుండి, యా మాత్రం తెలునుకోలేకపోయా రవి నాకు చాలా విచారం కలుగుతున్నది. నర్వాన్నీ నేను నృష్టిచేస్తున్నానుగదా! నేను నృజింపకపోతే ఏలోకంలోనూ ఏ పమ్మవూ వుండదు. నృష్టి లేకపోతే దాన్ని పోషించడమూ, తర్వాత నంహారం చెయ్యడమూ వుండపు. అందువల్ల విష్టుచేపునికి, పరమేశ్వరునికి పనే లేకుండా పోతుంది. వాళ్లిద్దరికీ పని కల్పించినవి నేను! అందువల్ల త్రిమూర్తుల లోనూ నేనే ముఖ్యుడననీ, ఆవ్యయమైన పరతత్త్వాన్ని నేనే అని మీరు (గహించాలి''

బ్రహ్మదేవుడు యిలా పలుకగా కొందరు ఆశ్చర్యపడ్డారు. కొందరు హౌసముబ్రదను వహించారు. అప్పడు శ్రీమన్నారా యణుని న్వరూపాంతరమైన యజ్ఞపురుమడు కోపించి బ్రహ్మతో ''ఓయా! నృష్టిక ర్హమైనంతమాత్రమున నర్వము నకూ నేనే అధారభూతుడనని భావించడమూ, నీకంటే పర తత్రం మరొకటి లేవని అనుకోపడమూ చాలా పారపాటు, నేను శ్రీమన్సారాయణుని ఆపతారాన్ని. లోకాలు నిలిచి వుండడానికి సోనే కారణం. నేసు పొంచి పోషించకపోతే నీ నిర్మాణం కణమైనా నిలిచి వుండగలదా? చునుమ్యలూ, చేవతలూ - అందరూ యజ్ఞపురుమన్నే ప్రధానంగా చూస్తారు. ్రకియాకలాపాలన్నీ నాకొరకే! అందుపల్ల పరతత్వాన్ని నేనే! సీవు ఎంతమాత్రమున్నూ కావు" అని గట్టిగా పలికినాడు. తర్వాత కొంతసేపు వారిద్దరూ వాదవివాదాలు జరిపారు. ఎవరున్నూ వారిద్దరినీ నమాధానపరచలేకపోయారు. కొంత ేసుపు వారిద్దరూ వాడించి, అలసిపోయి ''మసం యిలా వాదించుకుంటూ ఫుంటే (పయోజనం లేదు. అందరికీ ్రపమాణం వేదముకదా! ఆ వేదాన్ని ఆడిగి తెలుసుకుందాం, ఎవరు ఆవ్యయపరత త్త్వమో '' అని చిపరకు ఒక నమా ధానానికి వచ్చారు. వా రిద్దరూ మొదట ఋగ్వేదాన్ని కలుసుకుని ఆడగ్గా—'' మిరి ద్ద రూ వాదులాడుకోవడం దేనికి? పరమశివుడే పరతత్త్వం గాని, మీ యిద్దరిలో ఒక డున్నూ కాడు" అని నిర్మొగమాటంగా చెప్పివేసింది. తర్వాత సామవేదమూ, యజుర్వేదమూ, ఆధర్వణవేదమూ కూడా ఋగ్వేదం చెప్పినమాదిరిగానే చెప్పినవి.

ఆహంకారపూరితులైన పీతామహ, యబ్ఞపురుమ లిద్దరూ వాటి తీర్పునకు నమ్మతించలేదు. "శివునికి నివానం పరేత నిలయం! తన శరీరంలో ఆర్థభాగం కాంతామణికి ఇచ్చి ఆమెకు వశవర్హితయి వున్నాడుగడా! అతడొక్కడ? పర తత్వమొక్కడ? శివుడు యొంతమా(తమూ పరతత్వం కాజాలడు. వేదాలు పక్షపాతం వహించి తీర్పు చెప్పనవి". అని వా రిద్దరూ ఆన్నారు. ఆప్పడు ప్రణవం మూర్తిమంత మయి వారితో "మీరేమో సొరపాటుపడుతున్నారు. వేదాలు నిష్పక్షపాతంగానే చెప్పినవి. శివుడే పరతత్వం. నా మాట నమ్మండి" అని చెప్పినది. అప్పడు కూడా వారికి తృప్తి కలగడంలేదు. శివుడు పరతత్వం కాడనే అభిస్థాయం ఒక సారి మనస్సులో గట్టిగా ఏర్పడినపుడు—దాన్ని మార్చడ మనేది దుస్సాధ్యం కదా!

ఇలా వుండగా, ఆ ప్రతామహ, రుజ్ఞపురుముల మధ్యను హరాత్తుగా ఒక దివ్యమైన తేజన్సు ఆవిర్చవించినది. అందుండి (కమంగా విరూపాశుడు ఆవతరించాడు. ఆ దివ్యతేజన్సును చూచీ కూడా వారికి శివుడే పరతత్వమనే నమ్మకం కలగడం లేదు. వాళ్ల అహంకారం అంతరించ లేదు. అప్పుడు పంచముఖుడైన బ్రహ్మ శివుని చూచి తన ఐదవముఖంతో ఇలా అన్నాడు.

"ఓయా! పశుపతీ! నీవు మాయచేసి, నీ శ క్తి చూటంచి 'పరతత్వమును నేనే' అనే అభిప్రాయాన్ని నిలబెట్టుకొన చూస్తున్నావు. అది ఎంతమాత్రమూ సాధ్యం కాదు. నువ్వు నా లలాటంనుంచి పుట్టిన నంగతి మరచిపోయావు కాబోలు! నీవు నాకు కుమారుడ వవుతావు. తండి అయిన నన్ను గౌరవంతో చూడడం నీకు ధర్మం. ఇక యిలాంటి అర్భాటాలు చెయ్యక, నన్ను శరణు పేడుము. నీ తొందర పాటును నేను ఓమిస్తాను. ఇకమీద యిలాంటి పనులు నా యొదుట ఎంతమాత్రమూ చెయ్యకు" అని.

(బహ్మమాటలు వినేనికి శివునికి వివరీతంగా కోపం వచ్చింది. ఆ కోధంనుంచి మైరమమార్తి ఆయిన మైరవుడు జనించాడు. మహాక్రోధంతో అతడు అనందర్భంగా మాట లాడుతున్న బ్రహ్మయొక్క ఐదవ తలను చిదిమివేశాడు. ఇది చూచి మిక్కెలి భయం చెంది, నారాయణాంశ నంభూతుడైన క్రతుమూర్తి మైరవునివలన తనకు ఏమీ ఉప్పదవం కలుగకుండా పరమేశ్వరుణ్ణి స్తుతించసాగినాడు. మైరవుని వాలకం చూస్తే, అతడు ఎవరినీ విడిచిపెట్టేటట్లు కానరాలేదు. శివుడు దీనిని గ్రహించాడు. బ్రహ్మమీదా, యజ్ఞపురుమడిమీదా అతనికి ఎంతో కరుణ కలిగినది. వారి నిద్దరినీ రకించదలచి అతడు మైరవుణ్ణి చూచి "జరగ వలసినదేమో జరిగినది. ఇది చాలు. ఇకమీద నీవు శాంతం వహించు. నీవు ఆవేశంతో ఒక తప్పవని చేశావు. పంచ ముఖుడైన బ్రహ్మను చతుర్ముఖునిగా చేశావు. అతని కపాలం నీ హస్తాన్ని అంటుకునే వుంటుంది. దాన్ని విడిచి

పెట్టాలని అనుకున్నా సాధ్యం కాదు. ఆ బ్రహ్మకపాలాన్ని ధరించి, యోగివై కాపాలిక్షవతం పూని లోకాలు తిరు గుతూ భిజోటన చేస్తూ వుండుము. బ్రహ్మకలను తెగవేసి నందువల్ల కలిగిన పాపం నిన్ను విడిచిపోదు." అని చెప్పి వికారస్వరూపమైన బ్రహ్మహత్యను నృష్టిచేసి "నీవు ఖైర వుని వెంటాడి అతడు తిరిగిన చోట్లల్లా తిరుగుతూ ఉండుము. ఒక్క కాశీలో తప్ప తక్కిన చోట్లలో నీకు ప్రవేశం వుండగలను. ఖైరవుడు కాశీలో ప్రవేశించినప్పుడే నీకు ఉప్పదవం కలుగుతుంది." అని దానితో చెప్పెను. ఖైరవుడు పరమేశ్వరుని ఆదేశానుసారం సన్యాసీ అయి, బ్రహ్మడు పరమేశ్వరుని ఆదేశానుసారం సన్యాసీ అయి, బ్రహ్మడు పరమేశ్వరుని ఖికం ఎత్తుకుంటూ లోకనంచారం చెయ్యసాగాడు. అతడు ఎక్కడికి వెళ్ళినా, నీడవలెనే బ్రహ్మహత్య అతనివెంట రాసాగినది. బైరవుడు లోకాలస్నీ తిరుగుతూ కాలం గడపసాగినాడు.

ఇలా తెరుగుతూ తెరుగుతూ అతడు వైకుంఠానికి వెళ్ళాడు. విష్ణుదేవుడు ఆతన్ని ఎంతో గౌరవించి, బైరవుని గొప్పతనాన్ని లక్ష్మీదేవికి తెలియజేశాడు. ఆమె అతనికి ఎంతో ఆభిమానంతో ఆమృతభిశాన్నాన్ని ఇచ్చింది. బైరవుడు ఎంతో తృష్టిని పొంనాడు. వైకుంఠానికి వచ్చినా కూడా బ్రహ్మహత్య ఆతన్ని విడవలేదు.

కాశీకి వెళ్ళినయొడల బ్రహ్మహత్య తన్ను విడిచిపోగలదనే నంగతి భైరవునికి తెలియదు. తెలిస్తే ముందుగా ఆక్కడికే వెళ్లి వుండును. అతడు ఆ యా స్థలాలు తిరుగుతూ అనుకో కుండానే కాశీనగరానికి వచ్చాడు. అతడు కాశీనగరంలో ఆడుగు పెట్టగానే బ్రహ్మకపాలం అతని చేతిలోంచి ఊడి పడింది. బ్రహ్మహత్య హాహాకారం చేస్తూ పాతాళలోకానికి పడింది. బ్రహ్మహత్య హాహాకారం చేస్తూ పాతాళలోకానికి పడిపోయింది. ఆ విధంగా కపాలం పడిపోయిన స్థలమే భైరవునికి నివానమైనది. ఈ విధంగా భైరవునికి బ్రహ్మ హాత్యాదోషం నివృత్తమైనది. దీన్నిబట్టి వారాణని బ్రహ్మ హాత్యావినాశిని ఆని నృష్టంగా తెలున్తున్నది.

ఆవ్యయమైన పరతత్త్వం పరమశివుడే అని అందరికీ తెలిసిపోయినది. తాము ఆహంకారం మూలంగా తత్త్వం తెలుసుకోలేక చాలా పొరపడినట్లు పరమేష్ఠియూ, యజ్ఞ పురుషుడునూ తెలుసుకుని చాలా సిగ్గు పడ్డారు.

## హరివాసరవ్రత మా హాత్మ్యము

్రీమత్కికాంబి రంగాచార్యులు

"పద్మిసీ" నామ అధికమాన శుక్షై కారశి ఈ ఏకాదశీ దినమునందు మ్రయత్నముననైన నువ వసించినచో వద్మనాభపురము నొందనగును. మలమానము మహాపుణ్యమైనదనియు కల్మపాపహమనియు కీర్తింప బడినది. అద్దానిఫలమును వర్ణించుటకు చతుర్ముఖ బ్రహ్ముకైన నలవికాదు. పద్మినై కాదశీ(వతము పాపరాశిని నిశింపజేసి భుక్తిముక్తుల రెండింటిని నొనంగును. దశమీ దినమునందు కంచుపాత్రయందు భుజించుట, మాంన, మనూర, చణక, కోద్రవ, శాక, మధు, పరాస్పభుక్తము— ఈ యెనిమిదింటిని పర్ణించవలయును. లవణము, జారము లేని హవిష్యాన్నమును మాత్రము భుజించి, భూమిమై బరుండి బ్రహ్మాచర్యవతముతో దశమీ దీనమందుండ వలయును. ఏకాదశీ దీనమందు ఉదయముననేలేచి కాలోచితముల దీర్చి దంతధానవనము మాత్రము జేయ రాదు. పండెండు పర్యాయములు గండూపము బేసి

శ్లో ॥ ఉద్ధృతాసి వరాహేణ కృష్టేనశతబాహునా। మృత్తికే (బహ్మదత్తాసి కాశ్య పేనాభిమం(తితా। హరిపూజనయోగ్యంమాం మృత్తికేకురుతోనము៖॥

శుచియై గోమయ, మృత్తిక, తెల, చర్చ, ఆమలకచూర్న ముల

దీసికొని శుభజలమందు విధివిధానముగ స్పానమాచరించ

ఆని మృత్తికామం(తమును

వలయును.

శ్లో ॥ నర్వౌషధి నముత్పన్నం గవోదరమథిష్ఠితమ్। పవి[తకరణం భూమేర్మాం పావయతుగోమయమ్॥

ఆని గోమయమం(తమును

క్లో ॥ (బహ్మప్థీవననంభూతాధా(తీ భువనపావనీ। నంస్పృష్టాపావయాంగంమే నిర్మలం కురుతేనము:॥

ఆని ఉసిరిక సంబంధమైన మంత్రమును చెప్పి

శ్లో ॥ దేవదేవ జగన్నాథ శంఖచ(కగదాథర। దేహివిష్టో మమానుజ్ఞాంతవ తీర్థావగాహనే॥

ఆని స్నానమునకు విష్ణ్వనుజ్ఞను ప్రార్థించి

క్లో II (బహ్మాడ్డ్తోదర తీర్ధాని కరై: న్పృష్టానితే రవే : తేననత్యేనమేదేవ తీర్ధం దేహి దివాకర II పుష్కరాద్యాని తీర్ధాని గంగాద్యా: నరిత నైవా : ఆగచ్ఛంతు పవి[తాణి స్పానకాలే నదామమ II ఓం గంగేచయమునే మైవగోదాపరి నర్వత్ : నర్మదే సింధు కావేరి జలేస్మెస్ నన్ఫిధింకురు II ఆవాహయామిత్వా౦చేవి స్నానార్త మిహనుస్థరి 1 విహగ౦గే నమనుత్య౦ నర్వతీర్త నమన్విలే 11

అని జలములను [పార్టించి గంగాదితీర్ణముల సంస్థ రించుచు వారుణమం[తముల జపింపుచు విధివిధానముగ స్పానమాచరించి శుభమైన వస్త్రముధరించి సంధ్యోపానస పిత్స్ట్రేవతా తర్పణముల జేసి హరిమందిరమునకేగి శ్రీ విష్ణువును పూజింపపలెను. లేక గృహమందు కలశ స్టాపనముబేసి అందు లక్ష్మినారాయణుల (పతిమలనుంచి ఆవాహనాది షోడశోపచారముల నమర్పించి నైవేద్యమిడి నృత్యగీతములచే భగవంతుని స్త్రోతముజేసి భ క్షితోనుండ చలెను. ఈ దినమందు పతితులతొను పాపులతోను న౧ఖా ద్దంపరాదు. అబస్ట్రమాడరాదు. బ్రాహ్మణులను గురువులను నిందింపరాదు. భగవానుని సమక్షముసందు భక్తులతోగూడి పురాణ కాలకేపము బేయపలయును. ఈ రోజున జల పాసము నహితము బేయకుండనుండుట (శేష్ట్రము. శక్తి లేనిచో జలపానము బేసిగాని పయఃపానము బేసిగాని ఉపవసింపవలయును. భగవత్సలకీర్తనాదులకో రా(తి యంతరుు జాగరణము బేయవలయును. జాము జాము నకును భగపత్పూజు చేయనగును. (పథమజామున నాళి కోరము, ద్వితీయమున (శిఫలము, తృతీయమున బీజ పూరకములు, చతుర్థమున పోకచెక్కలు యేలకాయలు నమర్పించిన పరునగ అగ్నిష్టామ, వాజపోయ, అశ్వమేధ, రాజసూయయాగముల పుణ్యము లభించును. హరిపూజకో వివిధ యాగములు, తపములు తీర్థకే(తాది స్నానదర్శ నాదులుగాని నమాసములు కావు. ఈ రీతిగా సూర్వోదయ మగుపరకు జాగరణజేసి ఉదయమున స్పానాదులాచరించి భగవత్పూజ నొసరించి (బాహ్రణభోజనము గావించి తత్తుంభ మును [పతిమను వేదపారంగతుడైన [శో[త్రియ[బాహ్మణు నకు నమర్పించపలయును. ఈ (పకారముగా (పకమాచ రించిన పురుమని జన్మము నఫలమై ముక్తినొందును. పూర్వము రాపణాసురుడు కార్తవీర్యునిచే బంధింపబడగా రావణుని తాతయైన పుల స్త్యుబహ్మ కా ర్తవీర్యుని యాచించి తద్బంధమునుండి రావణుని విడిపించుట దివ్యదృష్టిచే జూచ్ నారదుడు '' ఇదేమి ఆశ్చర్యము! ఇందాది నమన్ బేవతలును రావణునిచే జయింపబడిరి గాని ఇంత రణ విశారదుడైన రావణుడు కార్తవీర్యునిచే బంధింపబడుటకు కారణమేమి" యని నారదుడు పులస్త్యుని [పశ్చింపగా పులస్త్యుడివిధమున కార్తవీర్యుని జన్మపృత్తాంతము విప

రించెను. పూర్వము [తేతాయుగమున మహిప్మతీపురమున హైహయాదుల వంశమందుదయుంచిన మహిపీర్య నంపన్నుండైన బృహత్తకుడను మహారాజు నహ్మన భార్యా నమేతుడై దేపపితృసిద్ధ మహార్ష్యాదిపూజల జేయుచు రాజ్య ధురంధరుండై న్యాయముగ పరిపాలించుచుండెను. గాని తనయుడు లేమి రాజ్యమందేమియు నాతనికి సాఖ్యము లేదయ్యాను. అంత బృహత్తకుడటులని విచారింపదొడంగెను.

"నే ననేకయాగముల జేస్యుంటిన్. దాసము లనేక ముల నౌనరించి యుంటిని. తాను దానము జేసినట్టిగాని ఇతరులు దానము చేసినట్టిగాని భూమిని యెవరు హరించు దురో వారు ఆరుపదివేలవత్సరముల పర్యంతము మల మందు (కిములై పుట్టుచుందురు. గోవును బంగారమును భూమిలోని యొక అంగుళమునైనను హరించినవాడు నృష్టి ప్రభాయమునొందు పర్యంతము నరకమునుబొందును. తాను దాసముజేనిన భూమి కుమార్తెతో నమానచునియు తన తండ్రి యిచ్చినది తోబుట్టువుతో నమానమనియు పరులు దానము చేసినది తనకు దల్లియునియు ఆ |పకారముగా దానములు చేయబడిన భూములను హరించిన వారు ఆయా నంబంధులతో నంపర్క్రముచేసిన దానితో నమానము. చేసిన పాపములన్నిటికిని (పాయశ్చీత్తాదులు జెప్పబడినవి గాని భూమిని హరించిన పాపముసకుమాత్ర మెచ్చటను [పాయశ్చిత్తము జెప్పబడియుండలేదు. అట్టి పాపమునకు నిష్కృతిలేదు. భర్మము ఆధర్మముచే కొట్ట బడి న్యాయస్థాసమునకు బోయిసపుడు నభయందున్న పండితులును నభానదులును అట్టి శల్యమును (భర్మహానిని) నివారింపకపోయినచో (నూడబౌరకకపోయినచో) ఆద్దాని వలన కలుగు ఫలములో నగముపాలు పండితులకును, నాలగవభాగము ధర్మహాని గలిగించిన కర్తనును, నాలగవ పంతు నభానదులకును జెందును.

్లో స్వడత్తాంపరచత్తాం వా యోహరేతవనుంధరామ్ పట్టర్వర్లనహ(సాణి విష్ఠాయాంబాయంకోకిమిం ॥ గామేకాంన్వర్ణమేకంవా భూమేరప్యేకమంగుళ్య్ । హరన్నరకమాప్నాతి యాపదాభూత నంప్లవే ॥ న్వడత్తాదుహితామైవ, పితృదత్తాతుసోదరీ । అన్యదత్తాతుమాతాస్యాత్ విబ్రదత్తావనుంధరా ॥ ననిష్కృతినహ్మానీణ భూమిహర్తావిశుద్ధ్యతి ॥ విద్ధోధర్మోహ్యధర్మేణ నభాంయుతోపగచ్చతి । సమాన్యశల్యం కృంతంతి విద్వాంన స్థత్సభానదిం ॥ అర్ధంహరత్మై[పాబ్లు పాదోభపతికర్తృద్ధు । పాదశైబ్రవనభానత్సుయోననిస్థన్తి నిందితమ్ ॥

ఆగ్నినినహితము భుజింప గల శ\_క్తిసామర్థ్యములు గల వాడైనను బ్రాహ్మణ్యదవ్యమును భుజింప శక్యముకాదు.

హాలాహలవిషము విషముకాదు. ఏలనన - దానికి [పతి[కిరు గలదు. గాన [పతి[కియలోని [బాహ్మణ[దవ్యమే ఏషము. విషము విషమును టెుంగిన నౌక్కని మా[తమే చంపును. ఆగ్ని నీళ్లచే చల్లారును. అరణియందు పుట్టిన ఆగ్ని మాత్రము ఆటుల చల్లారదు. (బాహ్మణుద్రవ్యము కుల మును నమూలముగా దహించును. తెలియక బాహ్మణ ద్రవ్యమును భుజించినవాడు మూడు తరములవరకు హత మగును. బలవంతముచే బాహ్మణ్మదవ్యమును హరించు వాడు వానియొక్క పదితరములకు ముందు పదితరము లకు వెనుకనుగూడ హతము కాబడును. ధనాన్దత్వ ముచే నే[తములు మూసుకుపోయినవారై ఆత్మపాతమునకు విచారింవక బ్రాహ్మణ్దవ్యముల హరింతురు. అట్టి మూర్ఖులు నరకము పాలగుదురు. వి[పకుటుంబముల యొక్క వృత్తిని హరించిన పరిపాలకులు ఆట్టి కుటుంబ ములు దుఃఖించి కార్చిన కన్నీటిచే యెన్ని ధూళిరేణు వులు తడియునో ఆన్ని వత్సరము**లు కుం**భిపాకనరక మందు పచనము జేయబడుదురు. తాము దానముజేసి నట్టిగాని, పరులు చానముజేనినట్టిగాని జాహ్మణవృత్తుల హరించువారు ఆరువదివేల వత్సరములు మలమందు పురుగులై పుట్టుదురు. [బాహ్మణ్మదవ్యమును హరించు అల్పాయుమ్మలైన నరులు పరాజీతులై ఆధికారచ్యుతి నొందుదురు. వి[పుడు తప్పచేసినను దండింపరాదు. చంపుటకు వచ్చినను శపించినను సదా అట్టి వి[పునకు నమన్కరింపవలయును. బ్రాహ్మణ్యద్యమును హరించు వాడు హతమగును. అథఃపతితుడగును.

శ్లో။ దుర్జరంబత్యబహ్మన్వం భుక్తమగ్నేర్మనాగప్ 1 తేజీయసో2పికిముతరాజ్ఞా మీశ్వరమానినామ్॥ నాహంహాలాపాలం మన్యేవిషంయన్య[పత్మికియా। [బహ్మన్వంహివిషం[షాక్తం నాన్య[పతివిధిర్భువి ॥ హిన స్త్రివిషమత్తారం వహ్మరద్బిఃబ్రహామ్యతి 1 కులంసమూలందహత్మిబహ్మ స్వారణిపావకః ॥ [బహ్మస్వందురనుజ్ఞాతం భుక్తంహన్తి [తిపూరుషమ్ 1 [పనహ్యతుజలాద్భుక్తం దశపూర్వాన్ దశాపరాన్ ॥ రాజానోరాజలక్క్యాన్థానాత్మపాతంవిచకతే। నిరయంయే உఖమన్య నే బ్రహ్మన్వంసాధు జాలిశా: ॥ గృష్ట్హాన్తియావతఃపాంశూస్(కస్థతామ్మశుబిన్నవః 1 వి[పాణాంహృతవృ త్తేనాం పదాన్యానాంకుటుమ్బినామ్ ॥ రాజానోరాజకుల్యా శృతావతో ఒబ్దాన్ని రజ్కు శాః్తి కుమ్బీపాకేమవచ్య న్లే (బాహ్మదాయాపహారిణు । న్వదత్తాంపరదత్తాంవా బ్రహ్మవృత్తింహరేచ్చయణ పష్టిర్వర్తనహ్మసాణి విష్ఠాయాంజాయతేకృమిః ॥

నమే(బహ్మధనం భూయాద్యద్ గృద్ధ్వాల్పాయుషో నరాణ ।

పరాజీతాశ్చ్యుతారాజ్యాద్ భవస్తు్వచ్వేజినో உహయః ॥ వి[పంకృతాగనమపనైక |దుహ్యతమామకాః । ఘృ స్తం బహుశక స్త్రం వానమస్కురుత నిత్యశః ॥ బాహ్మణార్థొహ్యకహృతోహరాతం పాతయత్యధః ॥

ఈ మ్రాకరముగా ధర్మశాస్త్రములు చెప్పచున్న రువి. నేనట్టి దానముల కెట్టి భంగమును గలుగజేయంతేదు. విప్పల ద్రవ్యమును హరించియుండలేదు. ఏ రాష్ట్రమందు బ్రాహ్మ ణులు వృత్తిహనులైయుందురోనట యెద్దు (పశువు) వృద్ధి నొందదు. ఆశ్వముకూడ వృద్ధిబొందదు. గృహమందు పెరుగు కుండలు తరచబడవు. (పాడి, పంటలుండవు.) ధ్వంనమైనవారై మ్రజలు దొంగలగుదురు. నత్యముకంటెను ఇతరమైన ధర్మములేదు. తల్లితో నమానమైన గురువు లేదు. ఈ లోకమందు బ్రాహ్మణుడుకంటె యి తర మెద్దియులేదు.

గ్లో బై పాముజావర్థతేనోతబాహూ నగర్గరోమథ్యతినమ్ప్రదానే : ఆపధ్వస్తాదన్యుభూతాభవ నై యేపాంరాష్ట్రబాహ్మణావృత్తిహ్నా: !! నా స్తినత్యాత్పరోధర్మో, నా స్త్రిమాతృనమోగురు: ! బాహ్మణాభ్య: పరంనా స్త్రిపేత్యచేహచభూతలే !!

నేను యెవరి వృత్తులను హరించియుండలేదు. ఎట్టి ఆప మానములను జేసియుండలేదు. బ్రాహ్మణడై వముల కన్ని విధముల తృప్తినిజేయుచున్నాడను. దేవతావి(గహమును పతిష్ఠజేయుట సార్వభామత్వమును తస్మందిరనిర్మాణము తిలోకాధిపత్యమును, తద్దేవతాపూజ బ్రహ్మలోక(పాప్తియు ఈ మూడును జేసిసవాడు ''నిరక్జునః పరమంసామ్యము పైతి'' అను ప్రక్రియచే బ్రహ్మనమానుడగును. డైవము లకు విశ్రప్తలకు తాము స్వయముగాగాని యితరులచేగాని యివ్వబడినట్టివాటిని హరించువారు అనేకచేల వత్సర ములు మలమును భుజించు జీవములై పుట్టుదురు.

శ్లో ॥ ప్రతిష్ఠయాసార్వభౌమం, నద్మ నాభువన(తయం । పూజాదినా [బహ్మలోకం, [తిఖిర్మత్సామ్యతామియాత్ ॥ యణన్వదత్తాం పరైర్ధత్తాం హరేతనుర వి[పయోణ వృత్తింన జాయతే విడ్భుగ్ పర్షాణామ

యుతాయుతమ్ ။

అను శాస్త్రము చొప్పన ననేక దేవాలయముల ప్రతిష్టించి యున్నాడమ. దైవబ్రాహ్మణ (దవ్యములకొట్టి ఉప్పదవములు గలుగకుండ పరిపాలించుచున్నాడను. (1) ధర్మాది కార్య ములకు నిధిని స్థాపించుట (2) చెరువులు ద్విషించుట (3) పుణ్యలోక ప్రాప్తికి పున్నామ నరకనివృత్తికి ఆస్తికు లైన పుతులగనుట (4) బ్రాహ్మణ కుటుంబముల పోషించుట దేవాలయముల కట్టించుట (5) తోటలను నిర్మించుట (6) నద్ద్రంధములను కృతిగొందుట (7) బావులను(దవ్వించుట

గ్లో 11 నిథిన్డటాకః పుత్రశ్చ, (బహ్మస్థాపనుస్సరాలయం 1 ఆరామకృతికూపాశ్చ, నంతానాన్సప్తక్రితాః 11

ఆనిచెప్పబడు స్ట్రేషనంతానములందును ఆరు నంతానముల [పతిస్థుంచితిని**గాని పు**[త[పా ప్తిని [పతిస్థు**ం**ప జాలకున్నాడను. ఇదియేమి పాపఫలమోగాని నాకీ జన్మమందు నంతాన ప్రాప్తి లేకపోయెను" అని బహుబ్రహరముల చింతించి ''తవన్సుచే సర్వ మనొరథములు సిద్ధించునని'' నిశ్చ యించి చీరవాసాజటాభరుడై రాజ్యపరిపాలనమును మం(తులధినముచేసి ఆరణ్యమునకేగెను. అంత నాతని భార్యలలో నొకతె హరిశ్చం[దుని కుమా రైయైన పద్మినీయను నామె భూషణాదుల వినర్జించి ఏక వస్త్రముతొనే భర్త ననునరించి గంధమాదన పర్వతమునకేగెను. పదివేల నంవత్సరములు డైపమైన గదాధరుని గూర్చితపము బేసినను ఫలించలేదు. ''నా భర్త పదివేలవత్సరములు తపమొనరించినను కష్టముల సశింపబేయు కేశవుడు ్రపనన్నుడుకాలేదు. ఏప్రకారము భగవానుడు ప్రసన్నుడై నాకు పు[తనంతానమును గలుగబేయునో నట్టి |పతమును నాకుపడేశింపు''మని మహా సాధ్వియైన ఆననూయా మహా దేవిని పద్మిని స్టార్టింపగా—32 మానములకొకసారి వచ్చు (ఆధికమానము) మలమానమందలి శుక్లైకాదశీ దినమున నుపవానముండి రాత్రిబాగరణము బేసిన నుత్తపడుడైన భగవానుడు శ్రీఘముగా (పనస్పుడగుసనియు త్వద్వత విధానమంతయు అనసూయామహాదేవి పద్మినికి బోధించెను. ಅಂತ ಪದ್ಮಿನಿ ವಿಧಿವಿಧ್ನಮುಗ ಯೆಕ್ಕಾರಿಕಿ ದಿನಮುನ జలపాసమునహితము లేకుండ ఉపవాసముండి ర్మాతి ఆంతయు నృత్తగీతములతో (పతనంపూర్తియగునరికి శ్(ఘముగా గరుడవాహనారూఢుడై శ్రీ మహావిష్ణువు ్రపత్యకమై వరమును గోరుకొమ్మని చెప్పగా పద్మిని భగ వానుని స్ట్రోతముబేసి తన భర్తమైన బృహత్తరునికి పర మిప్పించవలెనని ్రపార్థింపగా—''మానములలోకెల్ల ఆధిక మానము నాకత్యంత (పీతికరమైనది. అందునను ఆ మధ్యయందుపచ్చు ఏకాదశి నాకు మరియ్ముపీతిని వృద్ధి పరచునటైయున్నందున నీవాదినమున విధివిధాసముగ ఉపవాసముండి (వతమాచరించినందున నీకు (పసన్నుడ నైతిని. నీ భర్తకిష్ణమైన వరమునిచ్చెద''సని ఒదులు చెప్పి విశ్వమందుగల ప్రజల దుఃఖములనెల్ల బోగొట్టు నా భగవానుడు ''ఓ రాజేండా! నీయిప్పమైన వరమును గోరు

కొమ్ము" అని నుడువ మహాబలశాలియైనట్టియు, దైవ మానుష నాగదైత్యదానవయకరాకసాదులకు నహితము (ఒక)\_ భగవానుడు మినహా) జయింప శక్యముగానట్టియు, నర్వలోక నమస్కృతుడైనట్టియు కుమారుని (పసాదించ వలెనని రాజుకోరగా అట్లనే జరుగుసని వరమిచ్చి భగవాను డంతర్గానమొందెను. అంత సృషుడు పద్మినీ నహితము దననగరునకు విచ్చేసెను. కొలది కాలమునకు పద్మిని మహాబలుడైన కార్తవీర్యునిగనెను. కార్తవీర్యునితో నమానుడైనవాడీ (తిలోకములందును లేడు. ఆకారణము చేతనే యుద్దమందు రావణుడు ఆపజయమునొందెను. ఒక్క నారాయణుడు తప్ప ఈ మూడులో కములందును కార్తవీర్యుని జయింప శక్తిగలవారెవరునులేరు. కాబట్టి ဘာဆႀာဂီတြာနည္ ဆံ ဇာ ၕာ တာ ဿ လံ လံ မန္ျပဴ္ကသာဝမွဴ మాత్రమునులేదు. మలపూసమందు వచ్చు యేకాదశీ ్రపభావముచేతను పద్మినియొక్క ఉపవాస్త్రవతముచేతను దేవాదిదేవుడైన భగవానునిచే కార్తవీర్యుడు (పసాదింప బడెను. అని పులస్త్యుడు నారదుసకు వివరించి జెప్పెను. మలమాన శుక్లైకాదశీ (వతమాచరించిన నర్వాభిష్టములు నెరవేరునని శ్రీ కృష్ణ భగవాను డానతియ్య యుధిష్టిరుండు హర్షమునొంది ఆ క్రతమును బంధుమ్మితులతోగూడి విధి విధానముగా నాచరించెను.

శ్లో॥ ఏవం విధం యేద్మవతం మనుమ్యా భక్త్యా కరిప్యంతె మలిమ్లుచన్య ! ఉపోష్యశుక్లాడుతె సౌఖ్యదాత్రి మేకాదశింతేభువి ధన్యధన్యాం! !! శ్రోష్యంతె యేతన్యవిధిం నముగ్రం తేవ్యంశ భాబోమనుజూభవంతె ! యేవైపఠిష్యంతె కథాంనముగ్రం తేవైగమిష్యంతె హరేర్నివానమ్ !!

'' పరమా '' నామ ఆధికమాన బహుళై కాదశీ

పరమైకాదశి చాలా పవి[తమైనదియు భు\_క్తి ముక్తి పదమైనదియునై యున్నది. పద్మినైక్ కాదశినందు చెప్పిన విధివిధానముల ప్రకారమే ఈ ప్రతము చేయవలయును. పూర్వ మొకా నౌక ప్పుడు కాంపిల్యమను నగరమందు ఆభిజాత్యకులమ్లుడును బహుధార్మికుడునునైన సుమేధు డను బ్రూహ్హతో త్తముడు గలడు. పూర్వకర్మ ప్రారజ్ఞమునకు లోనైయుండెను. ఎందరిని యాచించినను భిక్ష దొరక దయ్యాను. ఇట్టి స్థితియందాతని భార్య బహుపత్మిపతయై భర్త శుశ్రశాషజేయుచుండెడిది. తాను ఆకొన్నను భుజింపక అతిథులకు భోజనమిడి నత్కరించెడిది. అన్నములేదు, కష్టపడుచున్నామనెడి వాక్యమైనను భర్తతో పలికెడిదికాదు. ఇట్టి భార్యను చూచి సుమేధుడు తన శరీరమును దౌర్భాగ్య

మును నిందించుకొని భార్యయందు గల (పేమబంధముచే " నేనేమి చేయువాడను. ఎటకేగుదును. ఎంచరనడిగినను ధనము లభింపదయ్యో. ధనము లేనిచే గృహకార్యములు నెరవేరవుగదా! నేను పరదేశముబోయి ధనము నంపా దించెదను. ఉద్యమించకపోయినచో నేకార్యములును ఫలించనేరవు. కాబట్టి పరచేశములకుబోయిన శుభము చేకూరును. నాపయనమునకు అనుమతి యిమ్ము " అని భార్యను ఆడుగగా నామె కళ్లవెంబడిని నీరు గార్చుచు చేతుల జోడించి వినయముతో "ఈ లోకములో యొక్కడ నైనను పూర్వమందేది యివ్వబడినదో ఆదియే ఈ జన్మ మందు లభించును. దానము చేయకపోయినచో మేరు పర్వతమునందుగాని సువర్ణపర్వతమునందుగాని యేమియు లభింపదు. పూర్వమునందు దానము చేయబడిన విద్య గాని, ధనముగాని, భూమిగాని ఈ జన్మమందు లభించును. బ్రహ్మచే యేది ఫాల్(పదేశమందు లిఖింపబడినదో ఆద్దియే లభించును. పూర్వజన్మమందు నీవుగాని నేనుగాని యే దానమును జేసియుండలేదు. సత్పాతుల హేస్తమందు కొంచెమైనను ధనమునుంచలేదు. ఇచ్చినచో ఈ దేశమందు గాని పరదేశమందుగాని తప్పక లభింపగలదు. నేను మా[తము నిన్ను విడిచి ఒక్క నిమిష మైనను నుండజాలను. భాగ్యయోగమున్న యుటనే (పాప్రించగలదు. గాని నీవు నాతో యిటనే యుండుట (శేయము" ఆని దీనముగా నామె బలుక నాతడు భార్యమాటల చౌప్పన నటనే యుండెను. అంత నౌకదినమున కౌండిన్యుడను ముని నత్త ముడే తెంచెను. సుమేధుడును భార్యాసమేతుడై ఆమ్మునికి పూజలు సమర్పించి యధావిధిగ భోజనమిడిరి. అంత నా స్ర్త్ '' మునినత్తమా! ఏ [పకారము దార్మిద్యము క్షయమునుబొందును. పూర్వజన్మమందు పెట్టనిదే ఈ జన్మ మందు ధనముగాని విద్యగాని పుట్టదుగదా! నాభ్రేర్త నన్ను విడిచి పరదేశమునకుబోవ నిశ్చయించగా నా[పార్థన చొప్ప నను హేతువాక్యములచేతను (పయాణము విరమించెను. నా పుణ్యభాగ్యమున తమరిటకేతించిరి. తమ ప్రసాదమున దార్కిద్యము నిస్సంశయముగ నశింపగలదు. ఏ క్రవతాదులు జేసిన దార్మిద్యనాశనము గలుగునో ఆ ఉపాయమును సౌలవిండు" అని ప్రార్థింపగా నమ్మునినత్తముండు దీర్హముగా నాలోచించి యిట్లనియెను. '' నమ స్తపాపముల హరించునదియు దుఃఖదార్మిద్య నాశనమొనరించునదియు ''పరమా" అను విష్ణుతిథిగలదు. ఆ దినమున ఉపవాన ముండి రాత్రి జాగరణజేసిన ధనధాన్య సంపన్నుండగును. కుబేరుడి క్రవతమొనరించి ధనాధిపతియయ్యొను. భార్యను విక్రయించి బహుకష్టములకు లోనైన హరిశ్చం[దుడీ క్రవత మాచరించి భార్యను దిరిగి బొందినవాడై నిష్కంటకమైన రాజ్యమును దిరిగి పొందగలిగెను. ఈ శుఖ్యపదమైన

వ్రతము తప్పక చేయనగును '' అని ఆనతిచ్చి పంచరాత్ర వతవిధానమునుకూడ వివరించి చెప్పెను. "పరమా" ఏకాదశిదినమున (పాతఃకాలానుష్టాన మొనరించి 5 దినముల వరకు నిరాహారుడైయున్నచో వాడు పితృమాతృ భార్యా నమేతుడై విష్ణుస్థానమునొందును. ఈ పంచదినములును ఏకాశనమొనరించువాడు నమ స్థపాపములనుండి వినిర్ము క్తుడై స్వర్గలోకము నొందును. ఈ పంచదినములును వి[పునకు భోజనమిడిన దేవాసుర మనుష్యులతోగూడిన జగత్తంతకు భోజనమిడినటులనే. పూర్ణకుంభమును దానముజేసిన చరాచరములతో నిండిస బ్రహ్మాండమును దానముజేసినటులగును. తిలపాత్రమును దానముజేసిన ఆందు గల తిలసంఖ్యతో సమానమైన వత్సరములు న్వర్గలో కమందుండును. ఘృతపా(తమును దానముజేసిన సూర్యలోకమందు విశేషమైన భోగముల సనుభవించును. ఈ పంచదినములందును బ్రహ్మచర్యక్రవతముతో నుండిన న్వర్గమందు నమన్రభోగముల ననుభవించుచు న్వర్వేశ్వ లతో ముదమునొందును. గాన ఈ విధానము చొప్పన భర్తతోగూడి ఈ క్రవతముజేసిన ధనధాన్యములు లభించి అంతమున న్వర్గలోక[పాప్తి కలుగునని కొండిన్యుడు ఆమెతో చెప్పెను. ఆంత భార్యాభర్తలు కౌండిన్యముని చెప్పిన విధాన్మపకారము మలమానమందలి ''పరమా'' యేకాదశ్మిత మాచరించి పంచరాత్ర్మతముకూడ నలి పిరి. (వతాంతమున ఆ దేశమును పరిపాలించు రాజభవ నమునుండి రాజకుమారుడు విచ్చేసి నమస్తవస్తువులతో నిండిన నూతనగృహమందు ఆ దంపతుల నివసింపజేసి ఉపాథిని గలిగెంచు (గామాదులను ఆ సుమేధున కొనంగి,

వారి తపమునకు సంతసించి స్రోత్రముజేసి రాజు న్వగృహ మున కేగెను. మలమానమందలి కృష్ణపక్షమందు వచ్చు "పరా" నామయేకాదశీ దినమందుపవసించుటచేతను పంచరాత్రపత ప్రభావమునను ఆ దంపతులు నమన్త పాపములనుండి వినిర్ముక్తులై నర్వసాఖ్యములతోగూడిన వారై నమన్లభోగముల నసుభవించి ఆంతమున విష్ణు పురమున కేగిరి.

"ఈ పంచరాత్రవతముచే గలుగు పుణ్యమింతయని చెప్పటకు శక్యముకాదు. దీనిచే పుష్కరిణ్యాదినరన్సులు, గంగాచ్యాదినదులందు స్నాసముజేనినట్టి పుణ్యమును ధేనుపు మున్నగు ముఖ్యమైన దానములుచేసిన పుణ్యమును, గయయందు శ్రాద్ధముపెట్టుటచే పితరులు నంతో పించుదు రనెడి పుణ్యమును ఈ పర్యావతమున గలు గును. రెండుకాళ్ల జంతుపులలో బ్రాహ్మణుడును, నాలుగు కాళ్ల జంతుపులలో గోవును, దేవతలలో ఇందుడును యొటుల శ్రేమలో అటులనే మానములలోకెల్ల యీ మలమనము (శేష్ఠమైనది. ఈ మలమానముందలి పంచ రాత్రము మహిపాపహరమని (పసిద్ధిచెందినదైయున్నది.

"పరమా" "పద్మినీ" యా రెంటియందలి పంచ రాత్రములు పాపశోషణములైయున్నవి. ఆనేకవేల జన్మ లచే (భమించుచు అతిదుర్లభమైన మనుష్యజన్మనొంది ఈ మలమానమందు స్నానముచేయకపోఫుటయు ఏకాదశి యందుపవసించకపోఫుటయు యెంతయు విచారకరము. ఆ కారణముచే అత్మిపదుత్నముననైనను పరమామ్రత మాచరింపదగినది." అని శ్రీకృష్ణభగవానుడు యుధిట్ట రున కానతిచ్చెను....

శ్లో ॥ యేత్వేవంభువి పరమాప్రతం చరంతి సద్భక్యాశుభవిధినా మలిమ్లుచేవై । తేభుక్వాదివివిభవం సురేంద్రతుల్యం గచ్చేయుస్త్రిభువననందితస్యగేహామ్ ॥ సర్వే జనాన్సుఖినొ భవంతు.

## ဖြီး ဖြစ်သည် ကြောင်္ကေနာက်သည်

భగవంతుని జేఱుటయే జీవితపు సర్వోత్తమ లక్ష్మము. ఈ లక్ష్మపాప్తి కనేక సాధనలు గలవు. అందు భక్తియే నేటి యుగమున ముఖ్యసాధనము. ఏ యుపాయము చేత నై ననుసరే-భగవంతుని సేవించుట-అనుసది భ క్తికర్లము భగవదుపానస, భగవత్సేవ, భగవచ్చరణాగతి. ఇవన్ని యును భక్తికంతర్గతములు. సాధారణముగ భగవంతుని గలియుటకు నాల్గుపాయములు - మార్గములు శాస్త్రము లందు జెప్పబడినవి—కర్మయోగము, భక్తియోగము, జ్ఞానయోగము, స్ప్రప్తత్రియోగము. వేదముల పూర్వభాగము కర్మకాండ, ఉత్తరభాగము జ్ఞానకాండ. భ\_క్తి కర్మకాండ జ్ఞానకాండ - యీ రెండింటిని సమస్వయము చేయు చున్నది. కర్మ. జ్ఞానము ఇవి రెండును పరస్పర భిన్నము లైనను ఒకటి రెండవదాని కంగమగును. జ్ఞానహీన కర్మ కేవలము కృత్తిమము, యం(త్వియవలె ప్రాణహీస మును. దానిలో శ్రీయుండజాలదు; గనుకనే ఆకర్మ ఆధ్యాత్మిక జగత్తులో నహాయకము గాజాలదు. ఇట్లే కర్మ హీన జ్ఞానముగూడ ఆథిక మహత్వపూర్ణమై కన్పడదు. కర్మహ్ సజ్ఞాసమందు సమర్థత లేకుండు ఓచేత అది కేవలము శాస్త్రార్థ - వక్తృతావిషయమై యుండును. శాస్త్రార్థము గావించినంతలో - లేదా - జ్ఞానంబంధ వక్తృత్వ మొనంగి నంతలోనే జ్ఞానము సార్థకముగాదు. సమస్త (కియలు జ్ఞానాను వర్తినులగుట ఆవశ్యకము. ్రకియాత్మకజ్ఞానము లేకుండుటచే నేటి జ్ఞానులలో జ్ఞానశ క్రైయేదియు గన్ప డదు. జ్ఞానమునకు విపరీతమై క్రియయున్నప్పడు వక్తకు ఆ జెప్పబడిన జ్ఞానమందు విశ్వానము లేదని తెలియవలెను. కర్మజ్ఞానముల రెండింటికిని సహాయకమై భ\_క్తి రెండింటి యందును నరనత్వమును బెంపొందించుచున్నది. ఉపాన నకు జ్ఞానకర్మల విరోధములేదు. కర్మ, జ్ఞానము ఈ రెండింటి మార్గము చిరకాలమునుండి ఉపనిషత్తులలో బురాణములలో (పసిద్ధమై యున్నది. కర్మ జ్ఞానయోగ ములు రెండును భక్తియోగమునకు సహకారులు. జ్ఞాన నిరపేకకర్మ స్వర్గపాప్తికిని కర్మనిరపేక జ్ఞాసము కైప ల్యము వైపునక గ్రసరమగుటకు నిర్దేశించును. కర్మ -జ్ఞానము ఈ రెండును గలిసినచోట భక్తి ఉద్బుద్ధమగు చున్నది. అప్పడు జ్ఞాన కర్మ భ\_క్తి-యా మూడింటియొక్క లక్ష్మ మొక్కటియే - ముక్తియగును. భక్తుడు కర్మకాండి కాడు, కర్మయోగియగును. కర్మకాండయొక్క సమస్త కర్మలు నకామములు. కర్మయోగముయొక్క సర్వకర్మలు

నిష్కామములునగును. కామన ఆస్త క్ర్మత్వాభిమానము గల కర్మ మోక సాధకముగాక బాధకమగుచుండును. భక్తుడనానక్తుడై నిర్ణిప్తుడై జీవితములోని యొల్ల కర్మలు కేవలమొక్క కర్తవ్య[పేరణచే భగవత్ప్రీత్యర్థమై కావిం చును. ఇందుచే ఆతనికి సీమాబద్ధ బుద్ధి - లేవా - భోగబుద్ధి యుండజాలదు. రాజనీక [పవృత్తి - లేదా - వాసన ఆతని కర్మలకు (పేరకముగాదు. వివేకము, కర్తవృము, సేవా బుద్ధియే ఆతని కర్మలకు (పేరకమగును. భక్తియోగము లేనిదే కర్మయోగ సఫలత్వము సందిగ్గము. కర్మసంస్కా రములే జీవాత్మకు బంధసములు. ఉక్తకర్మ సంస్కార ములే ఆవిద్యారూపమైన కారణ శరీరమును నిర్మించు చున్నవి. కాని కర్మ న్వభిరూపతః త్యజించుట ఆనంభ వము. జీవనధారణమునకు అడుగడుగునను కర్మ!పయో జనమగుచున్నది. కర్మలు స్వభావతః మంచివి చెడ్డవిగ నుండవు. ఏ ఉద్దేశ్యముతో ఏ బుద్ధితో కర్మచేయబడు చుండునో దానియొక్క ఒక కౌరట మంతః కరణములో లేచును. దీనిపైననే కర్మ మంచిచెడ్డ లాధారపడియుండును. కర్మ స్థూలశరీరముద్వారా చేయబడును గాని స్థూలశరీర మునకు మనన్ను వలననే (పేరణ కలుగును గాన శుభా శుభ కర్మలకు గారణము మనస్సు. ఆనత్ కర్మనుగూడ నత్కర్మగాజేసి (గహించగలిగినచో ఆ అనత్ కర్మకూడ నత్కర్మ కాజాలును. బంధము ము క్రికి గారణము మనస్సే. దృష్టికోణము మారినచో ఏ కర్మయును బంధన కారణము గాజాలదు.

## కర్మయోగము

ప్రారబ్ధ నంచిత క్రియమాణరుపములలో కర్మలు త్రివిధములు. ఈ జీవితములోని ప్రతియొక క్రియమాణ కర్మ నమా ప్రమై నంచితములోనికి జేరుచుండును. నంచిత కర్మలలో భోగోన్ముఖ కర్మలు ప్రారబ్ధములైపోవును. ప్రారబ్ధ కర్మల భోగము తప్పనినరియైనది. ప్రారబ్ధ కర్మలు వాననా శోణిని భోగనమయమున బెంచుచుందును. వాసనవలస ప్రవృత్తి, ప్రవృత్తివలన వానన - ఈ చక్రము రాత్రింబవళ్లు తిరుగుచునేయుండును. ప్రవృత్తియే క్రియమాణకర్మకు పథ్మపదర్శికయగును గాన మన ప్రమృతజీవితము అతీత జీవిత ఫలము, భావిజీవితమునకు ఆ బీజన్వరూపమును. స్థూలశరీరము సష్టమైపోయననునరే యా స్థూల శరీరము ద్వారా చేయబడిన క్రియమాణ కర్మ నష్టమైపోవదు. ఏల

నన\_కర్మచేసినచో మానసిక జగత్తున దాన్కొక [పత్మికియ యుండును. దానివలన నంతఃకరణమునందు సుఖము లేవా దుఃఖముయొక్క కౌరట ముత్పన్నమగును. నూక్ము శరీరములో దాని ఒక అంటు పండును. దానితో సూక్ష్మ శరీ రము భోగముసకై అంకొక స్టూలశరీరమున (పవేశించును. ఉక్తకర్మ లేదా సంస్కారమే వాసన లేదా ప్రస్తుత్తికి పాతు వగును. నత్కర్మల నంస్కారమువలస (పవృత్తికూడ మార్జితము కాగలుగును. ఇట్లే ఆనత్కర్మల సంస్కారము చేత [పవృత్తి కలుషితము కాగలుగును. సూక్మశరీరము తన [పవృత్తికి అనుకూలమగు యోనినిర్వచసము చేసి కొనును. నిమ్మచెట్టునకు మామిడికాయలు కాయసబ్లో నంయోగవశముస స్ప్రస్తికి ప్రతికూలమైన యోనిలో ఏ నూక్మశరీరమైన వెళ్లిపడినచో ఆది మాతృగర్భములోనే లేదా వీర్యకీట రూపముననే సశించిపోవును. నత్కర్మకు న్వర్తము ఆసత్కర్మకు నరకము ఫలము. రెండును బంధన రూపములు. కర్మయోగము మనకొక నులభోపాయము దెలుపుచున్నది. ఆహంకార రహితులమై ఆనాసక్త - నిర్ణిప్త భావముతో మనము కర్మలు చేయగలిగినచో, దానిపలన ఆంతఃకరణమందు ఏ సుఖ-దుఃఖముల తరంగముత్పన్న ముగాకయున్నచో ఉక్తకర్మవలన సంస్కార ముత్పస్నము గాదు. లేవా సూక్మశరీరముపై దాని (పభావముపడదు. ఇట్టి విధములైన కర్మలు జీవాత్మకు బంధన కారణములు కాజాలపు. ఫలానక్తి రహాతులమై నిర్ణిస్తులమైయుండి కర్మలుజేయుటయే కర్మయోగము. కాని అనానక్తులగుట, నిర్ణి ప్రులగుట ఎపనికి సాధ్యమైన విషయముగాదు. అంతః కరణమందు దాగియున్న వాననా నర్పిణి కర్మరన పానము చేయుచు పుష్టమై బలియుచుండును. వానస ఆనంఖ్యజన్మల పరిణామము. దానిని ఉపదేశముల మాత్ర మున త్యజించుట నులభముగాదు. [పవృత్తి [పకృతి యొక్క స్థూలరూపము. దానిని సష్టపరచుటకై చేష్టించుట [పక్పతితో దారుణనం[గామము యన్నమాట. ఇందు సఫ లత్వము గాంచుట ఆసంభవము. ఆనానక్తుడై కర్మలు చేసినచో ఆ కర్మల నంస్కారము అంతఃకరణముపైన పడ దనునది తధ్యము. కాని ఆనానక్తుడైయుండుటనుసదెట్లు? ఇటనే భ\_క్తియోగము వచ్చి మన నమన్యకు సమాధాన మొనగుచున్నది. భక్తియోగము మనకు—కర్మలు చేయ కుండా నీవుండలేవనినచో తప్పక చేయుము. కాని ఆ కర్మలు భగవంతుని కొరకు జేయుము. కర్తవృ బుద్ధితో కర్మ చేయుము. కాని వాసనవలన ్పేరితుడపై కర్మలు చేయకుము...ఆని ఉపదేశించుచున్నది. మనమెల్ల కర్మలు బంచంతునికి నమర్పించిమైచినచో సమర్పించివేయగల గినచ్చకొత్తకర్మలుత్పన్నము కావు. క ర్తృత్వబుద్ధియుండని హేతువుచేత కి.య మాణ కర్మలు పతితమునంగవు.

జ్ఞానమున్నారా నంచితకర్మ నష్టమై పావగా కర్మబీజ ముండని హేతువుచేత తిరిగి జన్మముండదు. భక్తిచ్వారా భగవంతుని సాకౌత్కారము కానంతవరను ఈ కర్మచ్వము నౌవ్వడు నౌప్పడును నివృత్తము గావించబాలడు. భగవత్సా జౌత్కారము కాగానే హృదయగ్రంధి భిన్నమైపోయి సంశయ ములు వినష్టమైపోయి కర్మకట్రమైపోరును. ఇందుచే భక్తిచ్వారా భగవత్సాకౌత్కారము చేసికొనుటావక్యకము. ఐలవంతముగ నిందియముల నిరోధించుటవలన లేవా ఆహారము గైకొనకుండుటవలనను వాననాబీజములు నశించవు. భగవద్దర్శనమువలన వివయారసము నష్టమై పోవును. భగవంతుని ధ్యాన, చింతన, న్మరణముల ద్వారా హృదయవికారములు స్వత్ వినష్టమై పోవును. జ్ఞానాలోకమున్నచోట అజ్ఞానాంభకారముండ బాలదు. భగ వంతుని చిన్మయందాపదర్శనముకాగా అవిద్య తత్కాలమే నష్టమైపాపివును.

## *ಜ್ಞಾ*ಸಿಯಾಗ**ಮು**

జ్ఞానయోగనఫలత్వము భక్తియోగముపైననే ఆధారపడి యుస్పది. వాచిక పుస్తకీయబ్లానము ఒక్క శాస్త్రార్థ విష యమే యగుచుండును. దానిపలన ఉదరమోషణము.లేవా వక్తృత్వముద్వారా లోగులకు మనోరంజనమగుటయేగాక ఇతర లాభమేదియునుగాడు. ఇంటలో గూర్పుండి దీప మును గురించి ఆలోచించుటవలన మన ఇంటి చీకటి పోనట్లే వాచిక జ్ఞానమువలన భవసాగరతరణము జరగదు. జ్ఞాన యోగ నఛలత్వము కొఱకు వాసన కులుముచేసికొనవలస యుండును. కాని అనంతజన్మముల వానన అంతఃకరణ మందు నిలిచియుండి కర్మరనపాసము చేయుచున్నంత కాలము దీిని శాంతపరచుట ఒక విధమున ననంభవమే. నంపూర్ణకామనలను శాంతపరచి సాధనుడు కేవల మాత్మ యందే నంతుష్టుడై యున్నప్పడు వానిని స్ట్రీత్రపజ్ఞు డందురు. మనోనాశము వాసనాకియము తత్త్వబ్లాసము— ఈ మూడింటిని నొకేసారి అఖ్యానము చేయునప్పడు జ్ఞాన యోగము (పాప్తించును. హృదయము వాసనద్వారా నంత ప్రమైయున్నంతపరకు మనుమ్యడు నిప్పాముడు కాజాలడు. కాని భక్తియోగముయొక్క నహాయముచేత హృదయము దానికబే శాంతమై పౌవును. పరమాత్ముని సాజాత్కారమున్వారా మాయాబంధనము చిన్నమైపాయి మనన్సు శాంతమైపోవును. కర్మబంధనము శిధిలమైపోవును. భ క్తివిహనమైన జ్ఞానమార్గము కేవలము ప్రయాసకు హేతు వగును. తన యుధాశక్తి చెప్పన భక్తిచేయుట అందర కును నులభము. భక్తయొక్క సహాయము లేక జ్ఞాన మార్గము విఘ్పమయమైపోవును. అడుగడుగునకు పతనా శంక కలిగియుండును. జ్ఞానము భ\_క్తికి పూరకము బ్రహాశక మును. జ్ఞానహనమగు భక్తి అంధవిశ్వానమునకు జనని యగును. జ్ఞానములేనిచే ముక్తి కాజాలదనునది (ధువ సత్యము. ఉపాననాత్మక జ్ఞానమునే ముక్తికి కారణమని తలచవలసియుండును. నిప్కామకర్మలద్వారా చిత్తము పరిశుద్ధముకాగా జ్ఞానముద్వారా ముక్తికలుగును. ఉపాన నాత్మక జ్ఞానము భ\_క్తియోగము.—ఈ రెండింటిలో నెక్టి భేదమును లేదు. ఉపానన-సేవలభేదముచేత భ\_క్తి ద్వివిధ ములు. సర్వదా భగవచ్చింతనము ధ్యానము న్మరణము భగవంతుని యందసస్య విశ్వానము తత్పురాయణ భజ నము పేరు ఉపానన. ఆసవరత తైలధారవలె హృదయము యొక్క అవిచ్చిన్నగతి భగవంతుని నామ— గానధ్యాన ములందు లగ్న మైపోయినప్పడు పరమాత్ముడు (పత్యక్షము కాగా జీవాత్మ తన వేరుగ ఆస్తిత్వము బోగొట్టుకొని పర మాత్కునితో నేకమైపోవును. దీనినే ఉపాసన - లేదా జ్ఞాస యోగమని యందురు. ఉపాననా సఫలతకై భగవంతుని యెడల ఆసీమ్మ పేమయుండుటావశ్యకము. హృదయములో అనురాగ్రములేనిదే కేవలము యోగము జపము తపము ధ్యాసము మున్నగు వాటిద్వారా భగవత్ప్రాప్తి కాజాలదు. భగవంతుని పాచపద్మములయంచంతఃకరణము లగ్నము చేయుట **య**నునదే యోగమని చెప్పబడును. బంధు ఫులపైన మనస్సు మోహమున ఆబద్దమై యున్నంత వరకు చిత్తము భగపత్పాదములయందెట్టి విధముగను లగ్నము చేయబడదు. ఇందుచే మమతాహీనుడై మన న్సును భగవంతుని ఆడుగు దమ్ములపై హత్తించవలసి యుండును. ఉపాసనలో భగవత్ప్రేమ అత్యంతావశ్యము. ఏలనన - మనము దేనిని ఆన్నిటికంటె సధికముగ (బేమిం చెదమో రాత్రంబవళ్లు ఎట్టిదాని ధ్యాసము న్మరణము మనకిష్ణముగనుండునో ఆట్టి దానిలోనే మన కానందాను భూతి కలుగును.

భగవంతుని మనము హృదయపూర్వకముగ బ్రేమించిన యొడల తద్ద్యాసము మన హృదయమునుండి యొన్నడును దొలిగిపోవదు. పరమాత్ముని ధ్యానించుటలో న్మరించుటలో మన కానందము లభించును. భగవచ్చింతనములో నర్వదా: మత్తులమై మనము ఆనందమత్తులో మునిగియుందుము. ఆట్టి వేళ మనము భగవచ్చింతనము మాని ఒక్క నిమిష మైనను ఊరకొని యుండజాలము. అంతఃకరణమునకు అన్నిటికంటే ఆకర్షణీయమైనది (పేమ. సాంసారికవస్తు ఫలమై ఆప్రలపై ఈ (పేమ కామమనియు భగవత్ప్రీతి కొఱకైన [పేమ (పేమ యని చెప్పబడును. ఇట్టి సాంసా రిక వస్తువులనుండి తప్పించి పరమాత్మునిమై లగ్నము చేసినచో తప్పక లగ్నమగును. [పేమ లేనిదే మనన్సు భగ వంతుని చింతసముపై కథకాలముగూడ నిలిచియుండ జాలదు. కారణమేమన-మనస్సుయొక్క స్వభావము చంచ లత్వము గదా. ఆవలంబన శూన్యముకాగా మనస్సు న్వభా వత్య విషయముల వైవునకు బరుగెత్తును. విషయ లోలుప మైన చంచలమైన మనస్సును భగవంతునియందు లగ్న్రము చేయుటకు రెండు సాధసలావశ్యకములు. ఒకటి అభ్యా సము, రెండవది వైరాగ్యము, అభ్యాసమువలన మనస్సు మొల్లమొల్లగ భగవంతునియందు స్థిరమగుటకారం భించును---(పెపించుటకుత్సాహమినుమడించును వైరాగ్యమువ్వారా సాంసారిక భోగములయొడ విరక్తి పెరు గుచు భగవంతునియందు అనురాగము కలుగును. భగ వంతుని యొడల ఆవిచలమైన |పేమకలుగుట యనుసదే "పరాభక్తి". "సా పరానుభక్తిరిశ్వరే"—ఈ శాండిల్య నూతముగూడ దీనినే పుష్టీకరించుచున్నది. భక్తియొక్క రెండవరూపము సేవ. సేవలేనిదే జపతపోధ్యానస్మరణములు ముస్సగు వానిద్వారా కార్యసిద్ధి కాజాలదు. ఉపానన మున్నగునవి మానసిక సేవ. శారీరక మానసిక భేదములచే ేసివ రెండు విధములు. భగవంతుని యైదురూపములు శాస్త్ర్మపసిద్ధములు—పర,వ్యూహ, విభవ, అంతర్యామి, ఆర్చావతారములు. శరీరముద్వారా కేవల మర్చావతార మునకే సేవ జరుగ గలుగును. ఉపర్యుక్త పంచరూప ములలో |పతియొకదాని సేవ చేయుటయు నావశ్యకము. భగవంతుని ఆర్చావతారమునుగాక మిగిలిన రూపముల సేవయు శరీరము చేతగాని వాణివలనగాని కానేరదు. మనో మందిరమునుండి వాసనాధూళిని తుడిచి వేసి భ\_క్తిజలముతో [బజౌళితమొనర్చి జ్ఞానాలోక దీపమును వెలిగించి ్పేమ సింహాసనముపై భగవంతుని మానన మూర్తిని స్థాపించుట పర్మబహ్మ సేవ. ఇందువలన మనస్సు పర్యహ్మయొక్క ఆలోకముచేత ఆలోకితమై పోవును. హృదయము పరమాత్ముని పదనరోరుహంబులయందు తన్మయమైపోవును. [పేమధ్యానముల [పగాఢత్వముచేత భగవంతుడు మానస చక్షువుల యొదుట (పత్యక్షమగును. ఇదే పర్మబహ్మయొక్క మాననసేవ. వ్యూహరూప భగ వంతుడు నృష్టి-లేక మాయా నియామకుడు. భగవంతుడును శేషశాయియునగు వానుదేవుని - అనంఖ్య బ్రహ్మండముల లీలా విభూతులకు (పభువును - నంకర్షణ (పద్యుమ్న అనిరుద్ద, బ్రహ్మ, విష్ణు, శివ విభూతులుగలవానిని శుద్దా చరణము ద్వారా శారీరిక మానసిక పవిత్రత్వము ద్వారా మానసికేసేవ చేయుచు అంధకారమునుండి ప్రకాశము వైపునకు ఆనత్తునుండి నత్తువైపునకు బోఫుటకు ్రపయత్నించవలసి యుండును. శ్రీరామ కృష్ణాదులను 'విభవ' రూపులందురు. పురాజ్యశవణము, ట్రార్డనము, ఒపము, స్ట్రోతము, నామసంకీర్తనము మున్నగువాటితో వీసిని సేవించవలెను. అంతర్యామియగు భగవంతుడు నర్వ్ర నర్వ్రాణులయందును విరాజమానుడై యున్న

వాడు. ఇట్టి సూక్ష్మ వ్యాపక చరాచరాంతర్యామియగు భగవంతునిసేవ మూడు విధములుగ జరుగును.

- (1) భగవంతుడంతర్యామియై యుండని స్టానమేది యునులేదు. గాస, మనుష్యుడు దాగి రహస్యముగ ఏ దుష్కర్మమైనను జేయగలుగుటకు గుప్తస్థానమేదియును లేదు. గుప్తస్థానమందు మనన్సును మోనగించి ఏ కర్మయు జేయకుండుటయే అంతర్యామి భగవంతునిసేవ.
- (2) నకల్పాణులశరీరములును భగవంతుని మందిరములు గాన నెవనితోడను రాగద్వేషములతో ప్రవర్తించక దీనుల యార్తిబోగొల్టుటకు బ్రాయత్నించుట ఆంతర్యామి భగవంతుని రెండవేసేవ.
- (3) తన శరీరముగూడ అంతర్యామి భగవంతుని మందిరము. గాన భగవంతుని మందిరమును న్వచ్ఛ ముగను బవిత్రముగనుంచుట అంతర్యామి భగవంతుని తృతీయ సేవ. కాకు[కోధాదులను వినర్జించి నంధ్యా, ఫూజా, ఆరతి, భోగ పుష్పచయన ధూపదీపదానాదులు అర్చావతార సేవలు. ఈ సేవలు ప్రతిమా మూర్తికి జేయబడును. న్వభోజనము భగవంతునినై వేద్యము భోగముకొరకు సిద్ధవరుచునప్పడు ఆభోజ్యభోజన భక్షణముచేయుట భగవంతుని సేవకాజాలదు. ఆభోజ్యభోజనము భగవం తునికి నమర్పింపబడజాలదుగదా! భోజన, కర్మ, ఫూజా, దాన, తపస్యాదులేమిచేసినను ఆన్నియును భగవంతుని కర్మించివేయుము. ఇట్లుగావించినచో కర్మలేపము నిన్ను నృశించనైనజాలదు.

## భ క్తి - భ క్తవిధములు - భేదములు

నర్వసుహృదుడు నర్వజ్ఞుడు నర్వశక్తిశాలి యగు భగవంతునిపైన ఆధారపడి భక్తిగలుగువారలే భక్తులు. జ్ఞానయోగమున కర్హుడగువానికి తొలుదొల్ల సాధన చతుష్ట యముతో (విచార, వైరాగ్య, షట్ నంపత్తి, ముముకుత్వము) కూడి యుండవలని వచ్చుచున్నది. విరక్తికలుగనిదే జ్ఞానయోగమునకథికారి యొవ్వడును గాజాలడు. ఆసధికారి ప్రయత్నించిననుగూడ జ్ఞానముయొక్క ముఖ్యఫలమును బడయజాలడు. కాని భక్తికథికారియగు వాడు ఆన్నియు గాజాలును. భగవద్ధీతలో భగవానుడు — బాహృణ, క్షత్రియ, వైశ్య, శూదులు, పావయోసులును, స్త్రీలును చివరకు దురాచారియగు పురుమడునుగూడ భక్తికథి కారులే యని చెప్పియుండెను. భగవంతుని భజించుటలో జాతివిచారణ యొద్దియునులేదు. భక్తికథీనుడై భగ వంతుడు నీచాతినీచులగృహమునగూడ పదార్పణము చేయును. భగవధ్రీతలో— చతుర్విధా భజంతే మాం జనా స్పుకృతినోఒర్జున ఆరో జిజ్ఞాను రర్జార్థీ జ్ఞానీచ భరతర్వభ (3 - 16)

''ఆర్జునా! ఆర్తుడు, జిజ్ఞాసువు, ఆర్థార్థి, జ్ఞాని, ఈ నాల్గు విధములైన భక్తులును నాభజస్త్రము చేయుచుందురు. ఇందులో అందరికంటె నిమ్మ్మనేణిభక్తుడు అర్ధార్థి. అతని కంటె (శేష్ట్లు ఆర్ముడు. అతనికంటె జిజ్ఞానువు. ఆతనికంటె జ్ఞాని (శేఘడు." అని శ్రీ కృష్ణుడునుపవి యుండెను. భోగైశ్వర్య పదార్థము లిచ్ఛించి భగవలతుని భ\_క్తిలో [పవృత్తుడగు వానికి భజనము గౌణమై పదార్థ (పాట్తమే ముఖ్యమగుచున్నది. వీలనన-అతడు పదార్థ ప్రాప్తికొటకే భగవంతుని భజించుచున్నాడుగాని భగవంతునికొజకు గాదు. తన బల - బుద్దిపై భారముంచక ఆతడు భగవం తునిపై భారముంచి ధనముకొఅకు భ\_క్షిచేయుచున్నాడు, గాన అతనిని భక్తుడని చెప్పుదురు. స్వభావతః భగవంతునిపై విశ్వానముండి భజనముచేయుచుండును గాని తన ధన వైభవములు నాశనమైన పిదవ లేదా శారీరకకష్టము ్రపాప్తించిన మీదట ఆ కష్టమును టోగొట్టుమని భగవంతుని (బార్డించుచుండు వాడు ఆర్హ భక్తుడని చెప్పబడును. అర్హక్తుడు అర్ధార్థివలె వైభవముసుగాని భోగమునుగాని పాగుచేయనెంచడు. కాని (పాప్తపస్తు వినాశసముచే - శరీక కష్టమును నహించుటకనమర్థుడై భగవంతుని శరణు జౌచ్చుచున్నాడుగాన అర్థార్థికంటె వానికోరిక తక్కువ. జిబ్జానుభక్తుడు తన శరీర పోషణముకొరకుగూడ ఏ యాచ నము జేయడు. కోవలము భగపత్తత్వమెరుంగుట కొఱకే భగవంతునిపై ఆధారపడియుండును. జిజ్ఞాను భక్తునికి జన్మ - మరణ రూపమైన సాంసారిక దుఃఖములనుండి రకణము బొందుకోరిక ద్వారా పరమాత్మ - తత్త్వపాప్తికి కోరిక గలుగును. కాని జ్ఞానిభక్తుడు నర్వదా నిప్కాము డగుచుండును. కావుననే జ్ఞానిని భగవంతుడు తన ఆత్మయేయని చెప్పయున్నాడు. ఇడ్మగంధి రహతులై అత్మారాములైన మునీశ్వరులుగూడ బ్లాసముద్వారా భగ పంతుని ఆహైతుగి భ్రి చేయుచుందురు. విలసన -భగవంతుడిట్టి దివ్యగుణములకాధారుడు. భగపంతుడు తన భక్తుల మహిమము వర్ణించుచు భాగవతములో - నోను భక్తుల పాదరజముకోరి నర్వదా వారి వెనువెసుకనే తిరుగు చుందును. వారిచరణధూళి ఎగిరి నా శరీరముపై ఎప్పడు పడునా - దానివలస నేనెప్పడు పవిశ్రతుడనగుదునా - అని వాంఛితము.—'' ఓద్విజపరా. నేను సర్వదా భక్తుల కథీనుడను. నాలో లపమైనను స్వాతం త్యములేదు " అని చెప్పియుండెను. ఎవరివెనువెనుకనే భగవంతుడు తిరుగు చుండునో అట్టి వారికేమి విచారముండును? జ్ఞానిభక్తుని యోగజేమము భగవంతుడు న్వయముగా వహించును. ఇందులకొక దృష్టాంతము. (నశేషము)

## స్ప ర్భ వే ధి

## గో చర్ధన్

### ఈ కథలో....

బనవేశ్వరుడు:—మీరశైవుల గురువు, కల్యాణువురం (పభువు మీరశంకరుడు:—బనవేశ్వరుడి (పధాన శిమ్యడూ, ఉజ్జియినీ రాజు బి జ్జి లు డు:—ఒక రాజు, బౌద్ధుడు జి న్నే శు డు:—సిద్ధవరం (పభువు, బౌద్ధుడు, బిజ్జులుడి స్నేహితుడు బంగా ళుడు:—జిన్నేశుడి మంత్రి సీ రీ య మ్మ :—తెలుకుల మనిషి చినబనవడు:—సిరియమ్మ భర్త

ఇంకా బౌద్ధులూ జంగమయ్యలూ దేవుళ్లూ దెయ్యాలూ కలిసి ఈ కథను నడిపిస్తారు.

#### 1

" ఏం - తెలిసిందా, మనం ఎవరమో ?— నువ్వు దొంగ వైతే, నేను దొంగల్లో దొంగని• బుద్ధికలిగి మనులుకో—"

"లొంగిపోయాను బాబూ, కమించండి. నన్ను వదలే యండి. ఎవరో దారిని పోయే బాటసారి అనుకున్నాను. డబ్బుకి ఆశపడి…."

"ఆఁ, పి-చ్చి-వా-డా! - నీక్కావల్సింది డబ్బేకద?— ఆ నంగతి నాతో చెబితే నీక్కావల్సినంత వర్షం కురిపించే వాణ్మిగా. పోనీలే - ఇప్పడేనా మించిపోయింది లేదు. కానైతే, నీ వల్ల నా కొక చిన్నపని కావాలి. ఆయితే చాలా...."

'' చెప్పండి బాబూ ?—''

'' ఏమంత కష్టమైన పని కాదులే. నువు రోజూ చేసే పనే. ఆంటే ఏమిటో బోధపడిందా?—''

" ఆఁ — దొంగతనమా ? — "

" అవును. చేస్తావా మరి?—" చెప్పిన పని నెరవేర్చుకు వచ్చావంటే—ఇదిగో గలగల.....నీ యావజ్జీవితమూ ఖులా సాగా గడపవచ్చు."

" ec!\_\_\_"

'' ఏం ?\_\_\_చెప్పమన్నావా, ఆ పనేదో ?\_\_\_''

'' చెప్పండి బాబూ, మీ పనికన్నానా ?''

'' మనం ఇప్పడెక్కడున్నాం ?—\_''

'' బసవయ్యగారి దేవళందగ్గర "

"ఆం - తెన్నగా దేవళంలోకి వెళ్లు. గర్భగుళ్ళో ధగధగ మెరున్తూ ఒక శివలింగం వుంటుంది. పోయి దాన్ని ఎత్తుకురా." ''ఆఁ - శివలింగాన్నా, బాబూ ?—"

'' ఆవును. ఊఁ - చప్పన పోయిరా, ఇక్కడే కాచుకుని పుంటా.''

అర్ధరాత్రి చందుడేమంత కళగా లేడు. నక్షతాలే కాస్త మీనుకు మీనుకుమంటూ వున్నాయి. ఆ నిశిరాత్రి నమ యంలో—కాస్సేపట్లోనే దొంగ శివలింగం చేతపట్టుకు చక్కావచ్చాడు. ఆది తీసుకుని ఆవ్యక్తి మాయ మయ్యాడు!—

#### 2

ఆనాడు బిజ్జెలమహారాజు కొలువుకూటం కేటకిట లాడుతూవుంది. బౌద్ధభిక్షువులతో కిక్కిరిసిపోయింది. (పతీ నన్యాసిదగ్గరా ఒక్కొక్క మూట వుంది. బిజ్జెలుడు ఎంతట వస్తాడా ఆని నభానదులు వెయ్యికళ్లతో నిరీకిస్తూవున్నారు.

తూర్యనాదాలు వినవచ్చాయి. వందిమాగధులు మహా రాజును కీర్తిన్నూ సభలోకి వచ్చారు. సభానదులు లేచి నించున్నారు. మహారాజు బిజ్జులుడు వేంచేసి, సింహాననం అలంకరించాడు. ఆట్టౌ నభవేపు తిలకించి, ఆశ్చర్య పోయాడు!——

"ఆహా!—ఏమిటీ నా భాగ్యం!—బౌద్ధనంఘాలన్నీ వచ్చి నా కొలువుకూటాన్ని ఆలంకరించాయే!—మహాను భావులారా!—ఏమిటిదంతా? మీ రాకకు కారణం ఊహించ లేకుండావున్నాను. మూటాముల్లెలతో నహా రావటం చూస్తే, ఏదో యా(తానక్తులైవున్నట్టు కనబడుతున్నదే?——"

ఆ బౌద్ధుల పెద్ద లేచాడు, '' బిజ్జలాధీశా!—వెయ్యేళ్లు వర్డిల్లు. ఇంతకాలంగా నీ రాజ్యంలో బౌద్ధమతానికి ఆదరణు ఇచ్చి పోషించినందుకు మేము నదా కృతజ్ఞులం. కానీ ఇప్పడు ఈ దేశంలో బౌద్ధానికి తావులేకుండా పోతున్నది. శైవమతం బయలైరింది. అప్పడే ఆది దేశమంతటా వ్యాపించింది. బనపేశ్వరుడూ, వీరశంకరుడూ కలిసి అంగ పంగ కళింగాధిపతుల్నీ, ఇంకా తక్కిన సామంతులనూ మొత్తం డెబ్బయ్యోడుమందిని కూడగట్టుకుని, బౌద్ధాన్ని సమూలంగా పెకలించివేయటానికే పూనుకున్నారు. నీ బోటి బౌద్ధమతాభిమానులుకూడా ఈ అక్రమాలు చూస్తూ ఊరుకుంటే, ఇక బౌద్ధానికి తావేదీ?—బౌద్ధులకు గత్యం తరం?—అందుకనే, మాకు శరణ్యం లభించే మరొక చోటుకి పోదామని ఖయలైరాం. సెలవా?—"

ఈ మాటలు వినలేక బిజ్జులుడు చెవులు రెండూ మూను కుని, "చాలు చాలు, మీ మాటలు. ఇంత కాలంగా మీమ్మల్ని అదరించిన బిజ్జులుడు ఇకమీదట మాత్రం ఆద రించలేడా?—బౌద్ధాన్ని పోటించలేడా?—బిజ్జులుడు అంత అనమర్ధుడనుకున్నారా?—ైవం కాదు, వైష్టవం కాదు. మరెన్నిమతాలు వర్ధిల్లినా మీరేమీ భయపడనక్కరలేదు. దేశంలో ఇటువంటి కలతలు పుడుతూనే వుంటాయి, నహజం. అటువంటప్పడే మనం థైర్యంగా వుండి, అందుకు కారణమైన దుష్టశక్తుల్ని అణచివెయ్యాలి. వాటిని లొంగ దీస్తే అన్ని చక్కబడతాయి. మీ బోటి పెద్దలు మాకు థైర్యంచెప్పి, కర్తవ్యం ఆదేశించాలే గాని, ఇలా తొంచర పడటమా?—చెప్పండి—మీకు ఇంతటి కలత కలిగెంచిన ఆ దుష్టశక్తు లేవో చెప్పండి. సాధ్యమైతే యుక్తిగానూ, లేకుంటే శక్తి చూపీ ఆ దుష్టుల్ని రూపు మాపించివేస్తాం. చెప్పండి........" అని పౌరుపంగా పలికాడు.

బౌద్ధులపెద్ద చిరునవ్వుతో, " సెహబాన్, బిజ్జలా— సెహ బాస్. ఆచరమంటే నీదే ఆదరం. స్థ్రుపంటే నువ్వే ్రపభువు. రాజ్యమంటే నీదే రాజ్యం, రామరాజ్యం. మాకు ఆభయం ఇచ్చావు, చాలు. సంగతి విను—కల్యాణపురానికి (పభువు, ఖనవేశ్వరుడు. ఆతను సాఖాత్తు నందికేశ్వరుడే నని (పజుల్లో గొప్ప సమ్మకం. ఒకానౌక సిద్దుడిపల్ల అ బసవేశ్వరుడు మహత్తరమైన స్పర్శవేధిలింగాన్ని సంపా దించాడు. ఆ నృర్వవేథితో ఇనుమును బంగారంగా మార్చ వచ్చు. ఆది వున్నచోట (పజలు ఎటువంటి కష్టాలుగానీ లేకుండావుంటారు. ఇక ఆ నృర్భవేధితో ఖనవేశ్వరుడికి సిరి ఎత్తుకొనటంలో అశ్చర్యమేముంది?—బంగారుకోట కట్టించాడు. ఆ కోటలో స్పర్శవేధిదేవున్ని (పతిష్టింపిం చాడు. కన్నుల వైకుంఠంగా నిత్యమూ ఉత్సవాలేనట!— ఆ స్పర్నవేధి చేతిలో వుండగా వాళ్లేం చెయ్యలేరు?——ఇక బనవేశ్వరుడి పేరూ, ఆతని శైవమతమూ, ఆ స్పర్సవేధి ్రహావమూ—ఏటిని గురించి [పజ అంతంతా ఇంతింతా చేసి చెప్పకోవటంలోనూ, కైవమతాన్నే స్వీకరించటం లోనూ ఆబ్బురం ఏముంది ?'' అన్నాడు.

బిజ్జులుడు, "సరి—మీనికంతటికీ మూలకారణం ఆ మాయలింగమన్న మాట. కానీండి—ఉపాయంగా ఆ లింగాన్ని కాస్తా వాళ్లదగ్గర్భుంచి కాబేస్తే తీరిపోతుంది. హ్—ఆపైని వాళ్లేం చెయ్యగలరు?—" అని నచ్చ జెప్పాడు.

సభలో జయజయనాదాలు చెలరేగాయి.

#### 3

"హాండా, బనవా!—ఎన్నడూ లేనిది ఏమిటీ దుర్ని మిత్తాలు?—ఇందాకా చెయ్యం పట్టినట్టుగా ఆ మనిష్ట ఎవడో వెర్రికేకలువేస్తూ ఎదురువచ్చాడు!—ఇప్పడు మళ్లీ ఎవరో తుమ్ముతున్నారు!—ఏమిటీ అవశకునాలన్నీ!—ఇవి తెలియబేస్తున్న హెచ్చరిక ఏమిటి!—కానీండి. ఆవతార పుతుమడైన మన బనవేశ్వరుడుండగా మనకేమిటి భయం?- మంచో, చెడ్డో ఆయనే చూసుకుంటాడు. జై బనవా" అంటూ తర్కిన్తున్నాడు, ముందుగా నడుస్తున్న వీర శంకరుడు. అతను బనవేశ్వరుడ ప్రధాన శిమ్యుడు. గురువు - బనవేశ్వరుడన్నా, వీరశైవముతమన్నా ప్రాణాలేనా ఆర్పించ టానికి ఆతను వెనుదీయడు.

వీరశంకరుడు "జై బనవా" అనగానే, అతని వెనకాలే నడుస్తున్న డెబ్బయ్యేడుగురు రాజులూ ఆవేశంగా;

"బనవేశుడె మనపాలిటి డైపము బనవేశుడె మన (పాణబాంధవుడు బనవేశుడె మనపాలిటి భాగ్యము"

అంటూ గొంతెత్తి కిర్తించారు. ఆ డెబ్బయ్యేడుగురు రాజుల వెసక భజనలుచేస్తూ బంగాలూ, శివభక్తులూ సడుస్తున్నారు. కాస్సేపట్లోనే వాళ్లంతా నృర్భవేధీశ్వరుడి బంగారుదేవాలయం చేరుకున్నారు.

దేవదానీలు నృత్యగానాలతో వచ్చి రాజుల్ని ఆహ్వా నించారు. తరవాత పూజారి వచ్చాడు. వీరశంకరు డిచ్చిన తాళంచెవులు తీసుకుని దేవాలయం తలుపులు తెరిచాడు. లోపలికి చూస్తూనే విస్తుపోయాడు!—వీరశంకరుడు బిత్తర పోయాడు!—తక్కిన రాజులంతా కలవరపడ్డారు!!— ఏమీ?—శివలింగం మాయమైంది!—తాళాలు తాళాలుగా వుండగానే, గుళ్లో లింగం మాయమైంది!—

ఇక్కడ వెదికారు, అక్కడ వెదికారు. గుడి అంతా గాలించి చూశారు. చుట్టూతా తెరిగి తెరిగి చూశారు. ఉంళ్లో వాకబులు చేయించారు. లెంగం దొరకంబే!—మీర శంకరుడికి మతి పోయినట్టయింది. ఒకళ్లనూ గత్యంతరం తోచలేదు.

"స్వామీ, నృర్భవేధిశ్వరా!—ఎక్కడికి వెళిపోయావు? విమూల దాక్కున్నావు? మామీద ఎందుకు నీ కంత కోపం? - నీకేం లోపం చేశాము?—మావల్ల ఏం ఆపచారం జరిగింది?—మా భ క్రిశద్ధలు నీకు తృ ప్రిశాలేదా? ఎందుకు మాకీ పరీష?—'' అంటూ కన్నీరు మున్నీరుగా విలపించారు. దుఃఖం ముంచుకువచ్చి వీరశంకరుడు మూర్చపోయాడు.

తక్కిన రాజులకు ఏమ్ పాలుపోలేదు. కాస్సేపటికి విరశంకరుడికి తెలివిపచ్చింది: ''రండి - మనకింక కర్తవృం ఆదేశించగలవాడు మన బనవేశ్వరు డొక్కడే. ఆయన పాదాలు పట్టుకు [పార్ధిద్దాం, రండి....'' అంటూ లేచాడు. అతని వెంట తక్కిన శిష్యబృందమూ, భక్త కోటికూడా బయల్లోరారు.

#### 4

నంగతి నందర్భాలన్నీ బనవేశ్వరుడు చక్కగా ఆర్థం చేసుకున్నాడు: ''పీరశంకరా!—రాజపరులారా!—భక్తు లారా!—విరశైవులైవుండి, నా శిమ్యలుగా చేరి మీరిలా దుఃఖించటం ఏమీ బాగాలేదు. పునమంతా ఇలా విలపిస్తూ కూచుంటే ఆ దేవుడుమటుకు సంతోషిస్తాడా?—అయ్యో, వీళ్లింతిలా దుఃఖిస్తున్నారే ఆని జాలి తలుస్తాడా?—మనకు ఆ స్పర్ఫవేధిమీద ఫుండే ఆస్త్రక్తి మెచ్చుకుంటాడా?— ఆనలింతకీ మీరు న్నర్శవేధికోనం ఎందుకు దుఃఖిస్తున్నారో నాకు ఆర్థంకాకుండావుంది. ఆ స్పర్శవేథిలో ఏ ముంది? మన దేవుడు – ఈశ్వరుడు ఆ మాయలింగంలోనే దాక్కుని పున్నాడా?—అలా అనుకుంటే మీరు చాలా పొరబడ్డారన్న మాట. శివుడు ఆ నృర్శవేధిలోనే కూచుని వుంటే, ఆయన పాలనలో పుండే ఈ (పపంచం యావత్తూ ఏంకాను?— కనుక ఆ ఉద్దేశమే తప్ప. పరమేశ్వరుడు ఈ లోకమంతటా నిండివున్నాడు. ఈ నృష్టిలో (పతీదీ ఆయన న్వరూపమే. ఆటువంటి పరమాత్మను కేవలం న్పర్శవేధీశ్వరుడుగా తలం చటం వర్థి వెరితనం. మన భాగ్యంకొద్దీ మనమంతా శైవులమయ్యాం. అంటే మన అందరి హృదయాల్లోనూ అ దయామయుడు తావు ఏర్పరుచుకున్నాడన్నమాట. మనం శైవులమై సాజాత్తు ఆ శివస్వరూపాన్ని మన హృదయాల్లో దాచుకున్నప్పడు అంక నృర్శవేధిశ్వరుడితో వేరే సనే ముంది?—మన హృదయాలు నిష్కల్మషంగానూ, పరమ పవ్మితంగానూ ఉంచుకుందాం. ఆ దయామయుణ్ని ధ్యానిద్దాం. మనందరికీ తప్పకుండా మోకుం లభిస్తుంది."

" మరొక్క మాట. మనకి రేవణసిడ్డు డిచ్చిన ఆ నృర్భ వేధిశ్వరుడు నిజంగా మహిమ గలవాడే. ఎవరమూ కాదన లేము. ఆ దేవుడు ఎక్కడో మనలాంటి శైవులదగ్గరే ఫుంటాడు కానీ, మరొకదగ్గర ఉండలేడు. కానీండి. ఇప్పడు మన జంగమయ్యల్ని ఊరూరికి, పల్లె పల్లెకి పంపి ఆ నృర్భ వేధిశ్వరుడు ఎక్కడున్నా నరే వెదికి తెప్పిస్తాను. మీ రేమీ భయపడకండి. మన దేవుడు మళ్లీ మనకి దక్కి తీరుతాడు. మీరు నిత్యమూ శివపూజలు మాత్రం మానకండి," ఆని వాళ్లంవరికి ధైర్యం చెప్పి పంపాడు.

'' పీరశంకరుణ్మే, శిష్యకోటిస్ పంపివేస్స్ తరవాత, బనవేశ్వరుడు నాలుగువేలమంది జంగాల్ని పిలిపించాడు. పిలిపించి, వాళ్లతో :——

"భక్తులారా। —మీపల్ల ఇప్ప డౌక మహాకార్యం కావల్సి ఫుంది. అందుకనే అత్యవనరంగా పలిపించాను. మన న్పర్ఫవేధీశ్వరుడు మాయమైన నంగతి మీకందరికీ తెలి సిందే కదా!—గుడి తాళాలు తాళాలుగా ఫుండగానే ఆయన మాయమవటం చిత్రంగా లేదూ?—అయన ఎప్పడు ఎలా మాయమయ్యాడో ఆంతు చిక్కటంలేదు. ఇప్పడు మళ్లీ మన దేవుత్ని మనం వెతికి తెచ్చుకోవాలి. ఆ కార్యం మీ మీద వుంది. మీరు గొప్ప శివభక్తులూ, కష్ట నష్టాలకు ఓర్బినవాళ్లూ. నే ననుకున్న ఈ మహత్కార్యం మీపల్ల తప్ప మరొకళ్లపల్ల కాదు. మీరంతా వెంటనే బయలై రండి. ఊరూరూ, వాడవాడా, పల్లెపల్లే తిరగండి. మన దేవుడు ఎక్కడున్నాడో పట్టి తీసుకురండి."

"ఒక ముఖ్యమైన నంగతి జ్ఞాపకం ఫుంచుకోవాలి. అ న్ఫర్మవేధి ఎక్కడ వుంటే అక్కడ నెలకి మూడు పర్షాలు కురుస్తాయి. ధర్మం నాలుగు పాదాలా నడుస్తుంది. ఆ స్థలంలో ధనధాన్య నంపదలు అక్షయ మవుతాయి. చెట్టు చేమలు ప్రష్టాలతోటి కలకల్లాడుతూ వుంటాయి. ఈ చిన్నెల్నిబట్టి మన దేవుడు ఏ దిక్కునున్నాడో కనిపెట్టండి. మన దేవుడ్ని మళ్లీ మనం దక్కించుకోవాలి. ఈ ఘన కార్యం మీ భుజాలమీద వుంది...." అని మళ్ళీ మళ్ళీ, మనుకులకంపైన అచ్చుగుద్దినట్టు చెప్పాడు.

జింగమయ్యల ముఖాల్లో పట్టువలా, దీజా తొణికిన లాడాయి. వెంటనే వాళ్ళంతా గాజులవాళ్ళ వేషాలు వేసు కున్నారు. నాలుగువేలమందీ ఎనిమిది జట్టులుగా విడి వడ్డారు. ఒక్కొక్క జట్టూ ఒక్కొక్క దిక్కుగా బయల్దేరి నృర్భవేధిదేవృడికోనం దేశం దేశమంతా గాలించసాగారు.

#### 5

బజ్జులుడి యూ క్తి పారింది. నృర్శవేధిని దొంగతనంగా చేజిక్కించుకున్నాడు. దాన్ని అతిజాగర్తగా ఒక నంచిలో వేశాడు. మూతి గట్టిగా కట్టి, న్వయంగా లక్కముట్రలు వేశాడు. ఒక పల్లకిలో పెట్టాడు. బోయీలతోపాటు మరి కొందర్ని పై కాపలాకోనం యిచ్చి,—సిద్ధపరం[పభువూ, గొప్ప బౌద్ధసిద్దుడూ ఐనటువంటి—జిన్నేశుడిదగ్గరకు పంపాడు.

వాళ్లు ఆశివలింగాన్ని మోనుకుని గుట్టనక మిట్టనక, రాత్రనక పగలనక, ఎండనక వాననక అలా పోతూనే ఫన్నారు. ఐతే, చిత్రమేమిటోగానీ—ఇంతవరకూ తేలికగా పున్న ఆ పల్లకి రానురాను బరువెక్కసాగింది!—ఇప్పటి దాకా చకాచకా నడుస్తూవచ్చిన ఆ బోయీల నడక మంద గించింది. బోయులతోపాటు వెంట వచ్చినవాళ్లంతా కలి సీనా ఆ పల్లకి మొయ్యలే పోయారు. విసిగిపోయారు. ఈ బరుపు ఎంతట వదులుందా అనిపించింది, వాళ్లకు.

ఆ బుజంగుంచి ఈ బుజానికీ, ఈ బుజంగుంచి ఆ బుజానికీ మార్చుకుంటూ మొయ్యలేక మొయ్యలేక మోసు కుంటూ ఎకాగో ఆఖరికి ఒక ఆర్ధరాత్రివేళకి నిద్దపరం చేరుకున్నారు.

బిజ్జులుడు పంపిన బోయీలు అర్ధనాత్రివేళ ఇలా వచ్చే నరికి జిన్నేశుడు విస్తుపోయాడు. వాళ్లు మోసునువచ్చిన ఆ పల్లకిని ఒక కొట్లో పెట్టించాడు. వాళ్లంతా కడుపునిండా భోజనాలుచేశారు. రాత్రికి అక్కడే పడునున్నారు.

మర్నాడు వాళ్లు, "విజ్జలమహారాజులుంగోరూ!— తమకి చేర్చిరమ్మని, ఈ మూట ఇచ్చారు బాబన్యూ!— ఆడెం స్మితమోగానీ, ఈ మూట రానురాను బరువెక్కి మా వొళ్లు హూనంచేసి వొదిలింది...." అని చెప్పి మూట వప్ప జెప్పారు. దాన్ని ఖజానాలో దాచారు. జిన్నేశుడు వాళ్లంద రికీ కోకొల్లలుగా బహుమతు లెచ్చి సాగనంపాడు.

తరవాత జిన్నేశుడు స్వయంగా ఖజానాలోకి వెళ్లాడు. బిజ్జులుడు పంపిన ఆ బహుమతి ఏమిటోనని ముద్రలు విడగొట్టాడు. మూతి విప్పాడు. కానీ సంచిలో ఏమీ లేదు!—ఖాళీగా పుంది!—జిన్నేశుడు ఆశ్చర్యపోయాడు. "మం[తీ!—ఏమిటీ చితం?—ఈ మూటలో ఏమీ లేదే?—బోయాలు అంత భారంగా మొయ్యలేక మొయ్య లేక మోనుకుపచ్చింది ఈ ఉత్తమూటేనా? బిజ్జులుడు మనల్ని అవమానించటానికే ఇలా చేశాడా?—లేకపోతే ఈ బోయిలే మనల్ని మోనపుచ్చారా?—ఏమిటి, మం[తీ!— మాటాడవేం?—''

ఏంచెప్పటానికి మంతికి తోచలేదు. ''మహారాజా!\_\_ మనం తొందరపడి వీళ్లని వాళ్లని ఆసుమానించటం మంచిదికాదు. ప్రభువులు ఆగ్రహించకండి. ఇదిగో—ఈ మూట చిత్తగించండి. ఎక్కడా ఒక్క చినుగుగానీ జారి పోయేటంత సందుగానీ ఏమీ లేదు కదా! బిజ్జులుడు వేసిన లక్కముద్రలు వేసినట్టే ఉన్నాయి. కనక, బోయాలమీద ఆసుమానపడటానికా ఏమీ అపకాశంలేదు. ఇక బిజ్జలుడే మనల్ని ఆవమానించాడనటానికీ సావకాశం లేదు. ఏమం టారా ?—ఇన్నేళ్లనుంచీ బిజ్జలుడికీ మసకూ మధ్య ఎలాటి పారపాచ్చాలూ లేవే, ఇక అతనికి చునల్ని అవమానించ వలసిన అవనరం ఏముందీ ?— ప్రభువులు సెలవిచ్చినట్టు బోయాలు మోసుకువచ్చినదేదో మొయ్యలేక మొయ్యలేక తెచ్చి ఇక్కడ దించారు. వాళ్లున్ను 'రాసురాను ఈ మూట బరువెక్కి 'నట్టుగా చెప్పారు. అంటే—మొచట్లో ఇది బరుపుగా లేదన్నమాట. మొదట్లో ఇది తేలికగా వుండ టమూ, మన రాజ్యానికి వచ్చేసరికి బరువెక్కటమూ, చివరకు మనం మూట విప్పేనరికి ఏమీ లేకపోపటమూ చూడగా (వభువృలకే కాడు, ఎపరికైనా ఆశ్చర్యం కలిగిం చక మానదు. బాగా ఆలోచిస్తే ఇదేదో అమాసుషకృత్యం లాగా కనబడుతున్నదిగాని, సామాన్య వివయం కాదు. కనక, మనం తొందరపడటం ఏ పూత్రమూ తగదు. నెమ్మదిమీద ఆన్నీ తేల్తాయి. (పభువులకు తెలియంచే ముంది గనక!—" అని చెప్పి ఊరుకున్నాడు.

'' సరి—ఈ విషయమై దీక్షపట్టి దర్యాప్తు చేయించండి. ప్రస్తుతానికి వేచివుండటమే మంచివని తోస్తుంది'' అన్నాడు' ప్రభువు.

''చిత్తం'' అని ఒక్క మాటతో ముక్తనరిగా ఊరు కున్నాడు, మంత్రి.

(సశేషము)

## ॥ श्रीमते रामानुजाय नमः॥

## LIFE OF SRI RAMANUJACHARYA

By T. N. Srinivasan, m. a.

#### CHAPTER I

#### INTRODUCTION

Those who have faith in a Providence, which watches over human destiny, will not admit that the appearance of a man, when he is most wanted, is fortuitous. The Sri Vaishnava community, as a whole, entertained this belief and, later when Ramanuja's full plan of work for it was unfolded, saw in his birth an incarnation. To grasp the timeliness of his arrival, a knowledge of the antecedent circumstances is necessary.

The spread of Sanskrit culture in the peninsular part of India brought in its train the active labours of the northern religious missions. Brahmanism was not the only religion which spread itself in the Dravidian tract of land. Equally wide spread were the other religions that came up later in India like Buddhism and Jainism. The dawn of the Christian era saw these three creeds in peaceful emulation throughout the length and breadth of this country.

"Later came a Hindu reaction, the fruit of a counter-reformation, which burnt out the evils of ceremonialism and blind formalisim, against which the heterodox cults of the Buddha and the matairsa were well protected. The spiritual poverty of the developed creeds of Buddhism and Jainism and their elaborate systems of scholarly philosophy, seemed arid atheistic to neo-Hindusim, which cut deep channels for the religious emotion in fervid devotion to God viewed as Vishnu and Siva—Bhakthi."

"The early centuries of the Christian era saw the growth, side by side, of a powerful poetical literature in Tamil, in which men who were specialists in religious emotion expressed the mystic raptures of the devotee, who seeks or has found God along with the old philosophical concepts. In form, in a common hostility to atheism and religious indifference, in their surpassing fervour, their mastery of language and thought, their instinctive comprehension of the popular mind, their proficiency in the technique of poetry and music, and in the possession of a well tuned background of Sanskrit learning for their devotional out poverings, the saints, Vaishnavite and Saivite-known better as Azhwars and Nayanmars, were alike. With the collapse of the common enemies, the sacred song-makers were ready to internecine war based on the rival loyalties to Vishnu and Siva."

"The tolerance of ruling powers, born of policy as well as of the eclectic spirit of Hinduism, was strained by the rivalries. The emulation has one result: immense activity in temple building and popularisation of the worship of images—the Archa aspect of the Supreme Being, on the dictums of the numerous Agamic doctrines. The movement-purely a religious one intend on reviving the ritualistic aspect of worship is synchronous with the epoch of the Pallava Supremacy (the second to the eighth centuries A. D.), a period of revivalism and renaissance in South Indian history.

On the Vaishnavite side, the Saints-Azhwars, who led this movement were

twelve in number. An Azhwar, as one learned author says, is "a golden river of love and ecstasy which finds its dynamic peace in the boundless ocean of Divine Love, is a living Gita, breathing Upanishads and Sastras, a moving temple and a hymning torrent of divine rapture". The divine songs—collected later into what is now known as the 'Divya Prabhandam' consits of four thousand hymns and hence came to be known as 'Nalayira Prabandam' and is regarded as Tamil Veda.

As these Azhwars are predecessors of Sri Ramanuja and their influence has a marked bearing on the life of this great Acharya, it is now essential to know at least in broad outlines, the details relating to these divine Saints. According to purely orthodox traditional accounts as contained in the Guruparamparas and the ancient Tamil texts, there is a legendary connection made to account for the coming of these Azhwars.

When the stability of acknowledged religious tenets was threatened with extinction and to set right the erring humanity. Vishnu resolved upon sending the various Insignia attached to him and caused them to be born on the earth at different places and times and amongst different castes with a view to the betterment and ennoblement of the human beings that were under his benevolent protection. According to the order of appearance the following could be named: Sankha, Gada, and Nandaka were ordained to appear in the form of Poigai, Bhutam, and Peyazhwars: Chakra was born as Tirumazhisaiazhwar, while Madurakavi represented the Kumudaganams, Vishnu's commander-Sri Vishvaksena was born as Nammazhwar. King Kulasekhara was the amsa of Kaustubha jewel, Garuda was born as Periyazhwar and his illustrious poster-daughter Andal was the amsa of Bhudevi, Vaijayanti garland, Srivatsa mark were born as Tondaradippodi and Tiruppan azhwars. Lastly the great bow Sarnga took the shape of Tirumangi azhwar.

The azhwars were so simple, so humble. so much immersed in the Divine and so superconscious that they did not even care for the publicity of their sublime utterances, as they did not go about preaching like missionaries, but taking utter refuge at the feet of the Supreme Lord Narayana. went singing His glory, as they moved from one sacred place to another. They travelled widely and dedicated their songs at least many of them to the several deities enshrined in the various temples of Vishnu throughout India. Their services in reclaiming from infidelity and indifference hosts of common folk, to whom their songs appealed as none of the sacred canon preserved in Sanskrit could have done, are beyond praise. Justice, more than gratitude or parochial feeling, accounts for the loving description of the Prabandham as the Tamil Veda and the Sri Vaishnava student of Vedanta learnt in both the Vedas as 'Ubhaya Vedantin.' Of these eleven azhwars, seven were Brahmanas, one Kshatriya, two Sudras and one came out of the low caste of Banars. Though the mythical references contained in the Guruparampara and other works assign the earliest of these azhwars-the mudalazhwars to hypothetical date of Dwaparayuga-862901 and the latest of them to Kali 390, epigraphical records and internal evidences have led scholars to fix a period of five centuries-from the fifth to the tenth century A. D. as the probable date of the Azhwars.

An attempt is now made to give very brief accounts of these Azhwars.

Poigai azhwar was born at Tiruveka the present Sri Yathokkatari temple at Kancheepuram from out of a lotus flower in the tank in the month of Arpasi, Tiruvona Nakshatram. He has contributed one hundred hymns which form the 'mudal Tiruvandathi'

Bhutatazhwar was born a day later than Poigai azhwar from out of water plant flower known as 'kurukathi' which was in the tank adjacent to the shrine of Sri Sthalasayanaswami at Mamallapuram—the present Mahabalipuram. He has also contributed a hundred pasurams which are known as "Grandam Tiruvandathi."

Peyazhwar, who was born from a lily flower in a big well in Mylai—Mylapore of Madras was a day younger to the above mentioned azhwar and his centum of hymns is entitled 'Moondram Tiruvandati.'

All these three azhwars met one another at Tirukkoyilur under strange circumstances in which they were blessed with the vision of the Supreme Lord, which is responsible for their bursting out in ecstasy in praise of Him.

Tirumazhisai azhwar was born in makha Nakshatra in the month of Thai at Tirumalisai—a village near Madras. a new born child he was left behind by his parents and was brought up by a Sudra couple. When he met Peyazhwar at Tiruvallikeni (Triplicane) his religious instinct was kindled and after spending some time visiting the several shrines in South India, he settled in Tirukkudanthai -the modern Kumbaconam, from where This saint has contrihe attained siddhi. buted 120 hymns which form the 'Tirucchandavirutham' and 96 songs comprised in 'Nanmukhan Tiruvandathi.'

Madhurakavi azhwar, a brahmin belonging to Tirukolur of Tinnevelly district was a staunch devotee of Sri Nammazhwar and has sung only 11 pasurams in praise of his guru which are known as 'Kanninun-Sirutthambu.'

Sri Nammazhwur born as the son of devout Vellala couple of Tirukunugur was

the most eminent and the most enlightened of the Azhwars. From his childhood he preferred to sit under a tamarind tree till his last and is said to have lived only for 35 years. His devotion and piety are made immortal by his four literary contritions of which the 'Tiruvirutham' of 100 songs, 'Tiruvachiriyam' of 7 hymns, and 'Periya Thiruvandathi' of 87 pasurams are said to be the essence of the Rig. Yajus and Atharva Veda, His magnum opus—the reputed Tiruvaimozhi' of 1102 hymns is the quintessence of Sama Veda coupled with the several acknowledged Vaishnavite tenets relating to Bkakthi. Prapatthi and the relationship of the three esoteric matter, Soul and God Prakirti, Jiva and Iswara.

Born in a royal family of Kerala as the son of the ruler Deridhaaritha was the saint Kulasekaraazhwar, who, having discarded all his princely comforts, sought the Lord at Srirangam as his only means of realising the eternal truth. His famous 'Perumal Tirumozhi' of 105 hymns and equally well known Sanskrit composition 'Mukundamalai' reveal the greatness of this saint.

Vishnuchitta of Sri Villiputtur was a pious brahmin who devoted himself to the service of the local deity by offering flower garlands and tulsi leaves for daily use. He won in a contest held by the local Pandiyan ruler by expounding the greatness of the Vaishnavite tenets which earned for him the name 'Periyazhwar' and his utterances form the 'Periyazhwar Tirumozhi' of the sacred prabandham occupying the first place in the order of compilation.

His foster daughter—an amsa of Bhudevi—was Sri Andal—a prodigy of exatraordinary intellect and devotion. Her lyrical composition of 30 verses which forms the famous "Tiruppavai" is considered as the most charming part of the

Prabandham and has been held in great esteem. Her other hymns go to form the 'Nachiar Tirumozhi'

A saint of extraordinary intellect and with oneness of devotion only to the great Lord of Srirangam was the brahmin ministral Vipranarayana, whose two compositions of 'Tirumali' and 'Tiruppaliyeluchi' are considered the most litting lyrical pieces of devotional poetry. He was also known as Tondaradippodiazhwar, which reveals his great piety to the devotees of God.

Though born in the outcaste community of Banars, near Woriyur, Tiruppanazhwar's devotion was recognised by no other than Sri Ranganatha Himself, who had him brought to His presence and absorbed Him into His own self. His ten hymns of 'Amalanadipiran' expound the greatness of the Lord, giving verbal description of the physical appearance of the Archa aspect.

A thief by profession, Neelan by name. was converted to be a most devout Sri Vaishnava by the Divine couple themselves was Sri Kaliyan or Tirumangai azhwarthe last of the azhwars. His numerous exploits and his great devotion to the deities in almost all the important shrines in India finds ample expression in his prolific writings, which are six in number and which earned for him the title of 'nalukavi perumal'—the poet who could sing in the four different forms of verse composition. His contributions to the prabandham are 'Periya Tirumozhi. Tirukkurunthandakam, Tirunedun thandakam, Tiruvazhukutrirukkai, Siriya Tirumadal and Periya Tirumadal'.

Since the Prabandhams of the Azhvars were in Tamil, which was the language of the people, they were widely read and the doctrines inculcated in these writings were very clearly understood by the ordinary average person. Hence these teachings

9 - 4 - 1

appealed to the masses more spontaneously than the abstruse dictums contained in the sastric treatises written in Sanskrit. Further it is clear from the writings of the Azhwars that they did not countenance and uphold caste distinctions in the matter of God and Moksha. person, endowed with good character and possessing good learning, was considered to be a great man fit to be respected. This idea may be seen in several incidents connected with the life of Sri Ramanuja. Even a Brahmin by birth may accept as his guru, for mere learning, any man of any caste, provided the guru possesses the necessary culture and character-as may be seen in the devotion of Madurakavi azhwar had for Sri Nammazhwar. And to this extent, if not for other purposes. caste distinctions were never taken into consideration. This idea is well expressed by Sri Nammazhwar in his Tiruvaimozi III—7, 9:--

'' குலந்தாங்கு ஜாதிகள் நாலிலும் கீ நிழிந்து எத்தகே நலந்தாலிலாத சண்டாள சண்டாளர்களாகிலும் வலந்தங்கு சக்காத் தண்ணல் மணிவண்ணற் காளென்னுள்

ு கலக்கூர் அடியார் தம் அடியார் எம்மக்களே

which when freely translated means—"If we descend below the four castes and come to chandalas who, however lacking in virtue, are true worshippers of God who has in his right hand the 'chakra' their servants' servants are my masters and their feet are mine for worship".

Next in importance to the Azhwars are the Acharyas, whom every devout Sri Vaishnava remembers in his daily rituals for he repeats the following slokam:—

"Asmad desikum asmadiya parama charyan aseshan gurun Sriman lakshmana yogi pungava Maha Purnam Munim Yamunam Ramam padma vilochanam munivaram natham sata dveshinam Senesam Sriyamindira sahacharam Narayanam samsraye."

"अस्मद्शिकमस्मदीय परमाचार्यानशेषान् गुरून् श्रीम लक्ष्मणयोगिपुङ्गवमहापूर्णं मुनिं यामुनं । रामं पद्मविलोचनम् मुनिवरं नाथं शतद्वेषिणं सेनेशं श्रियमिन्दिरासहचरं नारायणं मंश्रये॥"

The first of the Acharyas was Nathamuni, son of Iswara muni of Viranarayana puram. He was doing service to the deity at the Mannar koil near his place and his casual hearing of one of the pasurams of Nammazhwar beginning with the words "Aravamudae" sung by a party of Sri Vaishnavas set him on the task of reviving the pasurams of the Azhwars. which had by then gone into obscurity. Nathamuni was able to hear them from the lips of the archa form of the Azhwar at Tirunagari, being endowed with divine vision and this acharya caused them to be re-edited in the manner we have them now today and also set them to music with the assistance of his nephews-Bhadraksha and Ramamisra.

Nathamuni was succeeded by Uyya-kondar also known as Pundarikaksha. Along with him was another disciple of Nathamuni known as Manakkalnambi or Rama misra. When Nambi was about 85 years of age, he heard about the birth of a grandson to Nathamuni'—the future Alavandar and took care of this child prodigy as directed by the great sage.

This great acharya—the predecessor of Sri Ramanuja was named 'Yamunai-t-turairar' according to the wishes of Nathamuni and was also called by the name Yamunacharya. It is this young prodigy that won the literary contest in the court of the Chola king by defeating the court pandit—Akkiyalvan and won for himself a part of the king's territory, over which he was in charge. In his later years, he assumed the Sannyasasrama and came to Srirangam to occupy the great apostolic seat of Sri Vaishnavism there.

#### CHAPTER II

#### RAMANUJA'S BIRTH AND STUDIES

Sri Saila Purna, one of the disciples of Alavandar, had two sisters, the elder of them Kantimati, also known as Bhu-devi was given in marriage to Asuri Kesava Somayaji (some call him as Kesavaperumal), residing at Sri Perumbudur and the younger known as Dyutimati (also known as Periya piratti) was married to Kamalanarayana bhatta of the Vattamani can, residing at Mazhalai mangalam.

Of Kantimati & Kesava Somayaji was born Ramanuja the great reformer in the year of grace Pingala, the 940th of the Saka era, on a Thursday, the 5th of the bright fortnight in the month of Chitra, the star Ardra was presiding over the moment of his birth in Karkataka lagnaprobably sometime about the noon of that day. (A. D. 1017). Of this, it is written

अनन्तः प्रथमं रूपं लक्ष्मणश्च ततः परम् । बलभद्र स्तृतीयस्त कर्लौ कश्चिद्धविष्यति ॥

(Yadavagiri mahatmyam)

In the revolving cycles of the universe, Great Ananta was to manifest himself in human form and limit his illimitable essence. His first incarnation was in the Tretayuga as Lakshmana, the brother of Rama, his second was in Dwapara Yuga as Balarama, the brother of Krishna, and once more he came down on earth in the Kalivuga now in the line of Harita Rishi.

मदंशो यो महावीर्थ इशेषाख्यो धरणीधर:। जगतामुपकाराय तव वंशे भविष्यति ।।

—Bhutapuri mahatmyam.

Sesha was born again for world's salvation.

Sri Saila Purna (known also Tirumalai Nambi) who was then residing at Tiruvengadam Hills, got tidings of this birth and he hastened to Sriperumbudur to visit the child. He congratulated Kesava Somayaji on his being blessed with such a gem of a boy and knowing him to be of divine origin,

named him Lakshmana. It required but very little effort on the part of this brilliant boy to master the lay sciences of his time after his upanayana, and when he was sixteen years of age, his father found a wife for him. Her name being given as Tangam Ammal or Rakshakamba.

Sometime after the marriage his father passed away and so at the instance of his mother, Lakshmana left Sriperumbudur for Kanchee, where he heard that there were many learned masters. At Tirupputkuzhi, where stands the temple of Sri Vijayaraghava, there was living an advaiti sanyasin by name Yadava Prakasa who had numerous pupils studying Vedanta under him. Ramanuja was inrtroduced to him and the sanyasin accepted the former as his pupil, seeing the brilliant face of the lad.

Meanwhile Kamalanarayana bhatta became the father of a boy and this was also informed to Sri Saila Purna, the uncle of the child. The child was named Govinda and all the Samskaras (sacrements) were regularly administered to him and when he came of age he was married in due course. Hearing of his cousin brother Lakshmana was studying under Yadava Prakasa, he gladly joined him and both of them became closer then.

One day, Yadava, while explaining the following passage in Taittiriya Upanishad

### " सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म "

### (Brahmananda valli II.1.)

laid down that the attributes of Beness, Knowledge and Infinity, could be predicated of Brahman only when the same cow could be proved to be broken horned, hornless and full-horned at one at the same time. This quaint explanation touched Lakshmana much and so he protested to his master, offering his own interpretation of the passage. Though young Lakshmana's explanation satisfied

the guru, he was perturbed much to find in the youth a great scholar who could challange him also.

On another day, Ramanuja, disciple as he was, was anointing Yadava with oil, when the old gurn turned to discuss the passage in Chandogya Upanishad

> "तस्य यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी '' (Tasya yadha Kapyasam Pundarikamevamakshini)

Yadava gave a very blasphemous and obscene rendering of it and Ramanuja's heart was so engrossed that hot tears of indignation ran down his cheeks and fell upon the thigh of the guru. The Sanyasin jumped up and looked at the weeping student, who accested him for his ignorant interpretation of a good passage, giving his own meaning for the same. This second crossing of words made Yadava hate his disciple even more.

Yadava realised, more than any other, the miserable future that was in sure for him this students, if Ramanuja was permitted to live and grow powerful by his wisdom. So he thought of a vicious plot and hence called his faithful pupils, one day, to whom he proposed a pilgrimage tour to Varanasi-the holy Benareswhere he held that there were many great scholars, whom the students could meet. The pupils wanted that all of them should partake in this tour and it was soon aranged to bring back Ramanuja and take him along with them. In the meanwhile the old guru made such arrangements by which Govinda and other pupils were left aloof from Ramanuja.

While passing through the lovely forest of the Vindhya mountains, the old guru decided to put into execution his plot—to get Ramanuja killed by the local hillmen and later pass on innocently. But one night Govinda managed to escape from the vigils of his guards and communicated the refarcius scheme to his cousin,

advising him to get up and leave the camp immediately for safety. Ramanuja was bewildered when he learnt the machinations of his own acharya; but recovering himself, he struck out on a footpath, which was rugged and thorny. Wandering for long, he lost his way his feet were bleeding and he was very hungry and thirsty, and as a result he fell down in a swoon.

When he regained consciences he realised that he was in the midst of a hunter and his wife who were with ineffable pity and tenderness, nursing him back to life. Too weak to stand even, Ramanuja raised himself and asked faintly. "Who are you? whence do you come from? where do you go". The hunter said "we come afar from Siddhasrama and proceed to the sacred Satyavrata Kshetra". Ramanuja felt a thrill of joy and asked them to take him also there.

They all fell asleep and as the sun began to come up at dawn, Ramanuja awoke and found that his two divine guides had disappeared. Soon he caught sight of some villagers and asked them "may I request you to let me know, an unfortunate traveller that had lost his way in the far off Vindhyan forets, what country this is and the town yonder". The villagers laughed in mild amusement and one

of them pointed out to Ramanuja the shining kalasams of the yonder Vimanam, exclaiming "young sire, don't you see the distant Punyakoti Vimanam of Lord Varadaraja over there in the eastern horison? You and all of us are now on the sacred soil of Kanchee, near the \* well, which supplies water to the Lord every day". Ramanuja was overwhelmed with joy and almost swooned away for he was unable to reconcile himself here he had been transported from the distant Vindhya hills to Kanchee over night. He realised that the hunter and the huntress were no other than Sri Varadaraja and His divine spouse Sri Perundevi and how the Divine Pair had taken care to protect him.

He got to his house, much to the amazement of his wife and mother to both of whom he narrated the miraculous escape he had and the Divine help he got unsought. On the advice of his mother, Ramanuja to whom the well where from he saw the sacred Vimana, was a visible reminder of the gracious visit of the Divine couple, took upon himself the task of carrying a vessel of water from that well for the service of the Lord of Hastigiri every day. And this he thought a very sacred and devout service.

(To be continued)

<sup>\*</sup> Even to day this well is held very sacred by Sri Vaishnavas and every year, Sri Varadaraja Swami visits this place on the occasion of the festival known as "Anushtanakula Utsavam" along with Sri Ramanuja. Every day a Sri Vaishnava brings a vessel of water from this well for the daily Tiruvaradhanam of the Lord.

## GOD, MAN, AND CREATION:

(Continued from the Previous Issue)

By

#### SIR VIDYA SANKARA BHARATHI SWAMI

of Sri Gayathri Peetham, Masulipatam.

#### XVIII-THE BRAHMA SUTRAS

In the foregoing 17 articles, we have examined the Bhagavadgeetha, and the Upanishads regarding the nature of God, Man and Creation, and come to the conclusion that their interrelation is expounded in all of them on the principle of Advaita.

Now, we shall consider the Brahma Sutras on the subject. The Brahma sutras are so called because they deal with Brahman. They are also called Vyasa Badarayana sutras, as they are composed by Vyasa or Badarayana. They also go by the name of Uttara Meemamsa Darshanam: or Vedanta Darsanam. Darsanam is the name given to a sastra which deals with the nature of Moksha, and with the means, leading to it. are 12 such Darsanams of which 6 are atheistic, and 6 theistic. This Uttara Meemamsa is the last of the twelve, and contains a thorough criticism of all the previous eleven. The doctrines of all the previous eleven are exploded by Badarayana in these sutras, and by Sankara in his grand, thorough, and inimitable commentary or Bhashya on them. A portion of the Truth is taken by the authors of those eleven, and expanded into a thesis, while Vyasa and Sankara have taken the Truth in its entirety, and explained it, consistent with the authority of the Vedas, or the Upanishads, consistent with logic, and consistent with the experiences of great seers. (శుతి యుక్త్యమ భూతయః) That is why this Vedanta is authoritative, and complete. Like the

various blind people, each one of whom, feeling the trunk, legs, tail etc., of an elephant, could know only a portion of the animal, but began expounding it as the complete picture of it, the previous eleven Darsana Kartas could present only a portion of the Truth, but erroneously expounded it as the complete Truth. Again, various people, who see a tower from the various sides could know only a portion of the tower, and not the whole of it; but one who sees it from its top can have its complete picture. why Vyasa and his illustrious Bhashya Karta, Sankara, exploded all those Darsanas, and established the Advaita Darsanam in their works as the complete and authoritative one.

Vedanta Darsana means a science or sastra dealing with the Vedanta or the Upanishads. Vedanta means the end of the Vedas, which is the Upanishads. Uttara meemamsa, as contrasted with Poorva meemamsa, deals with the latter portion of the Vedas, i. e., the Upanishads, while the Poorva Meemamsa deals with the earlier portion of the Vedas, i. e., the Karmakanda. There is yet another name for this sastra, Sareeraka Meemamsa, which means a science or sastra dealing with the nature of Man or Jeeva. the above various names of this sastra clearly show that it deals with Brahman or God, with Jeeva or Man, and also Creation, and the subject matter for scrutiny and study is contained in the Upanishads or Vedanta. The great Vyasa, has evidently culled out the various

truths from all the Upanishads, and stringed them all together, and called it by the name of Brahma Sutras. The word 'Sutra' means a string. Various flowers stringed together become a garland. Similarly Badarayana stringed together the various Upanishadic truths relating to Brahman and called it Brahma Sutras. Again a sutram is a short & terse expression of a condensed truth or an aphorism. As it will be pregnant with meaning, it can be expanded into very great lengths by commentaries. Thus we have the illustrious Sankara Bhashva on the Brahma sutras, and various other commentaries on the Sankara Bhashva on the Brahma sutras, and various other commentaries on the Sankara Bhashva, and further commentaries on those commentaries, and so on.

This Vedanta Darsanam contains 555 sutras, dealing with 192 topics called Adhikaranas (అధికరణ) i. e., 192 topics or subjects are discussed thoroughly, and 192 judgments are given, for the spiritual uplift of mankind, by the great Badaravana Maharshi. Again these 192 topics are divided into 4 chapters, and each chapter is again divided into 4 parts or padas (పాద). So this work contains 4 adhyayas or chapters, 16 padas or parts, 192 adhikaranas or subjects, and 555 sutras or terse aphorisms. Again there is a beautiful logical order in the arrangement of the chapters, parts, subjects, and sutras. The first chapter deals with the reconciliation of the various apparently conflicting Upanishadic texts, and as a result there-of, expounds the Nirguna Brahman (i. e, Brahman without attributes) as the absolute Reality of the Upanishads. The second chapter deals with the various objections against this principle of advaitic Brahman and explodes them all on the basis of Upanishadic authority, logic, and experiences of the great seers. Then the third chapter deals with the various means leading to Moksha and the fourth one deals with Moksha. This is the beautiful order presented by Vyasa in this great work.

Now we shall get into a study of the various sutras relating to our subject. The very first sutra-Athato Brahma gignasa (అధాలో బ్రహ్మజిజ్ఞాసా) contains, in a nutshell, the essence of all the remaining 554 sutras, and the rest of the work is an explanation of and commentary on this first sutra. This sutra contains four words-(1) Atha (ఆథ) (2) Atah అత: (3) Brahma (బ్రహ్మ) and (4) gignasa (జిజ్ఞాసా) The prima faice meaning of it is as follows:—

Atha - afterwards

Atah - for that reason

Brahma gignasa-desire to know Brahman.

i. e., afterwards, for that reason, desire to know Brahman. As there is no predicate in it, as it is, it does not make full sense. So Sankara, in his Bhashya, supplies the predicate by introducing the word 'Kartavya' (కర్హ్హా) at the end of the sutra. This word means 'has to be done or made'. Now the sutra with this word means, 'afterwards, for that reason, desire to know Brahman has to be done'. Even now, the sutra does not make any sense literally, as desire is not a thing to be 'done'. Further the word 'gignasa' contains two verbs - (1) to know (2) to desire (జ్ఞాతుమిచ్చాజిజ్ఞాసా); both the ideas of knowledge and desire contained in the two verbs are incapable of being made or done; for, doing a thing must always be preceded by a desire to do it: further, desire to do a thing must always be preceded by a knowledge of the thing. So first, there must be knowledge of a thing; then as a result of that knowledge desire generates: then as a result of the desire, the thing is

done (జానాతి, ఇచ్చతి, యతలే). As thus, knowledge and desire have always to precede the doing of a thing, knowledge and desire cannot themselves be the objects of 'doing' or 'action' (عش). So, literally, the sutra does not make sense. Under such circumstances, we discard the literal meaning, and looking to the spirit of it, we take the real or true meaning of the word or sentence which is implied in it. This kind of construction of a sentence is called Lakshana (මුණා) in sastra. This Lakshana is of three kinds - (1) Jahath Lakshna (జహత్లక్షణ) (2) Ajahath Lakshana (ఆజహత్ లక్షణ) (3) Jahathajahallakshana (జహదజహల్లకణ) In Jahath Lakshana, the word which does not make sense is removed, and in its place another word relating to it and which makes sense is substituted. For example, when a man says, in reply to a question, 'that village is in the Ganges' (ಗಂಗ್ರಾಮಾವಾ), as it is impossiple for a village to exist in a river, like the Ganges, and as the sentence does not thus literally make sense, we discard the word Ganges (Kor), and substitute in its place 'its bank' (తీరం). Now the true meaning of the sentence, by this kind of jahath lakshana is 'that village is on the very bank of the river Ganges'. Some idioms of the English language exhibit this kind of construction. For example, 'bad blood' is taken to mean 'anger' though literally it does not give that meaning. 'Cold blood' is taken to mean hardheartedness, though it does not literally mean that. 'Cock and bull story' is taken to mean an incredible story, though literally it does not mean so. The second kind of Lakshana Ajahathlakshana-అజహక లక్షణ)-is illustrated by the expression 'Oh! brinjals, come here', a cry made by a person, when he hears a brinjal vendor going along the street crying 'brinjals'. and when he wants to by them. Now this expression also does not literally make sense, as 'brinjals', an inanimate matter. cannot walk and come. What that person means really is that brinjal vendor should come with the brinjals, and not without them. Here the word 'brinjals' is not discarded even though it, by itself, does not make sense, but is retained, and the vendor is asked to come with the brinials. Some idioms of the English language also illustrate this kind of construction. For example, 'to lay down arms' is taken to mean 'to surrender', though it does not literally mean so. Here laying down arms is not discarded. For the construction, it is retained, and further its consequent mentality of surrendering is also talked on. 'To take up arms' is taken to mean 'to commence war' under similar constru-The word 'Jahath' means leaving or discarding, and the word 'Ajahath' means not leaving or not-discarding. The third kind of Lakshana occurs when there is partial discarding and partial retaining. Now in the present case, as desire cannot be the object of doing or action (1800) but must precede it, that is discarded, and the process of enquiry (ವಿವ್) which flows from the desire is substituted, as per the 1st kind of Jahath lakshna. So the sentence 'desire should be made or done' should be taken to mean' vichara or enquiry regarding Brahman should be made or done'. This is the true or real meaning of the sentence-Brahma gignasa kartavya' (బ్రహ్మజిజ్ఞాసా కర్రహ్యా).

(To be continued)

## ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

VOL. IV

**MAY & JUNE 1958** 

No. 5 & 6

Editor
P. PERAYYA SASTRI, P.O.L.,

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY,

B. A. B. L.

Secretary, Law Dept.

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad

Sri N. RAMESAN, M.A., I.A.S.,

Deputy Secretary, Home Department,

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A., Ph.D.,

Superintendent,

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute, Tirupati.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M.A. (Hons.) Principal,

Narasimha Sanskrit College, Chittigudur, Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaeology, Andhra University,
Waltair.

Sriman Pandita,

PARTHASARADHI IYYENGAR,

Agamacharya, Tirupati.

PUBLICATION OFFICE

## "ĀRĀDHANA"

OFFICE OF THE DEPUTY COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department, (Andhra)

MASULIPATAM.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-

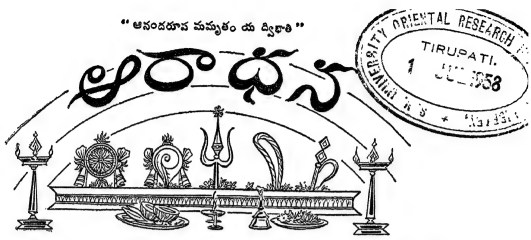
PER MONTHLY COPY Re. 1/-

## ఆరాధన

| విత | ుంబి మా సప్రతి క                                                                                                       | వైశాఖ ـ జ్యేష్ఠములు                     |  |  |  |  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|--|--|
|     | వి ష య సూ చి క                                                                                                         | <b>పు</b> ట                             |  |  |  |  |
|     | తె ను గు                                                                                                               |                                         |  |  |  |  |
|     | ముఖచ్మితము - శ్రీ వేంకటాచలపతి — (ధుపమూ ర్తి - ద్వారకాతిరుపతి                                                           |                                         |  |  |  |  |
| 1.  |                                                                                                                        | 143                                     |  |  |  |  |
| 2.  | డం<br>సంస్కృతమ్ - భ <u>క</u> పరాధీనో భగవాన్                                                                            | 144                                     |  |  |  |  |
| 3.  | " సోమలిం గేశ్వరా!" పద్యములు - శ్రీ తటవ రై - సూర్యనారాయణ, దేవరపల్లి                                                     | 145                                     |  |  |  |  |
| 4.  |                                                                                                                        |                                         |  |  |  |  |
| -,  | శ్రీమాన్ కవిరాజశీరోమణి, పండిత, దీవి నరసింహాచార్యులు, ఆప్రాపధాని, ఆవనిగడ్డ                                              |                                         |  |  |  |  |
| 5.  | ఉత్సవ కార్యకమము - కొన్ని సూచనలు 🗕 శ్రీ పండిత పార్టసారధి భట్టాచార్య, తెరు                                               | సపతి 157                                |  |  |  |  |
| 6.  | ఉన్న తపదవి 🗕 ( కథ ) శ్రీ బులును వేంకటరమణయ్య - మాదాను                                                                   | 163                                     |  |  |  |  |
| 7.  | భారతీయధర్మము - XIII కాశ్యప                                                                                             | 166                                     |  |  |  |  |
| 8.  | భ క్తి - శ్రీ తటవ ర్తి సూర్యనారాయణ, దోవరపల్లి                                                                          | 169                                     |  |  |  |  |
| 9.  | న్నర్సువేధి - ( గతనంచిక తరువాయి ) గోవర్డన్                                                                             | 173                                     |  |  |  |  |
| 10. | ్త్రామ్తో తం నవిహార సారథిగిరామనై రమనై బుధాః '' - శ్రీమత్కిళాంబి రంగాచారు                                               | දුපා 181                                |  |  |  |  |
| 11. |                                                                                                                        | 0                                       |  |  |  |  |
|     | CONTENTS                                                                                                               |                                         |  |  |  |  |
|     | ENGLISH                                                                                                                | PAGE                                    |  |  |  |  |
| 1.  | LIFE OF SRI RAMANUJACHARYA - CHAPTERS III & IV                                                                         |                                         |  |  |  |  |
| ••  | By Sri T. N. Srinivasan, M. A. Madras-6                                                                                | 55                                      |  |  |  |  |
| 2.  | GOD, MAN, & CREATION - CHAPTERS XVIII XIX & XX - BRAI                                                                  | IMA SUTRAS                              |  |  |  |  |
|     | By Sri Vidya Sankara Bharati Swami,                                                                                    | the solution due of the solution is now |  |  |  |  |
|     | Sri Gayatripeetham, Masulipatam                                                                                        | 59                                      |  |  |  |  |
| 3.  | TRIPLE STREAMS OF LIFE                                                                                                 |                                         |  |  |  |  |
|     | By Prof. R. Chandramauli Eswar, M. A.,                                                                                 |                                         |  |  |  |  |
|     | A. J. Kalasala, Masulipatam                                                                                            | 65                                      |  |  |  |  |
| 1.  | BIRTH OF THE WORLD                                                                                                     |                                         |  |  |  |  |
|     | By Sri. S. D. Narayanaswami, Asst. Engineer, (Telep)                                                                   | hones) Madras·1 68                      |  |  |  |  |
| 5.  | DEPARTMENTAL NOTIFICATIONS-G. Os                                                                                       | 71                                      |  |  |  |  |
| 6.  | DEPARTMENTAL NEWS                                                                                                      |                                         |  |  |  |  |
|     | Sri Sailam Temple Renovation - Presentation of Purses                                                                  | at Nellore. 83                          |  |  |  |  |
| 7.  | Sisudan                                                                                                                |                                         |  |  |  |  |
|     | By Vidwan A. Subbaraya Gupata M. A. B. O. L.,<br>Research Scholar & Journalist & Senior Telugu Pandit, Pedakallepalli. |                                         |  |  |  |  |



🐧 వేంకటాచలపతి - (ధువమూర్తులు - ద్వారకాతిరుపతి --- (కిందిది న్వయంద్య క్షము - మీదిది (పతిష్ఠతము



నకృదేవ (పపన్నాయ 'తవాస్మీ'తి చ యాచతే। ఆభయం సర్వభూతేభ్యో దదామ్యేత ద్వతం మమ॥

సంపుటము ౪

విలంబి - వైశాఖ - జ్యేష్థములు

సంచిక శి, ఓ

ॐ

# आराते गोन उत प्रविषे क्षयद्वीराय सुम्नमस्मे ते अस्तु। रक्षां च नो अधि च देव बृह्मधां च नः शर्म यच्छ द्विवहीं:॥

తాత్పర్యము:—ఓ రుడ్రుడా! పశువులను హింసించునట్టియు, పుత్రపాత్రాదులను క్లేశపరచు నట్టియు, వీరులగు భృత్యులకు హింసాకరమగునట్టి ఘోరమగు నీ రూపము మాకు దూరము నందుండుగాక! శాంతమగునట్టిదియు సుఖకరమగునట్టి నీ సౌమ్యమగు రూపమే మాకు గోచరమగు గాక! మమ్ముల నెల్లెడలను రకింపుము. ఇతరులకంటె హెచ్చుగా నుండునట్లు మమ్ముల నమ్మగహించి పలుకుము. ఉభయలోకములను వృద్ధిపరచునట్టి నీవు మాకు సుఖమును కలుగజేయుము.

> मीं ढुंष्टम् शिवंतम शिवो नः सुमनां भव। परमे वृक्ष आयुंघं निधाय कृतिं वसांन आ चर पिनांकं बिश्रदा गंहि॥

తాత్పర్యము:—మా యొక్క కోరికలను అత్యంతము నఫలము చేయునట్టియు, శాంత న్వరూపుడవగునట్టి ఓ రుడుడా! మా యొడల సౌమనన్యమును కలిగి మాకు సుముఖుడవు కమ్ము నీ యొక్క ఆయుధములను దూరముగా సశ్వత్థాది వృశ్శముల యందుంచి కేవలము వ్యాత్తుచర్మమును ధరించిన వాడవై ఆభరణార్థము మాత్రమే పినాకమును చేతియందిడుకొని మా వద్దకు రమ్ము.

> विकिरिद् विस्रो'हित् नर्मस्ते अस्तु भगवः। यास्ते सहस्रं हेतयोऽन्यमस्मन्नि वंपन्तु ताः॥

తాత్పర్యము:—విశేషముగా ధనము నిచ్చునట్టియు, న్వచ్ఛమగు న్వరూపము కలిగినట్టియు, షడ్గుణైశ్వర్యవంపన్నుడవగు ఓ రుద్రుడా! నీకు మా నమస్కారము. నహ్మన నంఖ్యాకములగు నీ ఆయుధములు మా శ్వతువుయందుపయోగింపబడుగాక!

## ॥ भक्तपराधीनो भगवान् ॥

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

--भगवद्गीता

भगवान् भक्तपराधीनः आत्मनो भक्तान् सर्वदा रक्षतीति पुरातनादिष कालादनुभवसिद्धमेव। यतः ध्रुवाम्बरीषद्रौपदीकरिराट्पभृतयो महाभक्ता तत्तत्काले आपद्भयो भगवता केवलं स्मरणमात्रेणाविर्भूतेन रिक्षता इति तास्ताः कथाः श्रूयन्ते । आभिः कथाभिः भगवतो भक्तानामार्तिहरणत्वं ज्ञायते । एवमेव भक्तानामभीष्ट-सिद्धपद्वं च भरद्वाजमुनेः सपरिवाराय राज्ञेः सद्य एव मृष्टान्नदानत्वं पुराणेषु प्रसिद्धम् । अधुनातनेऽपि भगवतो भक्तपराधीनत्वं भक्तरक्षणं च अथोनिक्षपितया कथया ज्ञायते ।

अशीतिवत्सरेभ्यः पूर्वं काञ्चीनगर्यां कश्चन ब्राह्मण आसीत्। स विद्वान् श्रोत्रियः भगवति अत्यन्तं भक्तः। निर्धनोऽपि सन् सः प्रतिदिनं प्रातरेव स्नानादीनि निर्वर्त्यं काञ्चीपुर्यो प्रतिष्ठितस्य वरदराजस्वामिन आल्यं गत्वा स्वामिनं श्रद्धया भक्त्या च परमया सिषेवे। स्वामिसेवां निर्वर्त्यं यदा स गृहमागमत् तदा येन केनाऽपि घार्मिकेण तस्मै आनीतानि तण्डुलादिसंभाराणि दृष्टा भगवतेव तानि दत्तानीति मनसि संतुष्टस्सन् आसीत्। साध्वी च तत्वत्री अनायासेनेव तैस्संभारैः मृष्टान्नादीनि परिकरूप्य भर्तारमतिथीश्च संतर्पयामास। एवं बहुतिथे काले गते एकस्मिन् दिने प्रतिदिनमिव न कोऽपि संभाराणि ददौ। अतस्तस्मिन् दिने स ब्राह्मणः उपोष्य मनसि खिन्नः गीतायां लिखिते "अनन्यश्चिन्तयन्तो मां.....इति श्लोके अङ्गारेण रेखां निक्षिप्य देवालयं प्रति यथापूर्वे जगाम। तत्र च ब्राह्मणः स्वामिनः शिलाप्रतिमाया मुखे पूर्वे तेन अदृष्टां नीलवर्णा रेखामप्रयत्।

अत्रान्तरे श्री वरदराजस्वामी कस्यचित् वणिक्ममुखस्य वेषेण विषगृहमागत्य बहूनि मोजनसंभाराणि तस्य मार्यायै दत्वा निरगमत्। अनन्तरं सा साध्वी तैः संमारैः पाकं कर्तुं प्रारमतः। पाकस्य समाप्तावि भर्ता नागत इति तं प्रति निरीक्षांचके। एतद्वृतान्तं किञ्चिदप्यजानन् ब्राह्मणः आरुथे कंचित्कारुं यापयित्वा गृहामिमुखो बम् । दूरादेव च आत्मनो गृहे पाकामिधूमं अपश्यत्। दृष्ट्वा च त्वरितगतिः यदा आत्मनो गृहं प्रविवेश तदैव मोजनार्थमागतान् अतिथीन् सिद्धं मृष्टाचं च दृष्ट्वा अतीव विस्मितः भार्यां कुतः प्राप्तानि संमाराणीति अपृच्छत्। सा च वरदराजो नाम वणिक् भर्तुः पूर्वपरिचित इत्युक्त्वा स्वयमागत्य सर्वाणि संमाराणि दत्वा निरगादिति प्रत्यक्रवीत्। एतत्श्रुत्वा ब्राह्मणः काञ्चीपुर्यां वरदराजनाम्ना रूपातः वणिक् कोऽपि नाऽसीदिति विशेषतश्च आत्मनः परिचितः नितरामेव नाभवदिति च तदद्भुतं भगवद्विरुस्तिमेवेति निश्चिन्वन् तत्थ्वणमेव पूर्वं स्वेन लिखितां गीताश्लोके अङ्गाररेखां प्रामुजत्। अनन्तरमितिथिमिस्सह यथायुखं बुमुजे। देवालये च अर्चकाः स्वामिनः प्रतिमामुखे इतः पूर्वे अदृष्टां रेखां दृष्ट्वा प्रमार्पुं प्रायतन्तः। किंतु ते तां अपनोदितुं नाशकन् । यदा च विषः गीताश्लोके निश्चितां रेखां प्रामुजत् तदेव स्वामिनो मुखेऽपि रेखा अदृष्टा अमवत् । ब्राह्मणोऽपि आरुयं गत्वा यदा स्वामिनं पश्यन् तन्मुखे पूर्वदृष्टां रेखां नाऽप्रदृत्त तदा आत्मनोऽ।चारं जानन् स्वामिनं शतशस्सहस्रश्च प्रणम्य क्षमामभ्यर्थयत्। तदाप्रमृति मगवन्तं युदृद्वया मक्त्रया प्रार्थन् सुखेन कार्ड निनार्य।।

# సో మ లిం గే శ్వ రా

ి. జ్రీ తటవ ర్తి సూర్యనారాయణ

ఘనసారామరవాహినీ విబుధనాగ గ్లౌహిమానీ శర ద్వన మందార మరాళ భోగికులరాట్ కైలాస లోకేశ నం దన కర్పూరపటీర హారనవనీత&ీర శుభా కృతీ నిను సేవించెద (దుంపవే భవముల౯ శ్రీ సోమలింగేశ్వరా

C

పరమేష్ట్ బ్రముఖామరాధిపతులు భావింపగా లేరు నీ పరతత్వాద్భుత సచ్చరిత్రములు, నే వర్ణించ యత్నించుటా సరిలే, చండగభ స్తినిం గరతలస్థక్ముద బీపంబుతో నెఱుంగంజేయుటపంటి రి త్తపనిశాదే సోమలింగేశ్వరా

೨

పాతాళంబున హాటకేశ్వరు డమై భాస్త్రి నింగికా నుర వ్రాతారాధిత తారకేశ్వరు డమై రాజిల్లి పృధ్వీస్థలికా భూతజేమశుభ[పచంబగు స్వయంభూరూపముల్ గల్గు నీ జ్యోతిర్దింగములకా భజింతు గతియంచుకా సోమలింగేశ్వరా

2

కవి సంసేవ్యవదాబ్జు, ప్రాజ్ఞులు వషటా రైంబ వోంకార భూ ర్భువరూపుండవు నిర్గుణుండవు గృపాపూర్ణుండవంచందురో భవ పద్మాధవపద్మసంభవముఖ ప్రాజ్ఞామరాధీశ సం స్తవ లీలాగుణరూప, కోట్ఫలివాసా సోమలింగేశ్వరా

ı,

్పత్రిభా పూర్ణు (తవై చతుర్దశ జగుర్జ్ సముర్థుంతవై నుతులంగాంచిన సార్వభౌము (తవు, నన్ను ౯ నీ పదాంభోజనం తత సేవారతు దాసదాను భవచింతల్ వాపి ర&ంచవే నతుల౯ సన్నుతుల౯ గ్రహింపుము శుభాంగా సోమలింగేశ్వరా

ጺ

తెలియుకారాడు మహాత్మ నీ మహిమముల్ దేవేశ నీ కొక్క డెం గెలి నంజుండు నివేద్యమిచ్చె నొకఁడకిం జేసె బాజెప్పు నీ తలపై నొక్కడు పృక్కిలించియుమిసెకా తద్భాగ్యమేమో విని రమైల కైవల్య మొసంగి నాడపు గృపాత్మా సోమలింగేశ్వరా

చదువుల్ నేఱ్వఁగలేదు, ము౯జపతపస్స్వాధ్యాయ యోగత్వ సం పదయు౯ లేదు చితాగ్నిభన్మశకలంబా బోయఁడర్పించుటా ముదముంజెంది మహాత్మ నీ పతనికి౯ ము\_క్తిం బ్రసాదించుటా ఇది నీ నైజము భక్తవత్సలుఁడవోయా సోమలింగేశ్వరా

S

నిను బూజించుచు వేయి పద్మములతో నిష్ఠాగరిష్ఠాత్ము ఁడై వనజాకుండొక పూపు న్యూనమయి పోవం జూచి ఖిన్నాత్ము ఁడై తనకన్నుం బెకలించి నీ కొనఁగినంత౯ మెచ్చిమున్ మింగియుం చిన చ[కాయుధ మిచ్చియుంటెవి కృప౯ శ్రీ సోమలింగేశ్వరా

J

స్మేరాంకూర మృగాంక శుభతనువుం జింతామణురత్న మం దారజ్మాజములట్టి హస్తయుగముకా మాధుర్య ప్రయూష స త్కారుణ్యాంచిత మానసంబు, సురగోకళ్యాణ పాదాబ్జముల్ మీరాంభోధివి నీవు నిన్దొలిచెదకా శ్రీ సోమలింగేశ్వరా

=

భు కైన్ ము కైనిగూఱ్చు నీదు చరణా౦భోజాతముల్ గొల్వ కా సక్తి≣్ రిక్తుల గొల్చు టే పనిగ నుత్సాహి౦చు నాకెట్లు నీ భక్తి ధ్యానములబ్బునో జనన సాఫల్య౦బు [పా ప్రెంచునో శు కై౯ా బి౦దుజల౦బు భాతియనిపి౦చు౯ా సోమలి౦గేశ్వరా

00

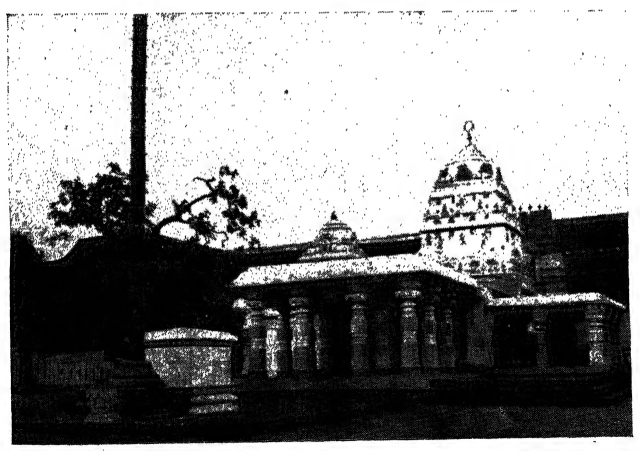
# శ్రీ పేంకటాచలపత్కి ద్వారకా తెరుపతి

్మిమాన్, కవిరాజాంగ్ మణి, పండిత, దేవి నరసింహాచార్యులు, అష్టావధాని, అవనిగడ్డ్.

ఈ కే తమునకు ద్వారకా తీరుపతి యనిపేరు. ఈ పర్వతమునకు, ''శేషాచలమ''నియు, ''అనంతగిరి'' యనియుపేర్లు యొప్పారుచుండెను. కే తమాహాత్మ్యమున శ్రీమన్నా రాయణుని పానై ఎన శేషు డు నదా తనపై స్వామిని వసించియుండుమని కోరుటయు నందుకు స్వామి యంగీకరించి తాను కృతయుగమున వెంకటా చలమున నావిర్భవింపగా నీవేనా కావానమైతివి. తొరిగి తోతాయుగమున నేను విదర్భదేశమున భక్తజనావను డనై పూజాసౌలభ్యము కొరకు డుపతరింతును. కాన నీవును నానివానము కొరకు శైలరూపము నొందుమని యాజ్ఞా పించినట్లును అందువలన శేషుతే యీ శైలరూపమును ధరించి శేషశైలమను పేరును భరించి ద్వారకా పుర నమీపమున వెలసినట్లును, దానిపైస్పామి యధివనించి నట్లును సూతమహర్షి శౌనకాదిఋమలకు చెప్పనట్లు కలదు.

"గౌతమీ కృష్ణయోర్మధ్యె - ద్వారకేతిపురిశృతా తస్యాంపుర్యాంచ నాగేంద్ర - నామ్మిపర్వత నత్తమొ కథం[పాదుర్భభూవా2డ్య - శ్రీనివానం పరాత్పరం ప్రణతా రై పరి[తాతా - భక్తవాత్సల్య సాగరం కుత అవిర్భభూవా2సౌ - తన్మిన్న బ్రౌరమానఖం వితభాథా చ తత్వంచ - రహన్యమవ్ నన్ము నె ద్వారకాయామనంతాఖ్య శైలేం. దన్యక్తమంవద" ఆని ఆడిగినట్లును నూతుండు, "గౌతమ్ కృషయారుదెం జానతే దారకావురీ

'' గౌతమీ కృష్ణయోర్మధ్యా భానతే ద్వారకాపురీ మాహాత్మ్యం కథితుంనా ఇం శేషాప్రిము మాధృశాణ అని పలికి, శ్రీమన్నారాయణుని గురించి నమస్థజనులకు ధర్మార్థకామ మోకములు శ్రీఘముగ చేకూరు విధమెస్ది? " చతుర్వర్గంనవిమలం ప్రాప్యంతి త్వరయాకధం తదుపాయంవద శ్రీమస్ జనానాం[శేయసేభువి" అని బ్రహ్మ యడుగగా భగవానుండు,



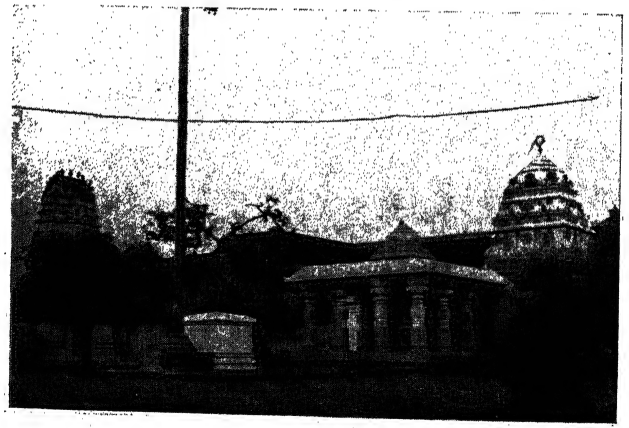
్రాకారములోపలి ఆలయము - (పక్కగోపురము

"ఆర్చాత్మనా భవిష్యామి త(తత్త మహీతలె ఆవతీర్ణ ం కృపాసింధుంరమాయా: పత్మవ్యయం దున్సాహ్యమింద్రియాదీనాంచేవానామప్యగోచరం నమీక్యమాం భువి జనా: (పాప్యంతె నితరాంనుఖం ఆస్యామనంత కే[తోచ వసామి పేంకటాచలె నర్వాత్మకన్య నంరజా౯ా జాగరాకన్య పద్మజ నువర్ణ ముఖి తీరేచ శ్రీ వేంకట ఇతిశృత: మహీధరోమహాకూటోపరితోరమ్యకానన: తన్యకైలన్య శిఖరె - త్వదను(గహకామ్యయా వైకుంఠాన్నిర్గమిష్యామి - విమానేన నహా2ంధునా త్వంచతం కైలశిఖరం - గత్వాత(తమ హీధరె అవతీర్ణం జగడజా - దీకింతంచ పరాత్ఫరం (దక్యి సే శ్రీమహీయుక్తం - నీళాదిమహిళాయుతమ్!"

'' కృష్ణా గోదావరీ మధ్యేవ్వారకే తిచవి[శుతా ॥ పురీరమ్యతరై ర్హ రెక్ట్ర్ల - ర్విరాజతి నదానమై: తస్యాంపుర్యాంమహాన్ శైలో 2 నంత నామా(పకాశతె తస్మిన్గరి వరెరమ్యె - రమయానహనంతతం నుందరేణన్వరూ పేణవసామి (శేయ సెనృణాం '' ఆను (బహ్మపురాణవచనములవలన తెలియుచున్నది. మరియు 55 శ్లోకములో,

" పూర్వంమయా విధాతారం ఉక్రత్తాయుగేత్వహం అనంతశైలె నివసిద్వారకాయామితిన్నుటం త్వయ్యను గ్రహతోష్యస్మిస్ ఆదెభోగిం(దనామని నివసామినదా నూరి జనానామమశాంతయి!

ఆనుతృతీయాధ్యాయములోని గ్లోకముపలస శ్రీస్వామి ్తేతాయుగమున (పజల పాపపుంజములనుఁ బాపుట్రై భక్తవాత్సల్యముచే కృష్ణా గోదావరి మధ్య దేశమందున్న ద్వారకాపురియందు, శేషా ద్రిపై నెలకొని యున్నట్లు నృష్ట మగుచున్నది. మరియు నీపర్వతము శేషాకృత్య (పామువలెవంకరలు తిరిగి) యుండుటచే ''శేషా[ది" యనుపేరు యస్వర్థమయ్యొను. శ్రీ వెంకటాచలమున చోంచేసియున్న శ్రీనివాసమూ ర్తినిగూర్చి ''ద్వారకచుహర్షి '' యీ పర్వతముపై ఘోరతపంటోనర్బెసు. స్వామి ద్వారక మహర్హికి (పత్యక్షమై నీకు కావలస్థిన చరమును కోరు కొమ్మనెను. అంత నామహర్షి సదా స్వామి సాన్నిధ్యమును యఖిలపించి, తాము యీ క్షేతముననే అర్చావతారమున వేంచేసి యుండవలసినచనియు నిత్యము తానర్చించు కొందుననియు కోరెను. స్వామియు నట్లైయను గ్రహించెను. అందువలన శ్రీనివాసమూర్తి యీ జె(తమున అవతరించెను.



ုံ့သံ တာ ကာ မာ တာ ဆား

## కుంకుడు చెట్టు - గరుత్మంతుఁడు

శ్రీ స్వామివారు ద్వారకమహర్షిన్ యన్ముగహంచుటకై యా శేషాదిపైన యవతరింతుననియు, యా పర్వతము పైనున్న ''కుంకుడుచెట్టు ''పై యేనాడు ''గరుత్వానుఁడు'' |వాలునో, ఆనాడే తాను తిరుపతినుండి వేంచేసినట్లు గుచ్చ అనియు, ఆ కుంకుడు చెట్టుకు యనతిదూరమున పశ్చిమ ముగ నున్న వల్మీకమున నుందునని శలవిచ్చెనట. అట్లు ద్వారకమహర్షి పర్వతము నంతయు పర్యటించి యా కుంకుడుచెట్టును కనుగొని యక్కడే స్వామీ యాగమన ము నభిలషించుచు వేచియుండెనట. అంత ఒకనా డొక గరుత్మంతుఁడు రిఫ్వనవచ్చి యా చెట్టుపై (వాలెను. మహర్షి నంతసించి స్వామి విజయముచేసినట్లు (గహించి దానికి పశ్చిమమున వెతుకగా ఆక్క డౌక పుక్టు నూతన ముగా కన్పించెను. చానిని మహర్షి క్రితప్వగా స్వామి కన్పిం చెను. అప్పటినుండి మహర్షి స్వామినర్చించుచుండెను. తిరిగి వారిరువురపై వల్మీకముపెరిగెను. నేటికిని యాపుట్ట యల్లైయుండెను. స్వామీవారి పాదములను ద్వారకమహర్షి యర్బించుచునే యుండెను. అందువలన స్వామివారి కటి [పదేశమువరకు పుట్టలో సుండును. నాభికి పైభాగము మాత్రమే మనకు దృశ్యమగును. కనుక నిది స్వయంవ్యక్త

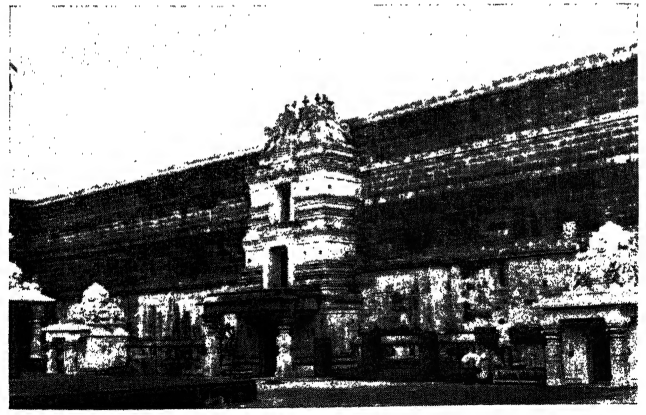
స్థలము. నేటికిని యా కుంకుడుచెట్టును, స్వామి యావిర్స వించిన ఫుట్టయు నట్లె కలవు. కాన మానవులకు స్వామి పాదచర్శనము లేదు. (చూ. ముఖచి[తము.)

#### స్వయం వ్యక్తము - ఋష్ (పతిష్టితము

ఈ జే[తమున ధృవబేరములు రెండుగలవు. స్వామివారి పాదదర్శనము ఋష్యాదులకేగాని మనుష్యులకు లేనికత మున, పూర్వమే ఋషులు మరియొక ధృవబేరమును తిరు మలనుండి దుబభయంతాయార్లతో తెచ్చి న్వయంభువ మూర్తికి వెనుకళాగమున [పతిష్ఠచేసిరి. అందువలన యా జే[తమున ధృవబేరములు రెండు కలవు. ఈ స్వామి తిరుపతినుండి వేంచేసియుండుటచే తిరుపతిలో తీరని [మొక్కులు యాజే[తమున తీర్చుకొనుట అనూనాచార ముగ వచ్చుచున్నది. అనగా తిరుమలకు వెళ్లుటకు శక్తి లేనివారు యిక్కడ [మొక్కుబడులు తీర్చుకొన్న చాలును. తిరిగి తిరుమలకు వెళ్లనవనరములేదు.

#### అలిమేలు మంగతాయారు - ఆండాళ్ దేవి

శ్రీ స్వామివారికి దక్షిణపార్భ్వమున ముఖమంటపము లో పశ్చిమమున ''శ్రీ అలిమేలుమంగతాయారు''ను, తూర్పుభాగమున ''గోదా తాయారు''ను ప్రతిష్టితులై



မားစတာဆွော ဆွေချည်းချွားဝေးဆာ

"అర్చాత్మనా భవిష్యామి త(తత(త మహీతలె అవతీర్ణం కృపానింధుంరమాయా: పతిమవ్యయం దుర్గ్రాహ్యమిం దియాదీనాందేవానామప్యగోచరం సమీక్యమాం భువి జనా: (పాప్యంతి నితరాంనుఖం అస్యామనంత కే[తేచ వసామి వెంకటాచలె నర్వాత్మకన్య నంరకాకా జాగచాకన్య పద్మజ నువర్ణముఖి తీరేచ శ్రీ వెంకట ఇతిశృత: మహ్ఛరోమహాకూకాపరితోరమ్యకానన: తన్మశైలన్య శిఖరె - త్వదను గ్రహకామ్యయా వైకుంతాన్నిర్గమిష్యామి - విమానేన నహా 2 ధునా త్వంచతం శైలశిఖరం - గత్వాత్తతమ హీధరె అవతీర్ణం జగడకా - దీకంతంచ పరాతృరం (దక్యా సే శ్రీమహ్యాయుక్తం - నీళాదిమహిళాయుతమ్!" అని పలికి,

" కృష్ణా గోదావరీ మధ్యేవ్వారకే తిచవి[నుతా ॥ పురీరమ్యతరైర్హ రెక్ట్ర్య - ర్విరాజతి నదానమై: తస్యాంపుర్యాంమహాన్ శైలో 2 నంత నామా(పకాశతె తస్కిన్గిరి వరెరమ్యె - రమయానహనంతతం నుందరేణన్వరూ పేణవసామి (శేయసెనృతాం " ఆను (బహ్మపురాణవచనములవలన తెలియుచున్నది. మరియు 55 శ్లోకములో,

" పూర్వంమయా విధాతారం ఉక్రం తేతాయుగేత్వహం అనంతశైలె నివసిద్వారకాయామితిస్ఫుటం త్వయ్యను (గహతోప్యస్మిస్ ఆదెభోగింద్రవామని నివసామినదా నూరి జనానామమకాంతయా!

ఆనుతృతీయాధ్యాయములోని గ్లోకముపలన శ్రీస్వామి [లేతాయుగమున [పజల పాపపుంజములను బాపుటకై భక్తవాత్సల్యముచే కృష్టా గోదావరీ మధ్య దేశమందున్న ద్వారకాపురియందు, శేషా[దిపై నెలకొని యున్నట్లు నృష్ట మగుచున్నది. మరియు నీపర్వతము శేషాకృతిగ (పామువలేపంకరలు తిరిగి) యుండుటచే "శేషా[ది" యనుపేరు యన్వర్థమయ్యాను. శ్రీ వెంకటాచలమున చేంచేసియున్న శ్రీనివానమూర్తినిగార్చి "ద్వారకమహర్డి" యా పర్వతముపై ఘోరతపంటెనర్చెను. స్వామి ద్వారక మహర్డికి (పత్యక్షమై నీకు కావలసిన వరమును కోరు కొమ్మనెను. అంత నామహర్డి నదా స్వామి సాన్నిధ్యమును యభిలపించి, తాము యా కేతముననే అర్భావతారమున వేంచేసి యుండవలసినచనియు నిత్యము తానర్చించు కొందుననియు కోరెను. స్వామియు నట్లెయను (గహించెను. అందువలన శ్రీనివానమూర్తి యా కెట్రమున అవతరించెను.



్రప్రధానాలయము

### కుంకుడుచెట్టు - గరుత్మంతుఁడు

శ్రీ స్వామివారు ద్వారకమహర్షిని యను!గహించుటకై యా శేషాద్రపైన యవతరింతుననియు, యా పర్వతము ప్రామన్న ''కుంకుడుచౌట్టు ''పై యేనాడు ''గరుత్యాసుఁడు'' |వాలునో, ఆనాడే తాను తిరుపతినుంచి వేంచేసినట్లు గుపు అనియు, ఆ కుంకుడు చెట్టుకు యనతిదూరమున పశ్చిమ ముగ నున్న వల్మికమున నుండునని శలవిచ్చెనట. అట్లు ద్వారకమహర్షి పర్వతము సంతయు పర్మటించి యా కుంకుడుచెట్టును కనుగొని యక్కడే స్వామి యాగమన ము నభిలషించుచు వేచియుండెనట. అంత ఒకనా డొక గరుత్మంతుఁడు రివ్వసవచ్చి యా చెట్టుపై (వాలెను. మహర్షి సంతసించి స్వామి విజయముచేసినట్లు (గహించి దానికి పశ్చిమమున వెతుకగా అక్క డౌక పుట్ట నూతన ముగా కన్పించెను. దానిని మహర్షి (తప్పగా స్వామి కన్పిం చెను. అప్పటినుండి మహర్షి స్వామిసర్పించుచుండెను. తిరిగి వారిరుపురపై వల్మీకముపెరిగెను. నేటికిని యాపుట్ట యల్లెయుండెను. స్వామివారి పాచములను ద్వారకమహర్షి యర్బించుచునే యుండెసు. ఆందువలన స్వామివారి కటి (పదేశమువరకు పుట్టలో నుండును. నాభికి పైభాగము మా(తమే మనగు దృశ్యమగును. కనుక నిది న్వయందృక్త

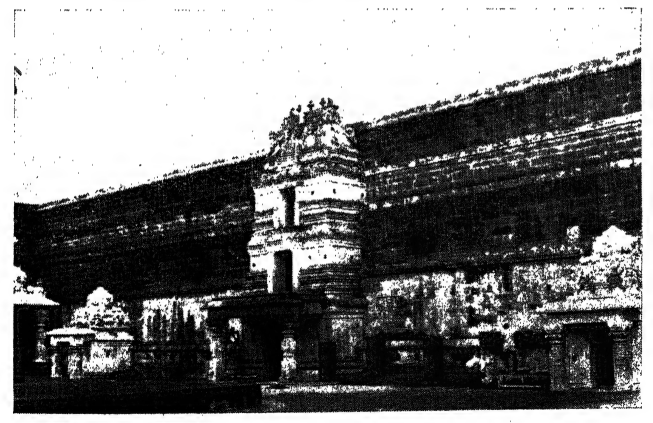
స్థలము. నేటికిని యా కుంకుడుచెట్టును, స్వామి యావిర్భ వించిన పుట్టయు నట్లె కలవు. కాన మానవులకు స్వామి పాదచర్శనము లేదు. (చూ. ముఖచి[తము.)

#### స్వయం వ్యక్తము - ఋష్ (పతిష్టితము

ఈ కే[తమున ధృవబేరములు రెండుగలవు. స్వామివారి పాదదర్శనము ఋప్యాదులకోగాని మనుమ్యలకు లేనికత మున, పూర్వమే ఋపులు మరియొక ధృవబేరమును తిరు మలనుండి యుఖియతాయార్లతో తెచ్చి న్వయంభువ మూర్తికి వెనుకఖాగమున [పతిష్ఠచేసిరి. అందువలన యా కే[తమున ధృవబేరములు రెండు కలవు. ఈ స్వామి తిరుపతినుండి వేంచేసియుండుటచే తిరుపతిలో తీరని [మొక్కులు యాకే[తమున తీర్చుకొనుట అనూనాచార ముగ వచ్చుచున్నది. ఆనగా తిరుమలకు వెళ్లుటకు శక్తి లేనివారు యుక్కడ [మొక్కు బడులు తీర్చుకొన్న చాలును. తిరిగి తిరుమలకు వెళ్లనవనరములేదు.

#### అలిమేలు మంగతాయారు - ఆండాళ్ దేవి

శ్రీ స్వామివారికి దఓణపార్శ్వమున ముఖమంటపము లో పశ్చిమమున ''శ్రీ ఆలిమేలుమంగతాయారు''ను, తూర్పుభాగమున ''గోదా తాయారు''ను [పతిష్టితులై



မားၿကဴသွာ ဆွံရွိညြသ ခြဲျခွာဖေသသ

యుండిరి. ఈ బింబములు రెండును లావణ్యరానులును మహామహిమాన్వితములైనవి.

ఆజమహారాజు - ఇందుమతీదేవి

ఈ జేత్రమాహాత్మ్యమున స్వామివారి మహత్తును గురిం చియు యిందుమతీ న్వయంవరమును గురించి వర్ణింపఁ బడి యున్నది.

సూతః II తతస్త్రీతా యుగేరమ్యే - రఘుర్నామ మహీపతిః బభూవ నిహతాం బిట్రో - నింహః క్షుడ మృగాన్యధా తన్యప్పత్రో మహాతేజూః - అజ ఇత్యుచ్యతే బుదైః ఆజోపి పితృతుల్యో వై - గుణోన మహతావృతః తధావిదర్భ దేశేచ - పురీకుండిన నంజ్ఞకె భోజోనామ మహారాజ - శ్చకాసె గుణుసు(పతః భోజరాజన్య సంజాతా - కన్యా ఇందుమతీ నతీ ఇందుమత్యా స్సుశీలాయా - భోజశ్చ(కె న్వయంవరం ప్రమిధికా [పేషయామాన - నృపాన్ [పతి నలేఖకాన్ తతో భువి నృపాస్సర్వే - [పయాతా కుండినం[పతి. అజోపిరఘుణాజ్ఞ ప్రశ్చతురంగ బలైర్యుతః కుండినం[పాపహృష్టాత్యా - నిరంకుశపరాక్రమః రాజాచా - జంచాభిగమ్య-ఆనయామాన సాదరం



బిబినా౦చార్

ఆజన్య జగదేశీలం-రూపం తేజశ్చ నిర్మలం తతశేచ్రిందుమతీ హృష్టా-బ్రాయాసతముఖీనతీ ఆజన్య కంఠెతన్మాలాం-నిదధే పుష్పరంజి**తాం** అభోఒద్వాహ విధించ[కె-భోజోఽజన్య యధావిధి

ఇందుపుత్యారుచిరయా ప్రతిస్థాన్పపురం ప్రతి ఆధనర్వేప రాజానో అనూయాకులమానసాః నంభూయాలోచనం చకురజేన నమరం ప్రతి న్వన్వసైనిక నంఘాతై రుద్ధ తైర్మద నంభృతై ః గౌతమీ కృష్ణయోర్మథ్యె ద్వారకా నన్నిధౌనృపాః న్యరుంధన్మార్గ మావృత్య-రఘునూనోరజన్య వై ఇత్తం బభూవతుములం-యుద్ధం త్రదోమ హర్షణం దేవానాంచ ఋషీణాంచ చక్రొజన్యం మహద్భయం

తతశ్చ బహుభిర్వీరైర్వృతో ఒధ రఘునందనః శూరోధైర్యపరీతాత్మా వశిష్ఠం గురునత్తమం ఏతేపాంహననేమాంవై-నమర్ధం కురుభోమునె! త్వంనర్వవిన్మహాభాగ - మేకార్యంకారయా ఒధునా ఇత్సుతోమహర్షిశ్చ - వశిష్టః - నమ్యగాత్మనః ఆలోచ్యజగబెహృష్టః - మనసావిజితోం(బిరుః ॥

అని ద్వితీయాధ్యాయమున కలదు. ఆసగా (జేతాయుగ ములో, కృడమృగములను మృగరాజుపలె శృతువులను హతమొనర్నఁజాలు శౌర్యనిధియైన రఘుమహారాజుకు, పిత్సనదృశుడైన అజమహారాజను నొక పు్రతుఁడు కలు డనియు విదర్భదేశమును పరిపాలించుచున్న భోజమహా రాజునకు శీలపతియైన '' ఇందుమతి " యను నొక కన్యకామణికలదనియు నామె యుక్తపయన్నురాలు కాగా, భోజుడు ఆమెకు స్వయంపరమును చేయ నిశ్చ యించి సర్వరాజన్యులకు శుభలేఖలిచ్చి దూతలను పంపి నట్లును ఆ స్వయంవరముసకు రఘుమహారాజు ప్రాంతం మున ''అజమహారాజు'' బంధుమి[త పరివారపరి వృతుఁడై యరుదొంచినట్లును, ఇందుమతియు వయో రూపగుణములచే తనకు నరియైన యజుని వరించి సిగ్గుచే తలపంచుకొని తనచేతనున్న పుష్పమాలను యజునికంఠ మున నలంకరించినట్లును నంత భోజుడు అందుమతిని యజునికి వివాహమొసర్బ్లి య\_త్తవారింటికి పంపుచుండగా యితరరాజులు యసూయాన్విత మానసులై ఇందుమతీ నహితుండై న్వపురముసకు పౌవుచున్న యజమహారాజును నడ్డగించి యుద్ధముచేసినట్లును, ఆప్పడు ఆజమహారాజు తన కులగురువైన పశిష్టునిఆ శ్రము నకుంజని జరిగిన విషయమును విన్నవించినట్లు ద్వితీయ ఆధ్యాయమున వర్హింపబడినది. అంక మూడవ అధ్యాయములో వశిష్ట

మహర్షి ఆజమహారాజుకు యిచ్చట శ్రీ ద్వారకా తిరుపతి కే[తమున వెలసియున్న శ్రీ వెంకటేశ్వరులను సేవించి పూజించి వెళ్లుమనియు అందుచే నాతనికి యుద్ధములో జయము చేకూరునని యుపదేశమొనరించి పంపినట్లును మరియు,

'' ఓంనమోం వేంకటేశాయ - శేషాడ్రినిలయాయచ '' ఆని (పారంభించి,

" గోవిందాయనమస్తుభ్యం శ్రీనివాసాయతోనమః" ఆని శ్రీ వేంకటేశ్వరకవచమును నుపదేశించినట్లును కలదు. తరువాత

" ఇత్యు క్తవంతం లక్ష్మీ నం వేంకటాటెనికేతనం పశిష్ఠామమహి సాజ్ఞ - స్తుష్టాపకరుణానిధిం శ్రీ వెంకటేశపాదాబ్లధ్యానాన క్త హృదంబుజః సమీపాసంతగై లేందం - ప్రణమ్యపరభ క్తితః ఆరుహ్యతన్యశేఖరం రమ్యం - నర్వనుఖ్మపదం త్రతావిర్భాతముద్భాంతం - మనోహరతనుద్యుతిం శ్రీ వత్సలకీతంరత్న – తారహారై ర్విరాజితం కర్పురెణనువస్త్రేణ - విరాజితకటీతటం శంఖచ్రకాదివిస్భార - నర్వాయుధగుణోజ్ఞ్వలం శ్రీ మంతంవిష్టుమాలోక్య సాష్టాంగం ప్రణనామనః

ఆహమావిర్భవిష్యామి - జగతాముపకారకి రావణాడిన్ మహ్రకారాన్ - దానవాన్ లోకకంటకాన్ హనిష్యకపిసైస్యేన - ను(గివన్యనఖాబలీ వశిష్ఠాద్యాశ్చముషయికి - ఆజశ్చపరితోడితాం! ఆభ్యర్ప్యపరమాభక్తాయ్య - రఘునూనుకి రమాపతిం పైకారమంటపాదీంశ్చ - చి[తాణిభవనానిచ పైసాదంరుచిరంరమ్యం కారయామాననత్వరం మహహత్సవంతథాచ[కె - వైశాఖె శుక్లపకకె వివిధం మంగళంచ[కె పేంకటాచలస్వామినె ద్వారకాపూర్పివాసాయ - శేషాచలనివాసినె

పద్మాలయనమేతాయ - వేంకటేశాయ మంగళం", అని చతుర్థాధ్యాయముసందు కలదు. కనుక యిందులో, ఆజమహారాజు కులగురుపగు వశిష్టునితోంగూడ ద్వారకా తెరుపతికి నరిగి స్వామిని నకల కల్యాణగుణపూర్ణనిగా సభినుంతింప స్వామి యజునకు ప్రత్యక్షమై నీవు యుద్ధ మున జయమునందుదువు. నీ వంశమున శ్రీరామచందు డను పేర నే నవతరించి, లోకకంటకులైన రావమాదులను సంహరింతునని యానతిచ్చినట్లును అంత ఆజమహారాజు స్వామికి నుందరవిమానమును బంగారు హర్మ్యము లును నిర్మించి వైశాఖమానమున లక్ష్మీతోనహా కల్యాణోత్సవ మునుచేసి తన పురమునకు వెళ్లినట్లు కలదు. ఆందు

వలననే నేటికిని న్వయంవ్యక్షమూర్తికి వైశాఖమానము లోనే కల్యాణోత్సవమును చేయుటాచారముగా వచ్చు చున్నది.

#### విదర్భవేశము - కుండిననగరము

అజమహారాజు అయోధ్యనుండి, విదర్భచేశ మరుదెంచి నట్లున్నది. కుండిననగరమున ఇందుమతిని పెండ్లి యాడి తిరిగి యయోధ్యకు నరుగుచుండ ద్వారకాతీరుపతి సమీపమున పరాజన్యులతో పారు నంభవించినది. అంత అజమహారాజు వగ్హిమనానతిక ద్వారకాతిరుపతి కరిగి వెంకటాచలపతిని సేవించి శ్రతురాజుల నోడించి నిజవుర మున కరిగినట్లున్నది కదా. విదర్భదేశ మేది? కుండిన నగరమొక్కడ? ఆని పాతకులకు నంచేహము కలుగ పచ్చును. విదర్భదేశమనగా, "విశేషముగ దర్భలు" లభించు దేశమని యర్ధము. కృష్ణాగోదావరి తీరములు చాల దూరముగ జన్మస్థానములందుండినను మన తెలుంగు దేశమునకరుగువెంచునరికి, సామీప్యములుగ ప్రవహించెను. ఈ నదీతీరములందు విశేషముగ దర్భలు దొరకు చుండుటచే ఋహ్యదులందరు యా నదీతీరములందును నదీసాగర నంగమములందును (అంతర్వేది హంనలదీవి



೯೦ ಡು ಕ್ಟ

మున్నగు పవ్మితస్థలములందు) తమ యాగ్రశమములను నిర్మించుకొని, తమ తపోనిష్టలను జరుపుకొనుచు వచ్చిరి. కనుకనే గోచావరిని సక్తమహర్షులు తమ తమ యా(శమ ములకు నదులనుఁ గొనిపోఫుటచే, తొలుత నీ గోచావరిని గౌతమ మహాముని తెచ్చినను, వశిష్ఠ, కౌశిక, వైనతేయాది పేరులతోను, అవనిగడ్డవద్ద వశిస్థమెట్ట, వ్యామేశ్వరము, (పులిగడ్డ) చ్యవలూరు (చ్యవనమహర్షి యా(శమము.) యిట్టి పేరులతో నేటికిని వ్యవహరింపఁబడుచున్నవి. య జ్ఞ యాగాదులకు దర్భలు యావశ్యకముకదా? ఆట్టివెక్కడ దౌరికిన యక్కడనే నద్బ్రాహ్మణులు వసింతురు. కనుకనే యీ రెండు నదుల మధ్యదేశమును ''విదర్భదేశమ''ని ఋహ్యదులు వాకొనిరి. తరువాత వ్యవహారిక కాలముస కూడ దీనికి "వెల్లనాడు వేంగినాడు" యను పేరులు పెట్టిరి. వెల్లనాడనగా తెల్లని దేశమని యర్థము. ఈ రెండు నదీతీరములను, '' కాశ, విశ్వామి[తము, రెల్లు" మున్నగు దర్భలు విశేషముగ పెరిగి, తెల్లని పుష్పములచే విరా జిల్లుచు చేశమంతయు నెక్కడ చూచినను రూ దర్బలే మొలచి తెల్లనిదేశమయ్యాను. అందువలన నీ దేశమునకు " వెల్లనాడ "ని వ్యవహారసిద్ధి కలిగెను. " వెంగి " " వేగి " యను శబ్దములు "వేగవతి" యను నదివలన కలిగినవి. వేగవతి యా చేశమందుండుటచే ''వేగి '' శబ్దము వ్యవ హారములోనికి వచ్చెను. తరువాత "వేగి"యో ''వేంగి''యై ''వేగినాడు వెలనాడు'' ఆను పదములు దేశపర్యాయము లయ్యోను.

ఇంతవరకేల-యా దేశము ''విదర్భదేశమనియు, ఆది కృష్ణా గోచావరీమధ్యనే కలదనియు, ''ఖండేరాయుని కైకలూరు శిలాశాననము"న కలదు. ఈ శాసనమున విదర్భదేశమునకు హద్దులను నిర్ణయించి న్నష్టముగా చెప్పినాడు. ఈ శాననమును కీర్తిశేషులైన 14 భావరాజు వెంకటకృష్టారావు పంతులుగారు వారి మి[తులు [శీయుత టేకుమళ్ల అచ్యుతరావు వంతులుగాం కోరికపైన ''ఆంగ్ర ప్రతిక వ్యయనంవత్సరాది నంచికలో 105 మొదలు 108 పేజీలలో (పకటించియుండిరి. ఈ శాననఫలకము కృష్ణా మండలాంతర్గత కైకలూరులో వేంచేసియున్న ౖ శీ వేంక టేశ్వరస్వామివారి ఆలయములో నొకమూల కలదు. ఇది అయిదు ఆడుగుల పొడుగును 16 అంగుళముల వెడల్పును కలిగియున్నది. శాననకాలము శాలివాహన శకము ౧౫౫ం విభవ సంవత్సర జ్యేష్టశుద్ధ పంచమి శుక్రవారము క్రిగి శగి 1628 సంవత్సరము. కనుక యీ శాననము చెక్కింపఁబడి యిప్పటికి 330 నంవత్సరము లైనది. ఈ ౧౬౨౮ వ నంవత్సరము ''గోల్కొండ'' రాజ ధానిగా నకలాం ధభూమిని యేకళ్ళతాధిపత్యముగా పరి పాలించిన ''ఖుతుబ్షాహా" సుల్హానులలో అయిదవ వాడగు "అబ్దుల్లాఖుతుబ్పా " యొక్క విజయరాజ్య వర్షము 18 యగుచున్నది. సుల్తాను అబ్దుల్లా (కిగ్శిగ్ ೧೬೧೧ మొదలుకొని ೧೬३೨ పరకు పరిపాలించెను. కనుక మన ''ఖండేరాయుడు'' ''సుల్తాను అబ్దుల్లా' వారి రాజ్యముసందొక "సుబేదారు" (గవర్నరు) గ నుండెను. "ఈ ఖందేరాయుడు" కర్ణాటమధ్వ (బాహ్మ ణుండు, ఆటెమగోతజుండు " లింగోజిమం(తెకి" మ్రా త్రుడు రాపూజిమం(తికి పుత్తుడు. గోపుజిమం<sub>(</sub>తి యొక్క కుమారుఁడు. ఈయన తల్లి పేరు '' బన్దాయా '' ఇతఁడు కణ్వశాఖీయుఁడు. అందువలన ''ఋగ్వేదియో, శుక్ణయజుర్వేదియో" కాపలెసు. ఈతఁడు "కూడలిగె రామాజీపండితు"ని పెద్దకూతురు "లక్ష్మీబాయి "ని పెండ్లి యాడెనట. ఏలూరు పరగణాకు నుబేదారుగనుండినట్లు '' ఖిత్తరియల్లిసీమ ''లో అనేక దేవాలయములను కట్టంచి. అనేక దానభర్మముల వొనంగి, మిరాస్చార్లను పృత్తుల (యానాముల) నొనంగియుండిరి. ఈ శాసనముపలన ముఖ్యముగా తెలిన విపయము లేవియనిన? పూర్వము '' కౌల్లేటి'' నరస్సుకు ''చేపవుడ్కరిణి'' యని పేరు డెడిదట. అందొకప్పడు కృష్ణాగోచావరి నదులు నంగ మించుచుండొడిపట. ఆనగా యిప్పటికి రేండువేల యేంత్లకు పూర్వము యివ్పడు (పవహించుచున్నట్లు) (పవ హించుచుండుటలేదని తేలుచున్నది. ఇది యపూర్వ వృత్తాంతము. కృష్టాగోదావరులు సంగమించిన కాలమున నేపల్లపు[పదేశమో ''కొల్లేర "య్యాను. మరియు పూర్వము ''గుడివాడ'' విదర్భచేశముసకు (పధాసపట్టణమనికూడ యీ శాననమువలన తెలియుచున్నది. అందిట్లున్నది.

- 1. శ్రీ వెంకటపతి
- 2. ರಾಜಾವಿಜಯಾಭವ
- 3. న్వస్త్రేశ్రీ జయాభ్యుదరు శాలివా
- 4. హనశకవష౯ంబులు ౧౫౫ం ఆగు
- 5. నేటి తత్ప్రవర్ణమాన విభవనం
- 6. పత్పర బ్యేష్ట్ల శు ౫ శుక్రవారమున
- 7. యా శుభదివనమందు။ శ్రీమదా
- 8. [ತೆಯಗ್| ತಾರ್ಮಾಲಂಗ್ ಜಿಮಂ
- 9. త్రిశేఖరః। నప్తారామాజీనత్ప్ తో
- 10. గోపుజీపతనందనః ၊ బన్దాయా
- 11. గభకానంభూతః కాణ్వశాఖాప్ర
- 12. వత౯కః : విష్ణుభ\_క్రితః శ్రీమాన్మ
- 13. ధ్వాచార్యమతో త్రమః : కూడలైపం
- 14. శజ్ఞశేహ్లామాజీ పండితాగ్రబ లక్ష్మాంబా
- 15. మనోహరః၊ ఖండేరాయ
- 16. (పతాపవాన్ ॥ పద్యాలు ॥ ధరణిం బొ
- 17. గడొంద్దియేలూరి దండపా

- 18. టికింద్దిఖిత్తకరుత్లిలో సం
- 19. ద్దమైన కెంకలూరను పేరికెంకర్యపురిని

35. స్టానమువారిన్ స్థానాచార్యుల శ్రీ

36. వైఘానసులను నిల్పెస్వామి కైంకర్యాధ౯ము

37. యామాన్యులకెల్ల గృహారామకె

38. (తంబ్బు లేప౯రచి తగని

39. లెస్ట్ వామన ముద్రలు

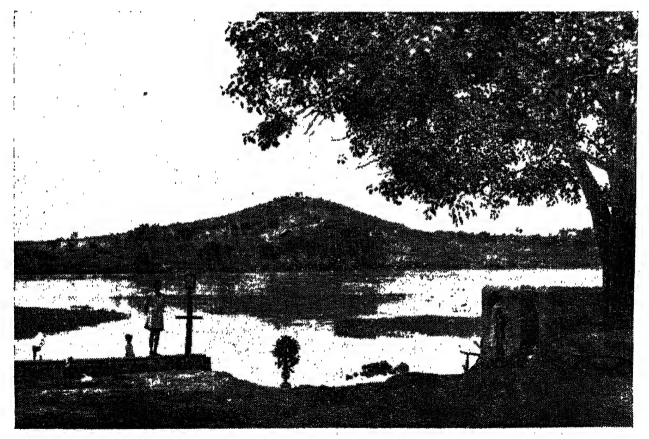
40. వెలయంగ్గామాన్య జేత్రముల

41. కుంగరకుంభ్నాదులు ॥ ೬ ॥

అని యిట్లు శాసనదాత వంశవృక్షమును, యేతని యువ్యోగ వివరమును కైకలూరను యితను కట్టించిన చేవాలయ ములు అర్చకాది కైంకర్యవరులకిచ్చిన (విత్తులు (పృత్తి మాన్యములు) యొక్షక్క 36 పంక్తులును 2 వైపు 39 పంక్తులును 3-ప వైపు 51 పంక్తులును చౌక్కించెను. ఇంక ఫలకమునకు నాల్లపవైపున యిట్లు చౌక్కించఁబడి యున్నది.

'' జె(తమాహాత్మ్యం శ్రీమచంతవే౯దికె [తన్యవాయువ్యభాగె కలినాశనపుర స్యాత్ర దిగ్భాగే శ్రీకాకుళ్షేత్రన్య ఈాన్యలాగె విదర్భానగరన్య ఫూచ్లెనిగ్భాగే శ్రీశోభనాచలన్య అగ్నేయంభాగె హేలావతిపు రన్యచక్యి దిగ్భాగె శ్రీకోకొక్కం డాచలన్య నైఋత్యఖాగె ఆకాశ నగరన్య పశ్చిమదిగ్బాగే శ్రీకృష్ణా గోదావరి నంగమ దేవపుష్కరియితంటె కైంకర్యనగరె నంచానీతో శ్రీ వెంకటేశో విజయంతె 1 దేవపుష్కరిమిత్రే కైంకర్యపుర వాస్నం శ్రీ వెంకటేశో విజయంతెస్తున్న ఇక్స్వవిద్యతే!! మంగళము మహాశ్రీ శ్రీలంతేయును.

దీనికి కిందవైపు 5 పలకగా చౌక్కించి దానిపై దురికొన్ని దానములను, ఫలకృతులను 30 పంక్తులలో చౌక్కించిరి. ఇందు చాలా తప్పలున్నను యథాతదముగా (పకటించితిని. పైశాననమున, వైకలూరుకు ఆష్టదిక్కుల సరిహాద్దులు చౌప్ప బడి యున్నవి. అందుపేరొక్కెన్న ''కలినాశనపుర'' మనగా నోదియో తెలియుట లేదు. బహుశః ''కలిదిండి"యేమో ?



నృస్ధింపా సౌగరము

విదర్భనగరమన గుడివాడ, శోభనాచలమునకు ఆక్రి పల్లియని యర్థము. హేలావతి పురమనగా యేలూరు. ఆ కాశనగరమునకు ఆకువీడ"ని శ్రీ కృష్ణారావుపంతులుగారే నిర్ణయించిరి. "దేపవుష్కరియి" యనగా "కొల్లేరు నరన్సు"). దీనితీరముస కైంకర్యవురము కలదని పర్టింపం బసినది. కనుక విదర్భదేశమన వెల్లనాడైన, గుడివాడ సీమయని తేలినది.

### కే తపాలకుడు - పన్నిద్దరాళ్వార్లు

ఈ కేత్రమునకు పాలకుఁడు మల్లేశ్వఁరుడు. ఈవేవుఁడీ కొండపైననే నెలకొనియుండెను. పన్నిద్దరాళ్వార్ల నన్నిధు లన్నియు వేత్వేరుగా ఆలయావరణములో ప్రత్యేకాల యములుకట్టింపఁబడి ప్రతిష్టింపఁబడియున్నవి. ఇట్లు ప్రత్యేకనన్నిధు లేర్పాటు చేయుట యా కేత్రమున విలక్షణమైన విషయము. ఆళ్వార్లకు నియమిత జయంతులు పగలుపత్తు రాత్రి పత్తు యుత్సవములు జరుగును.

#### మంటపములు - మహాశయులు

ఈ ఆలయమునకు కూడ తిరుపతిలోవలె ''అనంద నిలయ విమానమ "నేపేరు. దీనిని దాని పోలికతోనే కట్టించిరి. ఈ విమానమును మైలవరపు జమీందారులు కట్టించిరి. ఆలయమునకు ప్రాగ్భాగమున అయిదు అంతస్థుల నుందర విమాన గోపురమును మిగిలిన మూడు దిశలయందు మూడు మూడు అంతస్థులుగల మూడు చిన్న గోపురములను విశాలోన్నోతములైన కుడ్యములను, కోండమీదికి యేబది అయిదు సోపానములను, తిరుమలగిరి ్రకింద పదహారు అంకణముల పెద్ద కల్యాణమంటపమును, నూజివీటి నంస్థానా ధీశులైన '' ధర్మ " బిదుదాంకితులగు అప్పారాయణింగారు కట్టించిరి. ఈ కళ్యాణమంటపము నకు దఓణముగా ''విలాన" మంటపమొకటి కలదు. స్వామి గ్రామాత్సవముల కరుగునప్పడెల్ల యా విలాన మంటపమున విశాంతి తీసికొని విశేషపూజులు గొను చుందురు. ఆలయమునకు వంశపరంపరా ధర్మకర్హలును మైలవరపు |పభువులైన |శీ రాజా నూరానేని పార్థసారధి రావు బహద్దర్ జమీందారుగారు (శీరాజా నరనింహారావు ఖహద్దర్ జమీందారుగారును ఆవరణములో నాలుగు మూలలను నాలుగు వారోత్సవమంటపములను కట్టించిరి.

### నిత్యోత్సవములు - విశేషాత్సవములు

స్వామివారి కోవెలకు యెదురుగా నన్నిధిపీధిలో రధశాల కలదు. దీనికి వెనుక ఆర్చకస్వాములైన (శీమాన్ పెద్దింటి మెంకట శేమాచార్యులు వారొక మంటపమును కట్టించిరి. ఈ మండవమున నంపత్సరాదికి స్వామిని పెంచేపు చేసి ప్రామాత్ర శ్రవణమును జరిగింతురు. అందువలన దీనికి

నంచత్సరాదిమంటపమని పేరు. (శీరామనవమికి (శీరామ కల్వాణము జరుగును. వైశాఖమానములో నృస్తింహ జయంత్రియు వైశాఖ శుద్ద యేకాదశి (పభృతి పౌర్వమ పర్యంతము న్వయంప్యక్ష మూర్తికి కల్యాణోత్సవమును ్రావణమానములో (శీ కృష్ణజన్మాప్టమి డోలారోహణోత్సవము జరుగును. ఆశ్వీయుజమానమున దనరాకు నవరాత్త్వవ ములును, సృసింహసాగర సమీపముననున్న శమీమంటప మున పారువేటోత్సపమును జరుగును. ఈ ఆశ్వీయుజ మానములోనే తిరుమల నుంచి వేంచేసిన వెంకటేశ్వరులకు అలివేలు మంగతాయార్లతో (బహ్మూత్సపమును కా\_ర్తిక మానమున ఓరాబ్ది ద్వాదశికి "నృసింహసాగరము"లో తెప్పాత్సవమును శ్రీరాబ్ధిమంటపములో స్వామికి పెంచేపు ఆస్థానొత్సవమును జరుగును. ఈ కిరాద్దిమంటపమును అర్బకస్వాములలో నొకరైన (శిమాన్ పెద్దింటి సృస్ధియా చార్యులవారు కట్టించిరి. ధనుర్మాసోత్సవములు నెల దినములు స్వామివారికి గామోత్సవములు జరుగును. స్వామికి '' పనరు కోనేరు '' తీరమునయున్న ధనుర్మాన మంటపమున వేంచేపు చేసి రాజలాంచనములను జరుపు చుందురు. నిత్యము సాయంతనము 4 గంటల నుండి 5 గంటల వరకు స్వామిని ఉత్తరమంటపమున పేంచేపు చేసి, తూర్యనాదములు, ప్పుదంగగానములతో ఆస్థానొత్సప మును జరుపుదురు. దీనినే క్రపభుత్వోత్సవమందురు. క్రపతి శుక్రవారము ఉభయతాయార్లకు కొవెల యుత్సవములు జరుగును. అమ్మవార్లను సైరుతి కోణమందున్న మంటపములో పెంచేపు చేయుదురు. ప్రతి శనివారము స్వామివారికి కోవెలయుత్సవము జరుగును. అప్పడు ఆగ్నేయదిశయందున్న మంటపమునకు స్వామి విచ్చేయు దురు. ఇవి వారోత్సవములు, ఉభయ యేకాదశులు, శ్రవణ నక్షతము, పునర్వను నక్షతములందు పక్షత్సవములు జరుగును. ఈ యుత్సవములకు స్వామివార్లను వాయవ్య మూల మంటపములో వేంచేపు చేయుదురు. (పతి పౌర్ణమి မေသာဘန္တယ္ လ၀ုန္သည္ဆရသာၿဝင္မာလ ေနနာလ္စ္က သာာၿ మంటపములో వేంచేపు చేయుదురు. ముక్కోటి యేకాదశికి ఉత్తరద్వార దర్శనోత్సవమును, యీ దినము మొదలు 10 రోజులు అధ్యయనోత్సములును, ''భోగి" రోజుస భోగికళ్యాణమును, మకరసంక్రాంతికి గ్రామములో యూరే గెంపును కనుమపండుగ రోజున ''గెరి [పదఓిణము ''ను గిర్మిపదఓణ నందర్భమున ''దొరసాని పాడు ''లో నున్న మంటపములో వేంచేపుచేసి ఆస్థానోత్సవ మును, శ్రీరామ కళ్యాణమును చేయుట ఆచారముగా జరుగుచున్నది. ఈ మంటపమును "పూరి" వాన్ వృతైన శ్రీమతి శిరిపురపు కందాళ రంగనాయకమ్మగారు

కట్టించియుండిరి. కొండమైన తూర్పున కేశఖండన మంట పముసు పశ్చిమమున పాఠశాలయు రామానుజుకూటమును ఈశాన్యముస యాగశాలయు, పర్వతపాదమున వాహసశాల యు, నన్నిధివీధిలో రథశాలయును కలవు.

#### బవాహిరి - వాహనములు

స్వామికి మమారు లక్షరూప్యములు విలువగల వ్యజి కవచమును తెరు ఆభరణములును కలపు. వెండి గరుడ వాహనము, వెండి శేషవాహనమును శ్రీమతి రాణి వెంకట చిన్నయ్యమ్మారావు బహద్దర్ దొరసానిగారు చేయించిరి. వీరు విలువగల బంగారు ఆభరణములను స్వామికి నమ ర్పించిరి. ఇంకను స్వామివారికి గజాశ్వాందోళికాది అనేక దారు వాహనములును, చక్కని టేకు కూర్పురధమున్ను కలపు.

### సుదర్శన క్షేతము - చిత్క కాదర్శనము

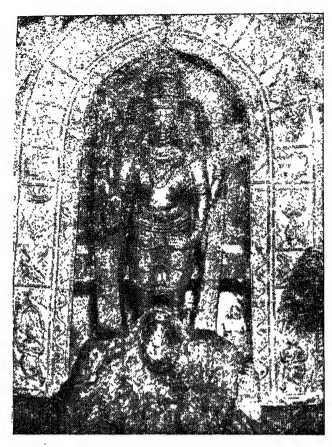
ఈ కె. త్రమున ప్రత్యక్షముగ రెండు నిదర్శనములు కన్పించుచున్నవి. ఈ ద్వారకా తిరుపతియందుగాని యా శేషాద్రియందుగాని దొరుకు ప్రతి రాతియందును సాలిగా మములవలె సుదర్శనముద్ర కాన్పించును. అందువలన దీనికి సుచర్శనకె. తమనికూడ పేరు. ఏకే. తముసలేని గొప్ప విశేషము యాకేత్రమం దింకొకటి కలదు. నిత్యము రాత్రి సమయమున స్వామీవారి గోపురమునకు యొదురుగా రెండు ఫర్లాంగుల దూరములో నుంచుని ఆలయమువైపుకు చూచి నచో గోపురమునుండి చిన్న సక్షతమువలె మెఱయుచు దివ్య తేజన్సు కన్పించుచుండును. గోపురముయొక్కతలుపులు మూనియున్నను ఆకనము మేఘములచే కప్పం బడి యున్నను ఆ దివ్య తేజన్సు యొల్లప్పడు కన్పించు చునే యుండును. ఇంకొక విశేషమేమన దాపుకు చిన్న దీపమువలె కాన్పించును కాని దూరమునకు వెళ్ళినకొలది తేజన్సు పెద్దదై విద్యుద్ధీపమువలె వెలుగొందుచుండును. ఇది ప్రత్యక్ష నిదర్శనము. ప్రాజ్ఞులు దీనినే ''చిత్కళ'' యుందును. ఇట్టి తేజోదర్శనము ప్రత్యక్షముగ యేకేత్ర మందును గాసము. కాని నేటి విమర్శకులు కొందరు యూ పర్వతముపై నౌక ''జీవమణి'' యుండనోపునని యూహించుచున్నారు.

## పురాణములు **ုုံဆပ္ခနည်း**မာ

ఈ కే[తమాహాత్మ్యము [బహ్మపురాణస్థమై యున్నది. దీనిలో నాలుగు ఆధ్యాయములు మైలవరం (పభువులైన శ్రీరాజానూరానేని వెంకట పురుషోత్తమ జగన్నాధ గోపాల



పనరుకోనే**రు**నుండి పర్వతదృశ్యము



#### (భు ప మూ ర్తి

రావు బహద్దర్వారి నంస్థాన విద్వాంసులైన తిరుమలైనల్లాన్ చ్రకవర్తుల తిరువెంకటాచార్యులచే 1913 సంవత్సరములో ప్రకటింపబడినది. ఇటీవల కవిసార్వభౌమ కళ్యాపవీణ మహామహూపాధ్యాయ శ్రీపాద కృష్ణమూ ర్తిశాస్త్రిగారు యీ షేతమాహాత్మ్యమును ప్రబంధముగా రచించి ప్రకటించిరి.

స్థలధ్యానము - సుబ్రభాతము క్లో11 శ్రీమద్యా వ్లోగరావహింద్రనిలయస్యస్తాంద్రు యం

శ్రీమద్ద్వారకమౌని పూజితవిభుం శ్రీవేంకటేశం[పథుం గోవిందంనతచేతనాఘహరణం త్రైవిధ్యతాపాపహం పందేళక్త వర్మవదంస్మీతముఖం శ్రీవెంకటేశంనదా ॥ శ్లో॥ శేషాదౌ భోగిగేహె వినతమునిశిరన్య స్త్రపాదాజ్ఞయుగృం భక్తైక[తాణందిక్రకలకలుపహరం నంయుతంచా2

శృత్వా గోవిందవర్హా వికలమతి రభూద్ద్రైపదీ భాషతాన్యో భక్తాభిష్ట (పదంతం తిరుమలరమణం వెంకటేశంభజే హం॥

స్ముపభాత శ్లోకములలో కొన్నింటిని మ్మాతమే మ్రక టింతును. ఇవియు "వెంకటేశన్ముపభాతము"న కేమాత్ర మును తీసిపావు.

### ను ప్రభాత శ్లోకములు

జయజయ ను[పభాత మరవించ విలోచనతే జయజయ ద్వారకా(ది శిఖరోజ్ఞ్వల దీపహరే జయబయ భావ్యకారే కృతమంగళ భాక్షనిధె జయజయ చేవదేవ విసతాభి సంచయశః ။ O శ్రీద్వారక‱తి భృదిశ హరేమురార శ్రీమన్ననంత నిలయాధిప నర్వశేషన్ 1 మాంపాద్నుందరతనో జలజాతనే[త] శ్రీద్వారకాచలపతో తవసు[పభాతమ్ ॥ తాాం తుంబురో உఛమధు నాశ్రహణామృతేస వీణారమేణ |పతిబోధయితుం|పప్ప త్మణి తంతారయైనమధునామృత వీక్షమోస శ్రీద్వారకాచలపతే తవస్సు పభాతమ్ ॥ 3 తాయుకరంచ పరమంపురుషం పురాణం శాస్త్రారమప్య యమనాది మస్స్తరూపం చేదాజగుః పరమకారుణికం పుమాంనం శ్రీద్వారకాచలపతే తపస్సు పథాతమ్ 🛭 త్వద్దివ్యధామ పరమం [పపద ై [పాబ్లాః పూతంచ రమ్యపకుళాభరణాభిరామం వైఖానసాది చరయోగి నిషేవితంచ [శిద్వారకా చలపతే తపను[పభాతమ్ ॥ జాతన్వదీయ పదశీతల పూతదేశే సంపర్ధితశ్చ భవతః కరుణాకటా ైః త్వామేపనః కులధనం శరణం (పపద్వె ုశీద్వారకాచలపతోతవను (పభాతమ్ ॥ వేధాన్త్వ దీయమహిమోజ్వల పావనాని [పాంచీహాగాయతి వచాంసముఖైశ్చతుర్పి ః ఉత్తిష్టచేపరమయా పరిపాహాస్వామ్స్ శ్రీద్వారకాచలపతే తకును (పభాతమ్ ॥ ఇం[దానిలా స్త్రక నిరుత్యపయోధిరాజై: నిత్యం నమీరణ ధనాధిప శర్వముఖైగ్లు సంేసిక్యమానచరణాయులు దివ్వదామన్ శ్రీద్వారకాచలపతే తవను (పభాతమ్ ။ మం[తార్ధ ముద్దిరతిలేమమనాధపక్షణ పాదౌద్వయన్న పరమార్థ ముదాహరంతె శ్లోకార్డమ్ళ వివృణ్తి తవైవహన్య శ్రీద్వారకాచలపతో తవను (పఖాతమ్ ॥ యతొ}్తతుకంతప గటేం|ద విపద్విమోచే యాచత్వరా దృపచజా పరిపాలనోవా త్యదూపయాచత్వర యాభవసింధుమగ్నం మాంతారయేహ ఫణిశైల పతేతవను(పభాతం॥ 00 [పాతన్ను నిశ్చలమతిః ఫణిశైలబంధో! యోవాపతోచనుదినం యదిను(పఖాతం తస్నైవిహంగగమనః కమలానహయా నారాయణ: పరగతిం నులభాం|పసూతె॥

# ఉత్సవ కార్యక్రమము - కొన్ని సూచనలు

పండత పార్థసారధి భట్టాచార్య

కాలోత్సవము, శ్రడ్డోత్సవము, నిమిత్తోత్సవము అని ఉత్సవములు మూడు విధములుగ సంహతలందు చెప్ప బడినవనియు వాని లక్షణము వెనుకటి వ్యాసములందు విస్తారముగ చెప్పబడియున్నది. అందులో కాలోత్సవము అనునది (పతినంవత్సరము ఒక నియమిత కాలమందు తప్పక జరిగితీరపలసినట్లును ఏకారణముచేతగాని ఆ నియమితకాలమునందాయుత్సవము జరుగక నిలచి పోయినయొడల పరిహారమునకై ఉక్కపాయశ్చిత్తము చేసియే ఆ యుత్సవమును మానక మరియొకప్పడు జరిపి తీరవలయుననియుకూడ చెప్పబడినది. ఈ కాలోత్సవమునే కొన్ని [పాంత్యములందు [బహ్మూత్సవమని యనుటకలదు. కొన్ని [పదేశములలో కల్యాణోత్సవమని యందురు. [పాయిక ముగ (బహ్మాత్స్త్రవ వ్యవహారముగల చోట్లలో ఈ యుత్స వము తొమ్మిది దినముల కాలము జరుగుటయోగాక ఈ యుత్సవ కాలము దిసములలో శ్రీ స్వామివార్లకు కల్యా ణాము (వివాహము) జరిగెడి చాడుకలేదు. కల్యాణోత్సవ మను పేరుతో జరుపబడే చోటులందు తొమ్మిది ధినముల ఉత్పవము జరిగెడి స్థలములు మన నర్కారుల ప్రాంత్య ములలో యెక్కువగా లేవు. ఈ యుత్సవము కల్యాణోత్సవ మను పేరుతో ఐదు దినములు జరుపబడి నాల్గవదినమున శ్రీ స్వామిచార్లకు అమ్మచార్లకు వివాహ సంస్కారముకూడ జరుపబడుచున్నది. ఈ విధానము శివాలయములలోను విష్ణ్వాలయములలోనుకూడ ఏక రీతిగ అనుష్టింపబడుచు వచ్చుచున్నది.

ఉత్సవదినములు తొమ్మిది లేక ఐదు లేక మూడు దినములలో జరుగవలసిన కార్యక్రమము శాస్త్రములందు విశదముగా ఉపదేశింపబడి ఆ యువదేశము ననుసరించి పెద్దల ఆనుష్టానములో వచ్చుచుండెడి క్రమమీదిగువు రీతిని కనుబడుచున్నది.

చ్రకవారి, చక్రతీర్థము, లేక అవభృథము - ఉత్సవపు అఖరు రోజుకు ఒక నక్షతమును నిర్ణ యించుకుని అంతకు పూర్వపు తొమ్మిదవ దినమో ఐదవ దినమో మూడవ దినమో ధ్వజారోహణము చేయఒడును. నక్షతమువలె ఒకప్పడు పొర్ణమిదాటిన పాడ్యమినాడు అవభృథమును నిర్ణయించు కుని అంతకు ముందు ఐదవ దినమున ధ్వజానోహణము చేయుటయుకలదు. దీనిని గురించిన నిర్ణయవివరములను లోగడ వ్యానములలో విస్తరించి బాసియుంటిని. ధ్వజా రోహణమునకు ముందునాటి రాతి అంకురార్పణము ఆను

కార్యమును చేసి ఉత్సవారంభమును చేయవలయును. అంకురార్పణ దినమునగాని ఆంతకు ముందుటి సన్సిహిత దినమునందేనాడుగాని దేవాలయములోని గర్భగృహము అంతరాలెకము ఆదిగా గల స్థలములందు పరిష్కారముగ శుద్ధి (తిరుమంజనము) చేయవలయును. ఇది దేవాలయ ములో లోనికి పోఫుటకు ఆహు౯లగు ఆర్చకులు పరి చారకులచేతనే చేయబడవలయును. అట్లే ఆలయపు బహిః [పదేశమంతయును |పాకారములు మండపములు మొదలగు వానికి సున్నము కొట్టుట యె(రమన్సుతో పట్టీలు వేయుట పందిళ్లు పాకలు చాందినీలు దీపాలంకారములు చేయబడవలయును. అంకురార్పణ ముహూర్తమునకు ఆలయము నర్వాలంకారశోభితమై నమ\_స్త నంభారములు సిద్ధపరుపలడవలయును. వాద్యవాదక నర్హక గాయ కాదులు వేదాధ్యయనపరులు వాహసము మోయువారలు నమారాధననంభారములు అన్నియు నిద్దపరుపుబడ వలయును.

అంకురార్పణమునాడు సాయం(తము సాయంకాలమున భగవానుని దివ్యాలంకారములచే యులంకరించి ఆస్థాన మున వేంచేపించి విశేషార్చనము నారంభించి పూర్తియైన వెనుక పుణ్యాహము మృత్సం(గహణము ఆంకురార్పణము లకు కావలస్థన సంభారములను సిద్ధపరచికొని మంగళ వాద్యములతో నుముహూర్తమున యజమానుడాదిగా గల ామపెత్తనదారులు ఆర్చకులాదిగాను గల కైంకర్యపరు లను పురస్కరించికొని యాజ్ఞికులు (ఆచార్యుడు) ఉత్సవ మహానంకల్పమును చేయవలయును. తరువాత భగవత్స్పా ర్జనము విష్వక్సేనారాధనము పుణ్యాహము ఆచార్యవర ణము చేసి అంకురార్పణమునకుపయోగించెడి మృత్తికను సంగ్రహించుటకై 18 విష్వక్సేనులవారిని చక్రములో వేంచేపించి గ్రామ్మపదకిణముగా ఆలయమునకీశాన్య (పదేశమందొక వల్మీకము (చదలపుట్ట) వద్దకు వెళ్లి ఆక్కడ న్లలశుద్ది గావించి భూదేవినారాధించి ఆచ్చటి మృత్తికను పాత్రలలో యొత్తి (పదక్షిణవశముగా యాగశాలకు తెచ్చి భ దపరచి య ధో క్రము గ అంకురార్పణపద దేవతా పూజనము నవధాన్యములతో అంకురార్పణము చేసి ఆ నాటి కృత్యమును ముగించవచ్చును. మృత్తున్న తెచ్చుటకు ్రపాలుమాలిన వారలు ముందుగానే మృత్తికను నం(గహించి యుంచి అంకురార్భణ సమయమున లోగడ సంగ్రగహించిన మృత్తిక నొక పాత్రయందాస్థానమునకు తెచ్చి ఆ మృత్తిక

యుంచిన పాత్రముననే పుట్టపడ్డ చేయదగిన మంత్ర సంస్కారములను పూర్తిచేసి కొనుటయు కలదు. మరియు ఓనముల సంఖ్యను పెంచుఓ కిచ్చలేని వారలు అంకుర్పాణ కార్యమును ద్వజారోహణమునకు పూర్వ రాత్రియందు కాక ధ్వజారోహణమునకు పూర్వ కృత్యముగ ఒకేదినమున ముందు అంకురార్పణము తరువాత ధ్వజారోహణము చేయుటకలదు.

ధ్వజారోహణము రాత్రికాలమునందు గాక ప్రాతఃకాల మందు చేయుటను సాయంకాలమందు చేయుటనుకూడ ఆచరణమునందు పెద్దలు అనుషించుచు వచ్చుచున్నారు. రాత్రియందు చేయక ప్రాతఃకాలమందుగాని సాయంకాల మందుగాని ధ్వజారోహణము చేసెడి నందర్భములో (అంకురార్పణ మనునది రాత్రియందే చేయవలసిన వైదిక కార్య మగుటచే) అంకురార్పణమును అంతకు పూర్వదినపు రాత్రియందే చేయుట అవనరము. అట్లు చేయుటకు ప్రాలుమాలిన వారు ఉదయకాలమందో సాయంకాలమందో ధ్వజారోహణమునకు ముందుగానే నద్యోంకురముచేసి ఉత్సవారంభము చేయుటయు కలదు.

తరువాత యాగశాలలో అగ్సిని సాధనముచేసి ధ్వజ పటమును (పతిష్టించి భగవన్నివేదనము గావించి తీర్థ ్రపసాద వినియోగముచేసి ఆ రాత్రి కై 0కర్యమును ముగించ వలయును. మరునాడు ఉదయము కైంకర్యపరులు నిత్యానుప్తానము చేసికొని దేవాలయమునకు వచ్చి భగవాను నకు సుబ్రాతము చెప్పి మేల్కొలిపి నిత్యారాధనము నివేదనాంతముగ పూర్తి జేసికొని భగవానుని నేదియైన నౌక వాహనము (చలవచ్(పము-తిరుచ్చి)యందు దేవీసహితముగ పేంచేపు చేసుకొని అనంత గరుడ విష్వక్సేనాది ధ్వజ పటములతోనహ నవనంధి దేవతలనాహ్వానము చేసి బలి ప్రవానముతో ఆలయ్మపదఓణము చేసి ధ్వజ సంభమువద్దకు భగవానుని వేంచేపించుకుని భేరీపూజ తాడనము మొదలగు మం తకలాపము నారంభించి ధ్వజపూజనము చేసి ధ్వజా రోహణము చేయవలయును. ధ్వజారోహణమునకు ఒక నుముహూర్తమును ముందుగానే నిర్ణయించి భక్తుల కందరకును ఆ సుముహూర్త నమయము తెలియుట కను కూలమగు రీతెని (పచురపరచి ఆశుభముహూర్తముననే థ్వజారోహణము చేయవలయును. ఈ నుముహూ రమున నేడైన లోపమున్నయొడల ఆ యుత్సవము ఏదియో యొక కౌరతను పొందనచ్చును. ధ్వజ స్త్రంభమునుగాని ధ్వజ శలమునందలి గరుత్మంతునిగాని సేవించుల మహవుణ్య మనియు అప్పట్టి గరుడ క్రవసావమును జుజిలచడి స్ట తురుమలకు నత్సంతానము లభించుననీయూ మాత్ర పత్త హీళాచాది తాథలు కలవారల కాజాథలు శమయంచుననియు కాస్త్రములందు చెప్పబడుచున్నది. ఈ న్రదవకాశముక్తిన్మంప త్సరమున కొకసారిమాత్రమే ఆ గామవాసులకు లభించెడి ఆపూర్వలాభము. ఈ సమయమును యేమరక భక్తు లాదరముతో నన్సిహ్తులై సేవించవలయును.

ఈ యుత్సవదినములలో ఆ గ్రామవానులు యొట్టి ఆపనరపు కార్యములున్నను ఇతర గ్రామములకు వెళ్ల కూడదు. ఏ కారణముచేతనైనను నిర్బంధముకలిగి బైట గ్రామములకు వెళ్లవలసివచ్చినను తిరిగి ఆ దినమేగాని లేక చక్రస్నానమునాటికైనను తప్పక న్వస్థానమునకు పచ్చి చేరితీరపలయును. ధ్య జా రో హణ ము నాడు గ్రామమున హాజరు పుండినవారు తప్పక చిపరిదినమున గ్రామములో ఉండితీరపలయుననియు చెప్పడురు. గ్రామవాడులు తమ యిండ్లయిందు ఇతర శుభకార్యము లను చేయరాడు. దీని యభి[పాయము గ్రామస్థులంవరుడు ఉత్సవదినములలోనైనను తప్పక నిరంతరముగ సాయం పాతఃకాలములందు భగవత్సేవను చేయవలయుననుటయే కాదగును. (పతినిత్యముకూడ అట్టి నడవడిక నలపరచు కొనుటకై ఆలయము లుద్దేశింపబడినవడుట మరువరాదు.

ఆదిత్యన్య గతాాగతైరహరహః నంక్రియంతో జీవితం వ్యాపారై: బహుకార్యభార గురుభిః కాలోఽప సజ్ఞాయంతే

దృష్ట్వా జన్మ జరావిపత్తిమరమై: అాసశ్చనొత్పద్యతే పిత్వా మోహమయాల(పమావ మదిరామున్మత్త భూతం జగత్

ఆని భర్తృహరి చెప్పినట్లు సంసార వ్యాప్త్యన్మాదమునకు భగవత్సేవాలాభ మొక ఉత్తమ పరిహారము కాగలదనుట |పత్యక సాక్యము.

దేవాలయములకు వచ్చెడి ఆదాయమును ఆలయముల కేర్పరుపబడిన ఉద్దేశ్యమునకు న్యకమముగా విధియోగము చేయవలన్న నిర్ణయనమన్య మిక్కలెక్ట్రిస్టైనది. దేవాలయ పరిపాలకులు ఆయా సంవత్సరపు జమాఖర్చుల పద్ధతులను (బడ్జెటులను) శాంక్షనుచేయు సందర్భములో అనునరించౌడి విధానము యొక్కువ నంస్కరింపబడవలని యున్నది. నిన్నటి దినమునందలి పనులను నేడు తగ్గి పాకుండ నేడు రేపు ఆ పనులను అట్లే చేయుట యనునది చట్టముయొక్క భాషలో (custom and usage) ఆన యున్నది. నిన్నటి ఆదాయము కంటె నేటి ఆదాయము యొక్కువ ఆయిసయొడల యొక్కువ వచ్చెడి ఆదాయము నిన్న చేసిన పనులను నిన్నటి ఖర్చుమా[తమే కాకుండా యొక్కువ ఖర్చుతో నెరవేర్చవచ్చునని దీని కర్ణము చెప్ప వచ్చును. 8 త్త పనులను మాత్రము చేయుటను నీరాక రిరచివచ్చును. ఒక ఉత్సవమును గురించిమాత్ర మిక్క్ డ |ప్రకంసించుదము. నిరుటి సంవత్సరపు ఆదాయముకంటె

ఈ సంవత్సరపు ఆదాయము యొక్కువగా వచ్చినది. దృష్టాంతముకు నిరుడు 10,000 పదివేల రూపాయిల ఆచాయము రాగా ఈ సంవత్సరము ధర్మపతులు పెరుగుట మూలముగా పదిహేనువేలు ఆదాయము వచ్చినచని ఆను కొందము. నిరుడు కల్యాణోత్సవములకు వెయ్యి တာဆဲတာက အဝန္သည် အခါ ေန လေသမျာလညာ အခါဆီလ వందలు శాంక్షను కోరవచ్చును. ఇది బడ్జెటునందలి సంఖ్య. దీనికిమించి ఈ పదివందలకుగాని పదిహేసువందలకుగాని ఆవాంతరవ్యయ స్వరూపమునకు వ్యవస్థలేదు. ఆది కార్య కర్త ఇచ్చాఫీసము. ఖర్చుల స్వరూపనిర్ణయమునకై క్రతి సంవత్సరము యొండొమెంట్స్పు అధికారులు 'దిట్టము' అను నొక వ్యవస్థను కోరుట ఆచారమందు (కొంత కాలము నుండి) పచ్చుచున్నది. ఈ దిట్టము శబ్దార్థముగాని దాని నిర్ణయముగాని యొంతపరకు ఆమలులోనికి తేబడినదను విషయము నాకు నందేహాన్పదముగ నున్నది. 'దిట్టము' శబ్దముసు నిర్వచించుటకు ఇతర రాష్ట్రములందలి ఆలయ ముల ఆసుభవమును మన ఆలయనిర్వాహకులకు ప్రభు త్వము శిక్షణము నిచ్చుట ఆత్యవసరము. దిట్టము ఆని యనుకొని నిర్ణయించిన ఆంశములైనను అనుష్ఠానములో **ဂ**ုံ့နေသညာက **သ**ည်းသည် ဘာ တာ**လာ** ဂုံဝနညာကာဖ ကိုသ నించదగియున్నది.

టెనెన్సీ ఆక్టు మొదలగు ఆవాంతరములలో భూనం స్కరణములు మొదలగు చట్టముల క్రింద దేవాలయపు ఆదాయములు రేపు యేస్థితికి రాగలవనే యంశము చాల కలపరమునే కలుగ చేయుచున్నది. ఇకమీదనైనను భవిష్యతార్ధల దుస్థృతిని మనసున చింతించినప్పడు కొంత మూలధనమును నిలవచేయుట క్రపతి దేవాలయము నకును అవనరమైయున్నది. ఈ విషయమున ఆక్టు జాగ రూకమైయున్నను ఆ నిబంధనము యొంతవరకు అను నరింపబడుచున్నదనుట సంశయితమైనది.

నిజముగ దేవాలయములకు ఆదాయము వచ్చినకొలది అంతకంతగ దానిని ఖర్చు పరపవలసిన న్యాయముకూడ లేకపోలేదు. అది మిగులుటయనునదికూడ అనంభవము. అట్లుమిగిలించగలిగిన దేవాలయములు మన ఆంధ్ర దేశమున లెక్కకులోబడి యుండవచ్చును. ఆరాధనము నిత్యకైంకర్యములు జరుగగా మిగిలిన ద్రవ్యమును సద్వినియోగము చేయుటకు న్యాయ్యమైన మార్గములు కలవు. అందులో ప్రప్రభమమున ఆలయకట్టడములను బాగుచేయుట- అనగా పడిపోకుండా గట్టిపరచి తరువాత అకష్యకములుగచేయుట, ఆలంకరించుట. రెండపది గ్రామస్థులు ఆలయములో దేవుని దర్శించుటకు దినమున కొకవేళయైనను వచ్చుటను స్టాత్సహించుటకు తగినరీతిన ఆర్చనాపద్ధతిని వృద్ధిపరచి తీర్హ ప్రసాదములకు పలయు

యేర్పాటులనుచేయుట. మేళతాళములు పజెత్సవములు వారోత్సవములు మాసోత్సవములు చేయుట, వురాణ కాలకేపము భజనకాలకేపములను ఆలయావరణములో జరి పించుట. పుష్పములు తుళసి మొదలగు వాట్లతో తోటలను పెంచుట. సంవత్సరోత్సవములను చేయుట. మండప ములను కట్టించుట. ఆలయావరణములను కనవు ముళ్ల పొదలు రాళ్లులేకుండగ చక్కచేయుట. వాహనములను చేయుట వాహనమండపములను కట్టుట. ఇంకను ్రదవ్యము మిగిలినప్పడు స్వామికి ఆభరణములు పీతాంబరములు ఆరాధన పాశ్రతలు మొదలగు విలువగల సామ్మగిని తయారు చేయుంచుట. గామస్థులచే ఆయా వుత్సవములు వారు న్వంత ఖర్చులతో తమ పేరులతో జరిగించుకొను ఆశను కల్పించుట. ఇట్టి కార్యముల కింద వినియోగపర్స వలయును. ఇట్లు యధాశ\_క్తిగ పరిష్కరింపబడిన ఆలయ ములు సార్థకములుకాగలవు. ఈ పనులకు తరువాతనే ఉత్సవములు సార్థకములగును. ఉత్సవములు వైధములుగ విధింపబడినను పేద దేవాలయములలో సాథ్యమైనంతవరకు ఉత్సవ ఖర్చులను చేతనైంతవరకు తగ్గించి ఆలయముల ఆకష౯కతను స్త్రిమితమును మొదటి కర్తప్యముగా గమ నించుట యుక్తమనునదియే నా ఆభ్రిపాయము.

ఉత్సవకార్యకమమును నిర్ణయించునప్పుడు పరి పాలకులు తెలిసికొనదగిన ముఖ్యాంశము సేవార్థులకు భగవత్సేవానంబంధమును సహజముగ కల్పించుట యగును. ఆట్టి కార్యకమము శాస్త్రములందు విరివిగా ఉపదేశింపబడుటయేగాక దివ్యకే తములం దనుఫ్థానమున గూడ నున్నది. ఆ విధాసము ననునరించి మన దేవా లయ నిర్వాహ కార్యకర్తలు నడచుకొనుట న్యాయ్యము. అట్లు చేయుటలో దివారాతములు యిరువదినాలు గంటలు కూడ కైంకర్య పరులకు సేవార్థులకు సార్థకముగ భగవత్సేవ నంభవించుటలో నందేహములేదు. ఈ దిగువ రెండు ఉదాహరణములకో చెప్పబడినట్టి కృష్ణా గుంటూరు జిల్లాలలోని రెండు దేవాలయముల ఉత్సవకార్యకమము పై ఉద్దేశముల కెంతవరకు అన్వయించునో గమనించ గోరెదను.

### కార్యక్రమము

ది. 29-4-58 మంగళవారం రాత్రి 8 గంటలకు ధ్వజారోహణం.

ది. 30-4-58 బుధవారం ఉదయం గం. 8లకు పెండ్లికుమారుని చేయుట.`

సా. 5 గం, నుండి 6-30 వరకు సుగమనంగీతం శ్రీ ఆక్కొపల్లి జగన్నాథరావు మరియు ఆంద్రానిస్టర్స్, (ఆర్కెష్ట్రా లలితకలావని) రా. 9 గం. లకు భరతనాట్య (పదర్శనములు చి. న్వర్ణలక (5 నం) నరోజిని, ఆరుంధతి మరియు రాజశ్రీ. 10-30 గం. నుండి 11 వరకు ఆంధాసిస్టర్స్ చే 'శకుంతలా - దుష్యంత' నృత్య నాటిక, శకుంతల -చి. మారుతి, దుష్యంత - చి. విజయ, (పియంవద -చి. మీనాకి, రచన:—శ్రీ దేవరకొండ ననత్ కుమారశర్మ నృత్యదర్శకత్వము-శ్రీ ఏలేశ్వరవు నాగేశ్వరశర్మ. సంగీతం:-శ్రీ జె వై. దాను. ఆలంకరణ: శ్రీ సి. హెచ్. నుబ్రహ్హణ్యం.

a. 1-5-58 గురువారం సా. 6 గం.లకు ఊరేగింపు.

రా. 7 గం.లకు జగజ్యోతి, 9 గం.లకు ఊరేగింపు. 10 గం. నుండి శ్రీవల్లి నటరాజ కళానమితి (తెనాలి) వారి "పాండవోద్యో గవిజయములు" నా ట క [పదర్శనం నిర్వహణ: శ్రీ కాపూరి శ్రీరామచం[దమూ\_రై.

ది. 2-5-58 శుక్రవారం ఉ. 8 గం.లకు పురాణ కాలజేపం.

రా. 7 గం.లకు ఊరేగింపు ఆశ్వవాహనం (ఎదుర్క్లో త్సవం) 9 గం.లకు కళ్యాణోత్సవం, 10 గం. నుండి శ్రీ వాణి ఎమెచ్యూర్స్ (బందరు) వారి ''మహాకవి కాళిదాను'' నాటక[పదర్భనం.

ది. 3-5-58 శనివారం ఉ. 8 గం.లకు గరుడోత్సపం

రా. 8 గం.లకు రథోత్సవం. 10 గం. నుండి శ్రీ నటరాజ నాట్యమండలి (పెడన) వారి 'శ్రీ రామాంజనేయ యుద్ధం '—నాటకృపదర్శనం.

ది. 4-5-58 ఆదివారం ఉ. 8 గం.లకు వనంతోత్సవం.

రా. 8 గం.లకు ఊరేగింపు, 9 గం.లకు దొంగలదోపు 10 గం. నుండి శ్రీ బాలగంధర్వ నాట్యమండలి (కాజ) వాంతి " ఊర్వశి" నాటక[పదర్శనం.

ది. 5-5-58 సోమవారం రా. 10 గం.లకు పుష్ప యోగం.

1-3-58 శనివారం (ఫా. శు. దశమి) (శిస్వామివారిని పెండ్లికుమారుని జేయుట - ధ్వజారోహణ

2-3-58 ఆదివారం (ఫా. శు. ఏకాదశి ద్వాదశి) ఉదయం హనుమంత సేవ ; సాయంత్రం కుమారి పాకాల సావిత్రిదేవి గారి గా(తకచ్చేరి, రాత్రి శ్రీఆమ్మా జీసిస్టర్సు డ్యాన్సు

3-3-58 సోమవారం (ఫా. శు. ద్వాదశి (తయోదశి) సాయంతం పొన్నమాను సేవ, (శిచిరాల వెంకటేశ్వర్లుగారి గాత్రకచ్చేరి రాత్రి, శ్రీములుకుట్ల నదాశివశాస్త్రిగారి హరికథా కాలమేమము

4:3-58 మంగళవారం (ఫా. శు. చతుర్ధని పౌర్ణమి) రాజై శ్రీస్వామివారి కళ్యాణము: (శీనాట్యకళామందిర్ కనక మందరరావు అండ్ పార్టీవారిచే హైదరాబాద్ భరతవాట్య ప్రవర్శనముల పోటీలలో ప్రథమ బహుమతియు శ్రీ బూర్గుల రామకృష్ణరావుగారి ప్రత్యేక బహుమతి పొందిన బాలికల భరతనాట్య ప్రదర్శనము.

5-3-58 బుధవారం (పూర్ట్రీము బహుళ పాడ్యమ్) ఉదయం గరుడోత్సవం, రాత్రి రభోత్సవం-మంగళాచరణం; శ్రీ మున్నంగి ఆంజనేయులు అండ్ (బదర్సు పార్టీవారిచే సాయంత్రం 6 గంటలకు కవిసా(మాట్ శ్రీ విశ్వనాథ నత్య నారాయణగారి కృతి నమర్పణ మహెంత్సవము; రాత్రి శ్రీనిటరాజ ఆర్ట్ల థియోటర్సు సమర్పించు పరువుకోనం, దౌర,నాటికలు-పాల్గొనువారు ఎ.రత్మారెడ్డి, నారాయణరెడ్డి, సాంబశివరావు, శివరామ్రెడ్డి, సుబ్బారెడ్డి, ఆదిశేషంరాజుం, కౌ. రత్పారెడ్డి, ఎ. లక్షారెడ్డి కౌ. లక్ష్మికుమారి.

6-3-58 గురువారం (బహుళ పాడ్యమి) ఉదయం వసంతోత్సవం, రాత్రి చిరంజివి బొల్లుసాంబ్రాబ్యం అండ్ సిప్టర్సు నుగమనంగీతం, శ్రీవసంతవని థియోటర్సు నమ ర్పించు తుఫాను (నాటిక) - రచన, పులుగుండ్ల రామ కృష్ణయ్య - పాల్గొనువారు చేతిశ్రీరామమూర్తి బి. ఏ. పావులూరి ఉమాపార్వతీశ్వరశర్మ, బొమ్ము శేడ్రెడ్డి, మున్నంగి రామకృష్ణరావు, కుమారి పద్మిని.

7-3-58 స్క్రవారం (విదియ) రాత్రి పర్యంకాన నోత్సవం; ఆంధ్రా యొమెచ్యూర్ థియోటర్సు-నరసరావు పేట వారిచే బుఖ్యకథ చెప్పబడును.

8-3-58 రాత్రి పర్యంకాననోత్సపం; సహ్యాంత్రునుకవి, కవితాగానకోశిల శ్రీ పరగారామిరెడ్డిగారిచే హరికభా కాలకేషము.

9-3-58 రాత్రి పర్యంకాననోత్సవం.

ఈ కార్యక్రమమును పరిశీలించినపుడు ఈ కార్య (కమము యెట్టివిధముగా ేవార్థులకు భగపత్సేపయందు దృష్టిని మరల్చునను విషయము నాకు గోచరించుటలేదు. ేసివార్థులకు భగవత్సేవయందు మససుసుగాని దృష్టినిగాని ఉంచి తరించుటనటుంచి ఈ క్రమమునకు వెచ్పింపబడి యెడి ద్రవ్యము ఉత్సవ ఖర్చులలో యెన్నవవంతుగా ఉండ వచ్చుననియు ఊహింపవచ్చును. మనుష్య సేవ మాధవ సేప యనియు, లలిత కళలను స్రాత్సహించుట ధర్మమనియు మన నాయకుల సిద్ధాంతమును మనము కాదనకూడదు. ఉత్సవకాలములందు (తికాలములందును ఉత్సవో క్రవైదిక కార్యముల నాచరించుచు భగవత్సేవను ఐదంపర్యములో నుండునట్లు సేవార్థులకు కలుగజేసి ఉత్సవ కార్యములను ముగించి మరియొక ఆవకాశమును కల్గిగించుకొని లలిత ಕಳ್ಐ್ಎಣಮ್ ಕವಿಜನನಮ್ಮಾನಮ್ ಯಥೆವಿತಮುಗ ్రదవ్యముకల చోటులందు వినియోగవరచినయొడల ఆ పని కొంతేవరకు మంచిదని యనవచ్చును. బౌవాలయములకు

(పహరీగోడలుగాని దేవుదకు నిత్యవూజగాని న్రకమముగా జరుగనట్టి ఆలయములలో లలితకళా సంరక్షణయత్నము ఉచితముకాదు. ఈ సందర్భముననే ఆం(ధ్రపదేశమున သာဝီဝီဝေလ ထိုဘာဗ**တာ**ယ်သမ (သံဘာတူမျှိနှာ အပ်ဂျွန်သည်သည် కూడ వారు (పచురించిన శుభవ(తెకల నుదహరించి చూపెదను. ఆవియు (బహెర్మాత్సవములేయైనను వారల (కమమును గమనించగొరెదను.

- 23-2-58 ఆదివారం రాత్రి అనుజ్ఞ అంకురార్ప ణము (శీ విఘ్నేశ్వరుని ఆను(గహ ఉత్సవము.
- 2. 24-2-58 సోమవారము పగలు-ధ్యజారోహణు. తోరణ (పభఉత్సవము.

రాత్రి రజాబంధన. తోరణ (పభఉత్సవము.

3. 25-2-58 మంగళనారం పగలు-వెండిసూర్యపభ (మాస్ కృత్తిక),

రాత్రి భూత వాహనం.

- 26-2-58 బుధవారం పగలు సింహ వాహనం. రాత్రి పొట్టెలు వాహనం.
- 5. 27-2-58 గురువారం పగలు పల్లకి వాహనం. రా(తి-పెండి నాగ వాహనం.
- 28-2-58 శృకవారం పగలు హంన వాహనం. రాత్రి - వెండి నెమలి వాహనం.
- 7. 1-3-58 శనివారం సాయం/తం పులి వాహనం. రా[తె-ఏనుగు వాహనం.
- 8. 2-3-58 ఆపివారం సాయంత్రం రభోత్సవం.
- 3-3-58 సోమవారం పగలు యాళి వాహనం. సాయం(తం మృగయా[త.

రాత్రం - గుఱ్ఱపు వాహనం - (శీ పళ్ళియమ్మవారి పెండ్లి. 10. 4-3-58 మంగళవారం పగలు - ఇం(దవిమానం లేసందున కోడియ ఉత్సపం.

సాయంతం - గంధపాడి ఉత్సవం.

రాత్రి - (శీ షణ్ముఖస్వామివారి ఉత్సవం.

ತಪಿ పగలు ఉత్పవము 3-9-58 4-9-58 వృజకవచాద్వాభరణములతో బంగారు తిరుచి ఉత్సవము, ధ్వజారోహణము చిన్న శేష వాహనము 5-9-58 సింహ వాహనము 6-9-58 7-9-58 కల్పవృక్షం పల్లకలో మోహినీ ఆవతారోత్సవము 8-9-58 9-9-58 హనుమద్వాహనము సాయంకాలం వసంతోత్సవము 10-9-58 సూర్య్మపభ 11-9-58 రభొత్పవము 1 పల్లకి ఉత్సవము, 2 తిరుచి ఉత్సవము, తీర్తవారి అవరోహణ, తెరుచి ఉత్సవము 12-9-58

11. 5-3-58 బుధవారం ఉదయం-తీర్ణవా రి, శ్రీ షణ్ము ఖ స్వామివారి ఉత్సవం.

సాయం(తం - క్రీవారు బీమశెట్టి మండపం వేంచేంపు. ర్మాతి - కుమార తీర్థ - ధ్వజాఅవరోహణం.

12. 6-3-58 గురువారం రాత్రి- నత్తాభరణం - శ్రీవల్లీ దేవసేనానమేత ను[బహ్మణ్యాశ్వర స్వామివారి ఉత్సవం.

సవమి 28-2-58 శుక్రవారం అంకురార్పణము.

దశమి 1-3-58 శనివారం కల్యాణోత్సవము (ధ్యజా రోహణం).

ఏకాదశి 2-3-58 ఆదివారం - హంసవాహనమ్.

ద్వాదశి 3-3-58 సోమవారం - సింహవాహనమ్.

చతుర్గశి 4-3-58 మంగళవారం-హనుమంతవాహనమ్.

పౌర్ణమి 5-3-58 బుధవారం - బ్రహ్మగరుడశేవ. పాడ్యమి 6-3-58 గురువారం - శేషవాహనమ్.

విదియ 7-3-58 శు(కవారం - సూర్య, చం(దుప్రభ వాహనమ్.

తదియ 8-3-58 శనివారం - మోహిని పల్లకిసేవ.

చవితి 9-3-58 ఆదివారం - | పజాగరుడనేంప.

పంచమి 10-3-58 సోమవారం - యేనుగవాహనమ్.

షష్ట్రి 11-3-58 మంగళవారం-[బహ్మరథోత్సవము(తేరు). నప్పమి 12-3-58 బుధవారం సాయంత్రం - అలు

కోత్సవం, గుఱ్ఱపువాహనమ్ రాత్రికి. అస్టమి 13.3-58 గురువారం-తీర్థవారి ధ్వజారోహణం.

సవమి 14-3-58 శుక్రవారం-సంక్రాహకణ, పుష్పయాగం.

తిరుపతి చేవస్థానముకంఔ ఆదాయము కలిగిన దివ్మ

కే తము మన 'ఆం(ధ (పడేశ్' సందేగాక యావద్బారత భూమియందు రెండవదిలేదు. ఆదేవస్థానమున బ్రహ్హాత్సవ కార్యక్రమ మీ కింది విధముగ (పచురింపబడుచున్నది.

రాత్రి ఉత్సవము

ఆంకురార్పణము సేనాధిపతి ఉత్సవము

పెద్ద శేష వాహనము

హనుమంత వాహనము

హంనవాహనము ముత్తుపందిలి

మకరకంఠ్ శ్రీ లష్మిహారాద్యాభరణాలంకారములతో

[గరుడోత్సవము

గజు వాహనము

చంద్రపభ

ఆశ్వ (గుర్రవు) వాహనము

పేదసావలకు అన్నక్షమానముచేయుట ఉత్సవ కర్తవ్య ములలో నొకటిగ శాస్త్రములే చెప్పచున్నవి. కార్యకమ ములో ఈ శీర్షికను చేర్చుట న్యాయ్యము. ఉత్సవ సేవార్థమై జననంఘ మధికముగ చేరెడి అవకాశముగల చోటులందు న్వలాభమునకై ఆయా వ్యాపారస్థులు యొగ్జిబిషనులను, వినోదములను యోర్పరచి వారు లాభము పొందుట చేరిన వారలకు ప్రొద్దు పోగొట్టుట చేయగలరు అందుకై దేవస్థానపు ద్రవ్యమను వినియోగించ నక్కరలేదు. ఇట్టి నందర్భము అను దృష్టాంతమునకై కృష్ణాపుష్కరము, కోటప్పకొండ తిరు నాళ్లలో మనము చూడవచ్చును. తత్త్వమునకు విచారించి నపుడు ఉత్సవములలో మన లలితకళాపోషణ కార్యక్రమ మునుచూచి ఆనందించెడి వారలకంటె కార్యక్రముమును చూపించి లాభ్రపా ప్రిని పొందెడి వారలే యొక్కువ సంఖ్యతో ఉండవచ్చునని నేను తలచెదను. ఆది యొంతమాత్రము నహ్యముకాదు.

ఈ వ్యానమునందు నేను ఉద్దేశించిన ముఖ్య తాత్ప ర్యముయొక్క సం(గహమిది. అంతకుమించి ఒక సంస్థను విమర్శించుటకై నా ఉద్దేశముకాదు. ఇందు యుక్తమని తోచిన భాగమును దేవాలయ పరిపాలకులు నిర్మత్సరముగ పరిశీలింతురని వినయముతో (పార్థించుచున్నాను.

- 1. దేవాలయములు శిథిలమై ప్రాకారపు గోడలు యాగ శాల వాహనశాల వాహనములు లేనిచోట ఉత్సవములు చేయనక్కరలేదు. ముందుగా ఆలయమును ఒక సొంపుకు తేవలయును.
- పై సామ్మిగి సిద్ధమైన తరువాత ఆరాధన పాత్రలు వస్త్రములు ఉచితమైన అలంకారాభరణములు నంపాదించ వలెను.
- 3. ఉత్సవ కాలములో గ్రామవానులందరును ఒక్కొక్క రోజున తమపేరుతో ఆయా దినములకు ఆయ్యే ఉత్సవ ఖర్చులను భరించి ఉత్సవములను నిర్వహించుకొనవలెను. ఈ ఖర్చులకు మించిన దానిని మాత్రమే దేవాలయవు నిధి నుండి ఖర్చుచేయవలెను.
- 4. నకాలములందు (సాయం ప్రాతఃకాలములందు) స్వామివార్లకు తిరువీధులలో మృదుమధుర వాద్యముల తోను రాత్రులందు బాణనంచా మొదలగు పరిత్రవముతోను గ్రామస్థులందరును వెంటనుండి ఊరేగింపులను జరిపించ వలెను. ఊరేగింపు కాలములో స్వామిని లభ్యమైనంత పుష్పాలంకారము వస్త్రాలంకారములను చేయవలెను. వేద పారాయణము ఉండవలయును. గ్రామాత్సవము పూర్తియై స్వామి నన్నిధికి వేంచేయునంతట పుష్కలముగా శక్తి వంచన లేక చక్కని ప్రసాదములను చేని స్వామికి నివే దించి భక్తుల కందరకు తీర్థమిచ్చి (పసాదవినియోగము చేయవలెను.

- 5. సాయంనంథ్య సమయమున స్వామివార్లను అలంక రించి ఆస్థానమండపమున వెంచేటించి యొదురుగ చక్కని వాద్యకచేరి చేయవలెను.
- 6. ఆయా నమయములందు ఆలంకార న్నషన తిరు మంజనములను చేసి సేవార్థులకు సేవనిచ్చునట్లు చేయ వలయును.
- 7. ఒక కణమైనను దేవుని సాన్నిధ్యము లేక యొట్టి వినోదమును చేయరాదు.
- 8. సేవార్థులుగా ఇతర గ్రామములనుండి పచ్చెడి భక్తులకు ఉండుటకు వసతిని తినుటకు ద్రసాదమును ఇతర సౌకర్యములను కలుగ చేయవలెను. పేదసాదలకు కడుపునిండా ఆన్నము పెట్టి ఆదరించవలెను.
- 9. ఉత్సవపు ఖర్చు (కింద వినియోగ పడెడి ఒక (దష్స మైనను స్వామివార్లకు నివేదింపబడక గాని స్వామివార్ల సాన్నిధ్యమును (పత్యశ్షపరుపకగాని యుండునట్లు చేరు రాదు.

ఉత్సవదినములు ప్రత్యేదన్నములుగా భావింపబడ వలయునుగాని వేడుకటనములుగ పరివర్తింపబడగూడదు. ఇది గ్రామవానులయొక్కయు భక్తజనముయొక్కయు పాలకవర్గముయొక్కయు కర్తవ్యము. ఈ శుభదినములలో వ్యాపారస్థులు కళాశోవిదులు తమతమ వ్యాపారములను కూడనిర్వహించుకొనుటకవకాశము కలిగించుకొనవచ్చును.

ఉత్సవదిట్టము సంద్వీకింది యంశములకు యధాశ క్రిగ పరామర్శము ఆపనరము.

- 1. ఆలయాలంకరణము, 2. యా గశా లా సంభార ములు, 3. విశేషార్చన సామ్మగ, 4. విశేష ప్రసాదములు, 5. మేళతాళములు (నాదన్వర గోష్టి), 6. పుష్పాలంకారము 7. కోలలు దివిటీలు, లైట్లు, (8) బాణనంచా మందు సామానులు, 9. న్నపన తెరుమంజనములు 10. అన్న దానము, 11. కైంకర్యపరులకు నంభావనలు, 12. ఉత్సవ కార్యకర్తలకు మర్యాదలు, 13. ఉత్సపమూర్తలకైనను యధాశక్తిగ చక్కని నూతనవస్త్రములు.
- ఈ విషయములు ముఖ్యాపనరములు. దీనికిమించిన ఐటములు చేయదలచినయొడల ఆయ్యవి తరువాతివి.

కు గామములలోని కొన్ని దేవాలయములు వైశాల్యము చాలక ఇరుకుగా నుండి ఆచ్చట యొక్కు పమంది సేవార్థులు చేరుటకు అవకాశము లేకుండెడి నన్ని వేశము లెన్నియో లేకపోలేదు. అట్టి విషయములో ఉత్సవవైభవమును తగ్గించుకొన నక్కరలేదు. అట్టి ప్రదేశములందలి అగామమున (గామస్థులందరకు నుగమమగు నొక ప్రదేశమున విశాలమైన పందిళ్లను తాత్కాలికముగనైనను నిర్మించి అలంకరించి అందు గ్రీ స్వామివార్లను వేంచేపించి ఆస్థానోత్సవములను జరిపించి అనందించవచ్చును.

# ఉన్న తపదవి

#### బలుసు వేంకటరమణయ్య

భ క్రిభావంతో భగవంతుణ్ణి ధ్యానించడానికి, ఆ దేవదేవుని అను (గహాన్ని పొందడానికి చిన్నా, పెద్దా అనే తారతమ్యం లేదు: పసివాడైన (ధువుడు తన కోరిక నెరవేరడం కోనం భగవంతుని (పార్థించి ఉన్నతస్థానాన్ని సంపాదించిన ఏమయం ఇందులకు దృష్టాంతము.

నృష్టకర్త అయిన బ్రహ్మకు స్వాయంభువమనువు కుమా రుడుగా జన్మించాడు. అతడు మనువులలో గొప్ప పేరు పొందినవాడు. ఆ స్వాయంభువమనువుకు శతరూపవల్ల ఇద్దరు కుమారులు పుట్టారు. వారిలో ఒకడు ట్రాయువతుడూ, మరొకడు ఉత్తానపాదుడున్నూ.

ఉత్తానపాదునికి ఇద్దరు భార్యలు; వారిలో ఒకతె సునీతి; రెండవ ఆమె నురుచి. నునీతికి (భువృడనే కొడు కున్నూ, నురుచికి ఉత్తముడనే కుమారుడున్నూ కలిగారు.

సునీతి పెద్దభార్య ఆయినా, రాజుకు ఆమెపైని ఆంత అభిమానం లేదు; చిస్పభార్య అయిన నురుచిమీదనే ఎక్కువమక్కువ. ఆంతే కాదు. ఆమె ఆంటే ఒక మాదిరి భయం అనికూడా చెప్పవచ్చు. ఆమెకు అనిష్టంగా ఏ పనినీ ఆతడు చెయ్యడు—చెయ్యలేడు కూడా.

ఒకనాడు రాజు నురుచి అతఃపురంలో వినోదంగా కాలం గడుపుతున్నాడు. ఆతని తొడమీద ముద్దుకొడుకైన ఉత్త ముడు కూర్చున్నాడు. సురుచి దగ్గరనే కూర్చుండి తన కొడుకుమీద భర్త చూపుతున్న వాత్సల్యానికి ఎంతో మురిసి పోతూ ఉన్నది.

ఆదే నమయంలో ఆక్కడికి సునీతి కొడుకైన (ధువుడు పచ్చాడు. తన తమ్ముడిని చూచి తనకీ అభిలావ కలిగింది, తండిగాం రెండవ తొడమీద కూర్చోవాలని. (ధువుడు చాలా ఉబలాటంతో తండిదగ్గరకు వెళ్ళాడు. కాని సురుచి దగ్గర ఉన్నదనే భయంచేతనో, ఏమో——రాజు (ధువుజ్జి ఆదరించి, దగ్గరగా తీసుకోలేదు. (ధువుడి మనస్సు చివుక్కుమన్నది. ఉత్తమునివలెనే తానూ ఆ తండికి కుమారుడే. విశేషించి పెద్దకొడుకు కూడాను. తండి తొడ మీద కూర్చోడానికి ఉత్తముడికి ఎంత హక్కు వున్నదో, తనకూ అంత హక్కు పున్నది. ఇలాటి నందర్భంలో తండి తన్ను: ఆదరించకపోతే ఆత్మాభిమానం గల కుమారుని మనస్సు ఎంతో బాధపడుతుంది గదా!

మనన్సులో చాలా బాధపడుతున్నా (రువుడు దాన్ని ఏమీ బయటికి పాక్కనియ్యలేదు. ఇంతలో గోరుచుట్టు మీద రోకటిపోటన్నట్లుగా మనస్సు మరీ బాధపడే పరిస్థితె కలిగింది. అదేమ్టులంటే—ఉత్తానపాడుడు ద్రువుణ్ణి ఆద రించి, చేరదియ్యకపోవడం చూచిన సురుచికి మనన్సులో హాట్టరాని అనందం కలిగింది. భర్త తనకు పూర్తిగా లొంగి పాయ్యాడనే ధైర్యం కలిగింది. అప్పడామె నవతికొడుకుతో యా విధంగా పలికినది—

" అబ్బాయా! దువా! పాపం! నీవు తండ్రతొడమీద కూర్చుందామని గంపెడాశతో వచ్ఛావు. కాని లాభం లేక పోయింది. నీవు నాకు కుమారుడమై పుట్టకుండా మరొక తల్లికడుపున పుట్టావు. నా కడుపులోనే పుట్టినట్లయితే యా ఆదృష్టం నీకు కలిగే వుండేది. నా మాట విను. తండ్రతి తొడమీద కూర్చోవాలనే కోరిక గాఢంగా నీకు పున్నట్లయితే దీశ్రగా భగవంతునిగురించి ధ్యానం చెయ్యి. అతడు కరు తించి నీవు నాకడుపున పుట్టేటట్లు చేస్తాడు. ఆ విధంగా నా కుమారుడమైనప్పడు తప్పకుండా తండ్రతితోడమీద కూర్చండే అదృష్టం నీకు కలుగుతుంది" ఆని.

సవతితల్లి పలికిన యా మాటలు ద్రుప్పని చెవులకు ములుకులుగా తోచినవి. ఎంతో దుఃఖం కలిగింది. క[రతో కొట్టెన పాముకు రోషం కలిగట్లు విపరీతపు రోషం కలి గినది. అంత రోషం కలిగినా, పినతల్లిదగ్గర పల్లెత్తుమాట ఆడకుండా గబగబా తల్లిదగ్గరకు వెళ్ళినాడు.

దువుడు చాలా పసిబాలుడు. తల్లిని చూడగానే ఎక్కడ లేని దుఃఖమూ ఒక్కసారి పొంగి పొర్లి వచ్చింది. ఆతడు వెక్కివెక్కి యేడ్వడం తప్ప మరేమీ చెయ్యాలేకపోయాడు. నునీతి యా విధంగా దుఃఖిస్తున్న కుమారుణ్ణి చూచి తల్ల డిల్లిపోయింది. ఆమెకూడా కన్నులవెంబడి బాప్పధారలను స్థనింపజేన్తూ, ద్రువుణ్ణి బుజ్జిగించి దగ్గరగా తీసుకుని, తాడపై కూర్చుండబెట్టుకుని, (పేమతో ముఖాన్ని నివిరి, దుఃఖించడానికి కల కారణాన్ని చెప్పవలెనని బతి మాలుకుంది.

ద్రువుడు కొంత సేపటికి ఏడుపు చాలించి, బెక్కుతూ బెక్కుతూ నురుచి అంతఃపురంలో జరిగిన నంగతి మెల్ల మెల్లగా తెలయజేశాడు. ఆ విషయం ఆంతా తెలుసుకుని నునీతికూడా చాలా దుఃఖించినది. ఆమె తన దీనస్థితిని యా విధంగా వెల్లడించినది.

"నాయనా! దుఃఖపడకు. దుఃఖించడంవల్ల ఏమీ ప్రమోజనం లేదు. నీకు కలిగిన అవమానం భరించరానిదే! దాని ప్రత్యక్రియకూ, నీ దుఃఖాన్ని ఉపశమింపచెయ్యడానికి నాకు శక్తి లేదు. నేను భర్తచేత గృహిణిగా చూడబడలేదు వాస్ దానికంటె చాలా నికృష్టురాలునుగా వున్నాను. నీవు ఎంతో దురదృష్టం చేస్కోవడంబట్టి నాకు పు[తుడమై పుట్టావు. ఎవరికైనా సరే - పూర్వజన్మకర్మ ఆసుభవించక తప్పదుకదా!

సురుచి ఆకేపణగా మాటలాడినా నరే - ఆమె పలికిన మాటలు నక్యములైనవి. నీవు నీ దుఃఖాన్ని పోగొట్టుకోవా లంటే—ఆవమానాన్ని తుడిచి వెయ్యాలంటే భగపంతుణ్ణి ధ్యానం చెయ్యుడం తప్ప మరొక మార్గం లేదు. నర్వ శరణ్యుడైన ఆ పరాత్పరుడు తప్పకుండా నీ మనస్సులోని కోరికను నెరవేరుస్తాడు. దైర్యంతోవుండుము " అని.

తల్లి పలికన యా మాటలు ద్రువుడికి బాగా నచ్చాయి. అతడు దుఃఖాన్ని పూర్తిగా దిగమింగాడు. తన తమ్ము జేమో తండి తొడమీద కూర్చుని ఉన్నతస్థానాన్ని పాందాడు. తాను భగవంతుని ధ్యానించి, అతని అనుగ్రహాన్ని నంపా దించి లోకంలో ఎవ్వరూ పొందలేని అత్యున్నతస్థానాన్ని సంపాదించాలనే నంకల్పంతో ఇల్లు విడిచిపెట్టి ఆడవులకు పోదలచినాడు. ఆతడు తల్లివలన ఆరణ్యవాసానికి, తపా నియమానికి ఆనుమతిపొంది, వనమార్గాన పోతూవుండగా బారిలో నారదమహర్షి కానవచ్చాడు.

్థువుణ్ణి చూడగానే నారదుడు విషయా నృంతనూ r గహంచాడు. '' అయిదేండ్లపనిబాలుడు అవమానాన్ని సహించలేక తపస్సునకు సిద్ధపడడమా? మానభంగాన్ని సహంచని క్షతియుల ప్రభావాలు ఎంత ఆద్భుతమైనవి ?" ఆని ఆతడు మనస్సులో ఆసుకుని ఆతనినే (పశ్నించి, సంగతులన్నీ వివరంగా తెలుసుకున్నాడు. తెలునుకుని, "నాయనా! నీవేమో ముక్కుపచ్చ లారని పసిబిడ్డడవు, తపస్స్ - ఎంతో వయస్సుమీరిన అనుభవజ్ఞాలకు కూడా అసాధ్యమైనది. అట్టి తపస్సు చెయ్యడానికి పూనుకోవడం తగదు ఆటలతోనూ, పాటలతోనూ కాలకేపం చేయవలసిన వయస్సులో యా పట్టుదల ఏమిటి? వివేకం ఉన్నవాడు తనకు కలిగిన దుఃఖం దైవనంకల్పంగా [గహించి, నహించి వుంటాడు, గుణవంతులను చూచి సంతోషిస్తూ, గుణా భానుణ్ణి దయతో చూస్తూ, తనతో నమానుడైన వానితో మైత్ కలిగి వుంటూ తాప్తతయానికి ఆతీతంగా వుంటాడు. నివున్నూ ఆదేపద్దతిలో వుండుము. నీకు ఎవ్విధమైన కలత పాటూ వుండదు '' అని అన్నాడు.

ఈ మాటలు ద్రుప్తడికి రుచించలేదు. ఆ బాలుడు నారదమహర్హితో "అనఘా! సుఖదుణాలకు ఆత్తీతుడయిన వాడికి గాని శాంతి పుండదని నీపు చెప్పినమాట వాస్తవమే. జ్ఞయనా, ప్రభయంకరమైన క్రౌతధర్మం నాల్లో ఉన్నం మన్నామనస్సు ఆప్రమాసభాధవే దూయమానమైనందున శాంతి అఖించదు. త్రిమువనాల్లో నూ ఉత్పృష్టమయినదీ, ఆసన్యసాధ్యమైనద్ ఆగుస్థానాన్ని పొందాలనే ఆఖిలాష నా కున్నది. నా కోరిక నెరవేరడానికి తపస్సు కంటే మరొక మార్గం కానరాలేదు. మార్గాంతర మేడైనా ఉన్న యొడల తెలియవేయుము" అని పలుకగా, నారదుడు వ్యతిరేకంగా మరేమీ చెప్పలేకపోయాడు.

"నరే, నాయనా! నీ యిష్టమే కానియ్యు. భగవంతుణే నీ కిలాటి ఆలోచనను తోపించి ఉన్నాడు. ఆ వానుబోవునో ధ్యానం చెయ్యి. నీ అభిలాష తప్పక నెరవేరగలడు" అని అన్నివిధాలా అనుకూలంగా పుండే మధువనంలో ఉండి హరిధ్యానం చెయ్యాలని నారదుడు నలహాయిట్బి వెళ్ళి పాయ్యాడు. [ధువుడు మధువనానికి వెళ్లినాడు.

నారడుడు (దుపునిదగ్గర్నుంచి తిన్నగా ఉత్తానపాడుడి దగ్గరకే వెళ్ళాడు. (దుపుడు ఇల్లువిడిచి వెళ్లిపాయ్యాక ఆ సంగతి తెలునుకుని, దానికి కారణం తానే అని (గహించి ఉత్తానపాడుడు మిక్కిల విచారంతో (కుంగిపాయ్యాడు. బ్యేషఫు[తుని ఆ విధంగా ఆవమానించినందుకూ, తన చిన్నభార్య ఆగౌరవపరుస్తూ ఉండగా చూచి ఉపేకించి సందుకూ ఎంతో పశ్చత్తాపపడ్డాడు. అట్టి నమయంలోనే నారదుడు పచ్చి, విచారకారణం (పశ్చించగా, అతడు వివరంగా తెలియజేశాడు. ''మునివర్యా! నేను చాలా పాపాత్ముడిని. వివేకపంతుడూ, అనఘడూ, ఐవేండ్ల పనిచాలుడూ అయిన కుమారుణ్ణి ఆదరంతో దగ్గరకు తీసుకోలేక పోయాను. తొడమీద కూర్పుండనియ్యక నిరాకరించాను. ఆ అవమానాన్ని నహించలేక ఇల్లు విడిచి వెళ్లిపోయి నాడు. ఎక్కడికి వెళ్లినదీ తెలియడం లేదు. ఎంతో ఓభ పడుతున్నాను" అని ఉత్తానపాడుడు ఆన్నాడు.

అప్పడు నారదుడు "రాజా! నీవు ఎంతమా[తమూ విచారించనక్కర్లేదు. నీ కుమారుడిని ఆ భగవంతుడే రఓస్తాడు. భక్తపరాధీనుడైన భగవంతుని దయ వున్న వాళ్లకు ఏలాంటి కష్టాలూ నంభవించవు. నీ కుమారుడు దిక్పాలురకు కూడా అందరాని పదవిని పొందడానికోనం భగవంతునిగురించి ఘోరంగా తపస్సు చేస్తున్నాడు. నీయొక్క కుమారుని మహిమసు నీవు [గహించలేకున్నావు. అతడు నీ కీర్తిని శాశ్వతముగా లోకంలో వుండేటట్టు చెయ్యగలడు. ఆతడు భగవదను[గహాన్ని పొంది తెరిగి నీదగ్గరకు రాగలడు. నీవు ఎంతమా[తమూ విచారించవద్దు" ఆని ఆతని విచారాన్ని పోగొట్టాడు.

. ఆక్కడ ద్రువుడు మధువనంలో ఘోరమైన తపన్ను చేస్తూ వుండగా, ఆ తాపానికి లోకాలన్నీ గడగడలాడినవి. అష్టదిక్పాలకులూ ఎక్కువ భయపడి భగవంతునివద్దకు వెళ్లి మొరపెట్టగా, విష్ణుదేవుడు వాళ్ళను ఊరడించి ద్రావృన్తి తపన్ను మాన్పించి, లోకాలకు శాంతి కలిగించ

డానికి పూనుకున్నాడు. ఎంటనే ఆతమ భమవునియొదట |పత్య**క**మయ్యాడు. |ధుపుడు పెక్కువిధాల భగవంతుని స్తుతించగా, దేవుడు సంతుష్టాంతురంగుడై "ఓ ధీరుడ వైన (ధువకుమారా! నీ మనస్సులో ఎట్టి నంకల్పం వున్సది — ఇలుసును. నీవు కోరిన పదవి సామాన్యంగా ఆలభ్యమయి నది. ఆయినా నీయందు పుండే వాత్సల్యంవల్ల తప్పకుండా ప్రసాదిస్తాను. నీకు పునరావృత్తిరహితమూ, శాశ్వతమూ అయి, సప్తర్విమండలానికంటె ఉన్నతమైన ద్రువపదవి లభి స్తుంది. కాని, ఆది యిప్పడు రాదు. అరవైఆరు వేల యేండ్లపాటు రాజ్యాన్ని పాలించిన తర్వాతనే వస్తుంది. నీ తం1డి నిస్సు పట్టాభిషక్తుని చేసి వనవాసానికి వెళ్లి పాతాడు. నీ సొదరుడైన ఉత్తముడు మృగయావినోదార్థం అడవికి పొయి, ఆక్కడ మరణిస్తాడు. ఆతని తల్లియూ, అతనిని వెతుకుతూ అడవులకు పోయి దావాగ్సివలన మర **ణిస్తుంది. నీవు య**జ్ఞయాగాదులు చేసి, నన్ను తృ**పు**ని ఒనర్పి, నర్వసౌఖ్యాలూ అనుభవించి—ఆ పిదప ఉన్నత పదవిని పొందగలవు " ఆని వివరంగా చెస్పి అంతర్గానం పొందెను.

భగవంతుడు ఆంతర్హితు డయాక ద్రువుడు ఎంతో విచా రించాడు — "ఆయ్యో! ఎంత పొరపాటు పని చేశాను. ము క్తిని కోరకుండా ఏదో పట్టుదలతో ఉన్నత పదవిని కోరి నానే! భవనాశకుడై సభగవంతుని ప్రత్యక్షం చేసుకొనీకూడా నశ్వరాలైన కామ్యాలను కోరి మోజానికి దూరమైపోయాను. ఆయుర్విహీనుడైన రోగికి ఇచ్చిన ఔషధంపలె నా తపస్సు నిరర్థక మైపోయింది." అని ఆతడు చాలా దుఃఖపడ్డాడు. అయినా విధివిలాసాల వైచితిని, అనుల్లంఘనీయతనూ గోహించి, విధిలోక గృహానికి మరలినాడు.

కుమారుడు తెరిగి వస్తూ పున్న నంగతి తెలిసికొని ఉత్తానపాదుడు అమితానందభరితు డైనాడు. మొదట్లో అతడు నమ్మలోకపోయాడు - ద్రుపుడు వస్తున్నాడంటే, "ఐదేండ్ల పిల్లవాడు ఇల్లువిడిచి ఆడపులకు పోయి—(కూరమృగాలవాత పడకుండా తెరిగి రావడమా? దీన్ని ఎవరు నమ్ముతారు? చబ్బినవాళ్లు తెరిగి రావడం నంభవ మేనా?" అని ఉత్తానపాదుడు అనుకున్నాడు. అందువల్ల ద్రుపుడు వస్తున్నాడనే వార్త చెప్పినవారికి ఆతడు అపారంగా ధనాన్నీ వస్త్రాలంకారాలనూ బహూకరించాడు. పట్నాన్ని బాగా ఆలంకరింపజేసి, ఎంతో ఘనంగా ఆతన్ని ఎదుర్కొని దగ్గర తీసుకుని ఆనందబాప్పాలు విడిచి దీవించాడు.

ద్రువుడు తల్లులు ఇద్దరిక్ నమస్కరించాడు. ద్రువుని ఉత్తమ న్వభావాన్ని గ్రహించిన నురుచికి ఆతనిమీద ఎంతో వాత్సల్యం కలిగి, ఉత్తమునితో సమానంగానే [పేమించి నది. ద్రువుడూ, ఉత్తముడూ ఒకరినొకరు కౌగలించుకుని తమకు గల సోదర[పేమను వెల్లడించారు.

భగవదను(గహాన్ని సంపాదించి వచ్చుచున్న దువుని చూచి పురజనులు చెప్పలేనంత సంతోషం పొందారు. పుర స్త్రీలు అతనిమీద సిద్ధార్థ, ఫలాక్షత (పనవాలనూ, దూర్వా లనూ, దధ్యంబువులనూ జుల్లారు.

తర్వాత ఉత్తానపాదుడు ప్రజానురక్తుడునూ, ప్రజానమ్మ తుడునూ నవయౌవనపరిపూర్టుడునూ అయిన (ధుఫుజ్జి రాజ్యాధిపతిగా చేసి విరక్తుడై వనానికి వెళ్ళిపోయాడు. ద్రుపుడు శింశుమార్మపజాపతికూతురు (భమి ఆనేదాన్ని పెండ్లాడి, ఆమెవల్ల కల్పవత్సరులనే ఇద్దరు పుత్రులను పడసినాడు. ద్రుపుని రెండవభార్య వాయుపుత్రి అయిన యిల. ఆమెకు ఒకకుమారుడూ, ఒక కుమార్తెయా కలిగినారు.

్రధువుని తమ్ముడు ఆవివాహితుడయియే ఉండి ఒక నాడు అడవికి వేటకు వెళ్లగా హమవంతంలో ఒక యక్షుడు ఆతనిని చంపివేశాడు. ఆ దుఃఖంవల్ల ఆతనితల్లియున్నూ విరక్తిచెంది ఆడవికి పోయి, ఒకనాడు దావాగ్నిలో పడి మరణించింది. ఈ విధంగా జరిగిన తర్వాత (ధువుడు కోపము—ఆమర్షము, శోకము ముప్పిరిగొని కలతపెట్టగా ర్గువుడు యక్తులమీదికి యుద్దానికి పోయి చాలామందిని చంప్రవేశాడు. ఎవడో, ఒకడు చేసిన తప్పవలన నిరపరాధు లైన యక్తులందరికీ యీ విధంగా నంఘమరణం కలగడం గాప్ప ఆందోళనకు కారణమైనది. అప్పడు (ధువుని పీతా మహుడైన స్వాయంభువుడు ఆ వభోద్యోగంనుంచి ర్థువుణ్ణి మరలించాడు. ఇంతే కాకుండా ఆతనికి తత్వాన్ని బోధిం చాడు. తర్వాత కుబేరుడు వచ్చి, ద్రువుని ప్రశంసించి కాడు. ధువుడు తన పురానికి వచ్చి పెక్కు ధర్మకార్యాలు చేయుచు, న్యాయంగా ప్రజలను తండ్రివలె పాలిస్తూ, ఎంతో కాలం రాజ్యం చేసి, చివరకు భగవదను(గహీతమైన ఉన్నతపదవిని పొందెను. ఆతడే ఇప్పడు ఉత్తరదిశను ైధువతారగా కానవన్నూ వుంటాడు.

స్థిరమైన పూనికతో యత్నించినయొడల ఎట్టి ఉన్నత పదవినైనా భగవదను[గహంవల్ల సంపాదించవచ్చునన డానిక ఈ యువుని చర్మిత తార్కాణంగా ఉండగలదు.

# భారతీయ ధర్మము <sub>-</sub> XIII

"కాశ్యప"

షడంగనము పేతాయ। న<u>వ</u>దర్శనహీతవె। నమః పురాణపూర్హాయ। టబహ్మణే వేదరూపిణె॥

సకల జీవులలో మానవుడౌక్కడే ధర్మజిజ్ఞాసువు, ఛర్మ బద్దుడు. వేదో భర్మమూలమ్. ప్రాచీనార్య నంక్రవదాయ ములకు వేదము మూలము. ''విద స్వనేన ధర్మాధర్మావితి వేదః.'' ధర్మాధర్మములను తెలియ జెప్పనది వేదమే. ''ఆమ్నాయతే పారంపర్యేణేత్యామ్నాయః.'' గురు శివ్య పారంపర్యముగ లోకమున వేదము [పవర్తించుచున్నది. ုపత్యకానుమానాభ్యాం యస్తూపాయోనబుధ్యతే। ఏనం విస్థతివేదేస్ ၊ తస్మాద్వేదన్యవేదతా ॥ (పత్యవానుమాన్ (పమా ణములవలన దెలియరాని విశేషములను దెలుపుటచే వేదము సార్థకమగుచున్నది. ''అన్యమహతో భూతన్య నిశ్భ్వ సితమేతత్- తస్మాదపౌరు షేయమ్.'' పరమాత్మయుచ్చ్వాన నిళ్ళ్యాసములే వేదము. ఆందుచే సపౌరుషేయము. ''బ్రహ్మ ద్యాఋషిపర్యనై: స్మారకానతుకారకాః." నృష్టక ర్రయైన చతుర్ముఖ బ్రాప్ము మొదలుకొని ఋషులవఱకుగల తపో నిష్థాగరిస్థులందఱు వేదమును న్మరించినవారే కాని, ఆధు నిక మతానుసారము వేదమును సృష్టించినవారుకారు. వేదము నిత్యము, అనాది పరంపరా(పాప్తము. నైవవేదా: ုపలియ నే। మహతి (పలయేఒపిచ। (బహ్మణి (పణవాభిఖ్యే)। వేదాఃస్థాన్య న్త్రి బీజవత్ ॥ (పళయకాలమునందైనను వేద విభాగములు నశింపవు. ఆవి (బహ్మాక్షర న్వరూపమగు (పణవమున బీజరూపముగ నిలిచియుండును. 'యుగా నే2 న్రైతాన్ వేదాన్। సేతిహాసాన్ మహర్షయ:। లేభిరేతపసా పూర్వ మనుజ్ఞాతా: న్వయంభువా 11 యుగాంతములయం దంతర్హితములయిన, వేద వేదశాఖా పురాణేతిహాసాదులను, పరమేశ్వరానుుగ్రహ ప్యాతులయిన మహర్షులు న్వకీయ తపశ్శక్తిచే న్మరించుచు వచ్చిరి. మానవ హృదయమున పరమేశ్వర చైతన్యము పరమాణు ప్రమాణమున భాసించు చుండును. కృతార్థులయిన తపస్సంపన్నులు తత్సందర్శ నము చేయజాలుదురు. వారికి పరమాత్మ శబ్దన్వరూప మయిన వేదము సాకౌత్కరించును.

"(శుతి: ప్రత్యకమైతిహ్యమ్." ప్రత్యకానుమానముల కన్న బలవత్తరమైన ప్రమాణము వేదము. ఆధునికవిజ్ఞాన శాస్త్రజ్ఞులకు భౌతికశక్తులెంత ప్రత్యకములో, ఆంతర్ముఖు లయిన మహర్షులకు వేదశక్తులు నంత ప్రత్యకములో. విజ్ఞానశాస్త్రజ్ఞులకు బాహ్యపాంచభౌతిక ప్రపంచము ప్రయోగ శాల (Laboratory). ఆటులే అంతర్ముఖులయిన మహర్ష లకు ఆధ్యాత్మికమయిన అంతఃకరణము కార్యరంగము. "ఆదౌ వేదమయా విద్యా యతః నర్వాః (పవృత్తయః," వేదకల్పవృక్షమునకు ఇతిహానపురాణశాస్త్రాడులు శాఖా ప(త పుష్ప ఫలాదులు. లౌకిక పారలౌకిక సుఖైశ్వర్య సాధన ముల నన్నిటిని వేదము (పతిపాదించుచున్నది. కృషి వాణిజ్యాది (పవృత్తి ధర్మములను, భక్తిజ్ఞానవైరాగ్యాది నివృత్తి ధర్మములను వేదము బోధించుచున్నది. జీవుని యందవ్య క్రముగనున్న ప ర మా త్మ చైతన్యలేశమును వికసింపజేసి పూర్ణబహ్మరూపముస ప్యక్తీకరించునది వేదము. అనమ్మగమయిన దానిని నమ్మగముగ బేయు నదియేకదా వివ్య.

మానవశరీరము బ్రహ్మండమునకు క్రత్రింబము. of. Man is made in the image of God. Human body is but a miniature universe. etc. దేహేంజ్స్మన్ వర్తేమేరు: స్ట్రేప్రసమన్విత్: నరిత్రం సాగరా కై్బలా: జే[తాణి జే[తపాలకా: బ్లుబడయాము నయం: నర్వే: సక్తకాణి(గహా స్త్రాం! పుణ్యతీర్థాని పీఠాని: పర్వే పీఠదేవతా: అంతర్ముఖులు నిజాంతరంగమునందే దక్కాలాద్యనవచ్చిన్నమయిన నకల బ్రహ్మండమును జూడగలను. ఆశక్తి యానాడు లుప్పపాయమగుటచే జనసామాస్యమునకు అవిశ్వానపాత్రము.

గుణభావమయం (బహ్మవాక్యం వెదఇతీర్యతే॥ సంహాతా బ్రాహ్మణారణ్యకములని వేదము మూడు భాగములుగ నున్నది. ఆరణ్యకాంతర్భాగములే యు ఫనిషత్తులు. నంహాతాభాగము (పథానమున సుపాననాకాండమును, బాహ్మణభాగము ముఖ్యముగ గర్మకలాపమును, ఆరణ్య కోపనిషద్భాగము విశేషముగ జ్ఞానమును (లతిపాదించు చున్నవి. పర్మబహ్మమువలె వేదము నచ్చిదానందాత్మకము. సత్స్వభావము కర్మవిభాగమునందును, చిద్దుణము జ్ఞాన కాండమునందును, ఆనందము ఉపాననాఖండమునను బ్రబస్పుటమగును. జీవునకు ఆధిభౌతిక, ఆధిదైవిక, ఆధ్యా త్మిక శక్తులు గలపు. ఆధిభౌతికము పంచభూతాత్మకమును కరచరణాది విశిష్టమునగు స్థూలశరీరము. దైవికము ఆనంతశ\_క్తి నంపన్నమయిన మనస్సు. ఆధ్యాత్మికము సర్వాతీతమయిన బుద్ది. నిరంతర నత్కర్మానుష్టానముచే భాతికశరీరము దివ్యదేహమగును. అఖండోపాననా [పభావముచే మనస్సు నిర్మలము నిశ్చలమునగును. పరి పూర్ణ జ్ఞాననంపత్రిచే బుద్ధి నర్వతోముఖవికానమునందును.

ఈ సాధన్మతయముచే పురుమడు పూర్ణపురుముడగును. మానపులు డైవానురగుణనంపత్తిచే నిఱుతెగలుగనుందురు. వారికన్న పైస్థాయిలోనున్న వారు దేవవానపులు, ఆందత యందు సుబుద్ధి దుర్పుద్ధియను రెండు భావములు గలపు. నకల జీవులకును నర్వ్రపవృత్తులకును క్రముబద్ధమయిన సాధన పరంపరలను నిరూపించుచు వేదము నర్వాంగ నుందరము పరిపూర్ణమునగు చున్నది.

မဂ္ဂဇမ်န ဋ္ဌီဂ်ဝဆ်လျှန်ထားပဲ ဆိုင်သာမျှတာနှင့် နည္စ స్వరూపము వేదము. ఆది యఖండము, అద్వితీయము, పూర్ణము, నిత్యము. యజ్ఞార్థముగ నొక వేదమే మూడు, లేక నాలుగవిభాగములుగ గోచరించుచున్నది. ఆది మధ్యావసానముల, వేదము యజ్ఞమునే (పధానముగ (బతి పాదించుచున్నది. ''ఋ గ్వేదేన హెరాతాజుహెరాతి। యజార్వేచేనాధ్వర్యు:। సామవేదేనోద్దాతా। నరై ్వర్బ్రహ్మ " హెరాతకు నిర్దేశింపబడిసభాగము ఋ గ్వేదము. అధ్వర్యునకు బంచియిచ్చిన ఖండము యజుర్వేదము. ఉద్దాతకుద్దేశింప బడినది సామవేదము. అని వ్యవహరింపబడుచున్నది. ఈ (కమమున వేదము త్రిభాగాత్మకముగ గోచరించుచున్నది. యజ్ఞాచరణమున సంభవించు భౌతికదైవికాది ప్రత్యవాయ పరంపరలను (బతిఘటించుటకొఱకు (బహ్మకు శాంతి పౌష్టికాభిచారికాదినూ\_క్తములుగల అధర్వణభాగము సమ కూర్పబడినది. అందుచే వేదము నాలుగు విభాగములుగ నున్నదని యభ్మిపాయముగలుగుచున్నది.

యజ్ఞము హింసాత్మకమను దురభి(పాయము లోకముస కలదు. దానినాధారముచేసికొని బౌద్ధాదిమతములు తల ಮ\_ತ್ತಿನವಿ. '' ಮತ್ಯಯಜ್ಞಾಣಕಪ್ಯಹ್ಞಾಣ ಮಾಗಯಜ್ಞಾಣ తథాఒపరే 1 స్వాధ్యాయజ్ఞానయజ్ఞాణి'. హంసాత్మకముగ దోచు[పత్యక్షపశు[దవ్యయజ్ఞము - అసంఖ్యాక యజ్ఞవిభా గములలోనొకటిమాత్రమే. జ్ఞానయజ్ఞము చరమలక్ష్మము. ఆ లక్ష్మమును సాధించు సాధసములలో (దవ్యయజ్ఞమొక ప్రారంభ సాధనము. ''యా వేదవిహితాహింసా నసాహిం ేసితికథ్యతే.'' ఎవరెన్ని (పజ్ఞావాదములు పలికినను, లోకమున దామసికుల నంఖ్యయే మిక్కుటము. తామసి కులకు హింసాత్మక యజ్ఞములు రుచించినంతగా జ్ఞాన యజ్ఞము ప్రథమ సాధకావస్థలో రుచింపదు. ఆది వారికి సాధ్యమునుగాదు. ఆధికసంఖ్యాకులయిన తామసికుల నుద్దరించుటకు వేదము (దవ్యయజ్ఞమును ုပ်ထုသ సాపానముగ నిరూపించినది. వేదవిహితయజ్ఞాచరణము హింసా[పవృత్తిని వృద్ధిచేయక, క్రమముగ దానిని నశింప జేయును. వైదికయజ్ఞము బహుళధనవ్యయ శ్రమ ్రపయానసాధ్యము. దాని నిర్వహించు నందర్భమున నత్యంతకఠోరనియమ్మపతములను బాటింపవలనియున్నది• ఆ క్రమాశిక్షణముచే శమదమవిరాగ చిత్తశుద్ధి సాత్ర్వైక గుణాభివృద్ధులుగలిగి, హింసాత్మక యజ్ఞములందు వైము ఖ్యము, తత్ఫలితముగ జ్ఞానయజ్ఞమునందాదరము, తదుపరి జ్ఞానయజ్ఞాధికారము నమకూరును. తామని కులకు శ్యేనాది ద్రవ్యయజ్ఞములు రాజనికులకు సోమాది రాజనికయజ్ఞములు, సాత్ర్వికులకు జ్ఞాన యజ్ఞ ము విధింపబడినవి. వేదవిహతయజ్ఞములు బహిర్యాగము లనియు, అంతర్యాగములనియు రెండు విధములు, ద్రవ్య యజ్ఞాదులు బహిర్యాగములు. జ్ఞానయజ్ఞము అంతర్యా గము. తామనిక సంఖ్యాబాహుల్యముచే ద్రవ్యయజ్ఞాద్రక్ సంమార్థికముగ బొడగట్టును. సాత్ర్వికులల్ప సంఖ్యాకులగుటచే అంతర్యాగమగు జ్ఞానయజ్ఞాద్రక్ సంప్రవర్శముగ గన్పట్టిసను ప్రాధాన్యము దానికి మాత్రమే గలదు.

వేదమునగానవచ్చు దేవతావాచకములు పరమాత్మ యొక్క అనంతశ్రి నామములు మాత్రమే. ఆ యా దేవతాశక్తుల కన్నింటికి పరమాత్మయే ్రపేరకుడు. నృజించు శ\_క్తి చతుర్ముఖుబహ్మ, రజీంచుశ\_క్తి విష్ణువు, లయ మొనరించుశ\_క్తి శివ్రడు. సంహీతారూపమగు వేదము నృష్టిచేయును, బ్రాహ్మణాత్మకమయిన వేదమానృష్టిని బాలించును. జ్ఞాన్రపతిపాదకమగు వేదము తత్స్పష్టి నుపనంహరించి '' అహం(బహ్మాస్మి '' అను కై వల్యస్థితిని సమకూర్చును. ఉపాసనాకర్మలను ప్రతిపాదించు సంహీతా ကြေးဘွဲ့ အသေးမဟာ, နုံ့ဆံျွခဲ့သြားငွာဆိစ္ၿပီးမယားဆ బ్రహ్మచారి గృహస్థులకును, జ్ఞాన్మపతిపాదకములయిన ఆరణ్యకోపనిషత్తులు నివృత్తిమార్గగాములయిన వాన్మపస్థ యతీశ్వరులకును విహితములయియున్నవి. స్థూలదృష్టిని జూచిన సంహతయందు ఉపానసతోబాటుగ కర్మజ్ఞాన ములు, బాహ్మణమున - కర్మతోబాటుగ ఉపాననాజ్ఞాములు ఆరణ్యకోపనిషత్తులయందు జ్ఞానముతోబాటుగ ఉపాననా కర్మలు (పశంసింపబడినటుల గోచరించును. పూర్ణవస్తువుయొక్క (పత్యవయవమును బూర్ణముగనే యుందునుగదా!

వేదన్వరూపార్థతాత్పర్యములు (గహించుట చాల కష్టము. షడంగములు, నష్టదర్శనములు, నద్దురువు వలన నంపాదించి, తపన్సంపత్తిచే భగవదను(గహము పొందినవారికి మాత్రమే వేదవిజ్ఞానము కరతలామలకము కాగలదు. ప్రతివేదమం(తమునకు ఛందస్సు, దేవక, ఋషీ, నిర్దేశింపబడియున్న వి. తత్సాక్షాత్ర్కారములేక మంత్ర సిద్ధి కలుగదు. ఛందోజ్ఞానముచే ఆదిళాతికమయిన కార్య నిర్వహణ పాటవము, దేవతాజ్ఞానమువలన ఆధిమైవికమగు మనోబలము, ఋషిజ్ఞానమున ఆధ్యాత్మికమయిన ఆత్మా నాత్మ వివేక పూర్వక బ్రహ్మజ్ఞాన బోధయు సిద్ధించును. సాధన సామ(గి చేపట్టక, నమ(గఫల మాసించుట యవివేక విలసితమే యగుగదా!

యుగయుగములనుండి వేదపాఠమును చెక్కుచెదరక నిర్దుష్టముగ నిలిపి యుంచుటకు మహర్షులవలంబించిన యుపాయము ఆపూర్వము - ఆశ్చర్యము. నంహితను పద క్రమ జుటాఘనాది పాఠములుగ నేర్పఱిచి రక్షించినవారు మనమహర్షులు. ఆయా పాఠముల [పతిపదము, రెండు -ఆరు - పదమూడు పర్యాయములు - ఆ వృత్తమగునని యొఱుగజాలిన యే యాధునిక పండితుని హృదయ మాశ్చర్య చకితము గాకుండును. మనకు పరిచితము లయిన ఆంగ్లాది వాజ్మయములలోవలె, వేదమం[తములకు పాఠాంతరములు గానరావు.

వేదమునకు ఉదాత్తానుదాత్త స్వరితాది స్వరములు ప్రాణములు. వేదము గురుముఖమున నన్వరముగ నేర్వ దగ్గినదే కాని, అచ్చుపడి పుస్తకములనుండి యభ్యసింప దగ్గినదికాదు. ''యథెస్ట్ర శ(తుః స్వరతో ఇస్తారాత్'' ఆప న్వరమువలన కార్యభంగమే కాక అసర్థముకూడ సమ కూడును. పరమేశ్వర దేవర్హి క్రమాగతము, ధర్మార్థ కామ మోకఫల్షపదము వేదము. ఆకర పదమ్మాతా స్వరదోష రహితము, దేశకాలప్మాత మంక్రత తంక్రత యంత్రత క్రధ్ధా విశ్వాన నియమ నహితమునగు వైదికానుష్ఠానము నేటికిని ప్రత్యక్షఫల్పపదమనుటలో నతిశయోక్తి యావంతయు లేదు.

ఉభయలో కతారకమయిన వేదవిజ్ఞానము నామమా తా వశిష్టమగుట భారతీయుల దౌర్భాగ్యమేకాక మానవకోటి దురదృష్ట విపాకమని యొప్పక తప్పదు. "యదాయదాహి ధర్మన్యగ్లానిర్భవతి భారతు....తదాత్మానం నృజామ్యహమ్." పేదభర్మమునకు హానిగల్గిననాడు తత్సంరక్షణార్హముగ నే సవతరింతునని మ్రతీజ్ఞవేసిన భగవంతుని వాక్యము అ పన్నులమగు మనకు న్మర్తవ్యము శరశ్యమునగుచున్నది.

ఉమ్పైర్గతిర్జగతినుధ్యతి ధర్మతశేస్త్రత్ । తన్య [పమాచపచనై: కృతకేతరై శేస్త్రత్ । తేపాం[పకాశన దశాచమహీనురై శేస్త్రత్ । తానంతరేణ నిపతేత్క్వనుమత్ప్రణాము: ॥

వేదమనూచ్యాచార్యే 20 తేవాసిన మనుశా స్త్రి । సత్యం వద ၊ ధర్మం చర ၊ స్వాధ్యాయాన్మా ప్రమది: ၊ ఆచార్యాయ ప్రియం ధనమాహృత్య ప్రజాతంతుం మావ్యవచ్చేళ్సి: । సత్యాన్న ప్రమదితవ్యమ్ । ధర్మాన్న ప్రమదితవ్యమ్ ၊ కుశలాన్న ప్రమదితవ్యమ్ । భూత్వై న ప్రమదితవ్యమ్ । స్వాధ్యాయ ప్రవచనాభ్యాం న ప్రమదితవ్యమ్ ॥

దేవపితృకార్యాభ్యాం న ప్రముదితవ్యమ్ I మాతృదేవో భవ I పితృదేవో భవ I ఆచార్యదేవో భవ I ఆతిధిదేవో భవ I యాన్యనవద్యాని కర్మాణె I తాని సేవితవ్యాని I నో ఇతరాణె I యాన్యస్మాకగ్ సమచరితాని I తాని త్వయోపాస్యాని I నో ఇతరాణె II.......

........ ఏష ఆదేశ: 1 ఏష ఉపదేశ: 1 ఏపా వేదోపనిషత్ 11

(ಗತ ಸಂವಿಕ ತರುವಾಯ)

## ణి తటవరి సూర్యనారాయణ

మాధవదాను శ్రోతియ(బాహ్మణుడు, గృహస్థాశమ ములో ఆతులధననంపత్తులు సంపాదించెను. విద్వాం సుడు ధర్మశీలుడును. ఆతని భార్య మరణించిన పిదప వానికి సుసారవిర క్రి జనించి పుణ్యతీర్తముల గ్రమ్మరుచు నౌకచోట నివసించి భగవానుని ఆరాధనలో లీనుడై యుండెను. ఆతనికి ధ్యానావస్థలో శరీరముగూడ తెలియని సమాధి పొందుచుండెను. ఇట్లన్న జలములుగూడ గైకొనక నిరంతర పరమేశ్వరచింతనమగ్సుడైయుండగా కొన్ని దినంబుల కాతని దీనాపస్థపై జాలిగొని పరమాత్ముడు న్రీ విష్టు**వు ల**ఓ్మితో తన ముఖ్య భక్తునికి వివిధ భోజన పదార్థములు గౌనిపోయి నమర్పించుమని, ఆతని ఆకలి బాధ మాన్పిరమ్మని అదేశించెను. పతి చెప్పిన విధముగా లక్ష్మియు సువర్ణప్పాతముస మధురవ్యంజనములు బెట్టు కౌని మాధవదానుకడకు ఫోయెను. మాధవవాసుకు బాహ్మ చైతన్యమే లేకుండెను. అతనికి ధ్యానభంగముజేయక లష్మీదెవి ఆతని (మోల ఆ బంగరు పళ్లెరముంచి యొక ్పక్కగా నిలబడి చూచుచుండెను. కొంతసేపటికి మాధవ దాను కనులు దెరచి తన ముందున్న భోజనపదార్హము లసు గాంచి ఆవి పరమేశ్వరకరుణా[పసాదితములని హర్షపులకితగా(తుడై యవి తృప్తిగా నారగించి మరల ధ్యాననిమగ్స్పడైపోయెను. ఉదయమున అప్పటి దేవాలయ కవాటము దొరచి ఆర్చకుడు ఆచ్చట నుండవలసిన నువర్ణ ప్మాత నలేందుల కాశ్చర్యభయములు పొంది వెదకుచు వెదకుచు తిన్నగా మాధవదాసువద్దకు చేరి యిచ్చట నా పళ్లైరము గాంచి మాధవదానుని చోరునిగా దలంచి రాజున కెరిగించెను. అతడును భటుల కాసతీయగ వారు వానిని నిర్ణయతో కశాఘాతముల బాధించిరి; గాని మాధవదాను మనమున ఖేదమొందక ఇదియును భగవత్ప్రసాదమే యని తలంచుచు ఆ బాధ నహించుకొనెను. నిజమున కా బెత్తముల దెబ్బలు మాధవదానునకు గాక శ్రీహరికి తగులుటయు నార్చాతి శ్రీహరి రాజునకు న్వప్పమున గన్పడి గట్టిగ మందలించి భక్తునకు గావించిన ఆప చారము తెలిపి మాధవదాను పాదములఖడి కమాదానము యాచింపుమని హెచ్చరించెను. మాధవదానుకూడ వారి నందరిని ్రపేమపూర్వకముగ కమించివేసెను.

ఒకసారి మాధవదానునకతిస్తారరోగము వచ్చుటయు కి.ణశ\_క్తితో నాతడు లేవలేక గూర్చుండలేక బాధపడు చుండుట (గహించిన శ్రీహరి స్వయముగ పరిచారకుడై యాతనికి తగిన ఉపచారములు చేయసాగెను. కొన్ని దినంబులకు స్పృహగలిగి మాధవదాను తనకు సేవచేయు చున్నవాడు సాకాత్తు పరమేశ్వరుడే యని విశ్వసించి ఆతని పాదములు గట్టిగపట్టుకొని...''శ్రీనాధా, మహ్మపభూ-నావంటి ఆధమునికై యింత (శమపడుచుంటివా స్వామీ! నీవు నర్వ శ\_క్తి సంపూర్ణుడవే. నీ తలంపుచేతనే నా సర్వదుఃఖములు నివారించునే. మరి ఇట్లు స్వయముగ నింత కష్టపడుట్ యేల ప్రభూ!'' ఆని యేడవసాగెను. శ్రీహరియు ''మాధవా, నేను నా భక్తుల కష్టములు చూచి సహింపజాలను. భక్తు లను సేవించుటకు ఆన్యుల నెవరిని నియమించినను నాకు సంతృప్తి కలుగదు. అందులకై నేనే న్వయముగ వచ్చి నా భక్తుల నాడుకొందును. ౖపారబ్దకర్మ ఆనుభవిం పక తప్పదు. ఇది నా దుర్లంఘ్యనియమము గనుకనే నేను సేపలుజేయుచు భక్తుల ప్రారజ్ఞముల ననుభవింపజేయు చున్నాను. భగవంతుడు భక్తాధీనుడని జగంబుల కెరి గించుచున్నాను." అని పలికెను.

ఉపర్యుక్త చతుర్విధభక్తులలో ప్రభమ (తివిధభక్తులు సకాములు, అంతిమజ్ఞాని భక్తుడు నిష్కామి. ఆర్తభక్తుల కుదాహరణ (దౌపచి. జిజ్ఞానుభక్తుల గుదాహరణ ఉద్ద వుడు. ఆర్థార్థిభక్తుడు దువుడు. ఉపమన్యుడు అనన్య భక్తుడు. ఉపమన్యుని ఉగ్గకపస్సు దేవతలద్వారా యొరింగి భక్తవత్సలుడైన శంకరుడు భక్తుని గౌరవము పెంపాం దించుటకై తన అనన్యభక్తుని పరీకించుటకై ఇం(దునీ రూపముదాల్చి యతనిని నమీపించెను. ఉపమన్ను డాతనికి తగినట్లు నతాక్తారములు జరిప్ ''దేవరాజా! దయగలిగి మీరు నా యొదుటకు వచ్చినారు. మీకు యొట్టి సేవచేయ వలెను. ఈ దాసునికి సెలవిండ ''ని ఆడిగెను. ఇం(దరూప ధారియగు శ్రీ శంకరుడు—"నీ తపన్సునకు మెచ్బితిని. వర మొనంగ వచ్చితిని. కోరుకొను ''మనుటయు ఉపనున్నుడు "ఆమరనాథా, నేను మిమ్ముల నేమియు నడుగజాలను. స్వర్గాదిదివ్యనుఖములు నా కక్కరలేదు. నేను శ్రీ గిరిజా నాధుని భక్తుడును గాన ఆతనికే దాసానుదాసునిగనుండ గోరెద. ఆ కరుణావరుణాలయుడు దర్శనమిచ్చి మన్నించు నంతవరకు నేను తపస్సు చేయుచునేయుందును. త్రిభు వనరక్షకుడు, ఆదిపురుమడు, అద్వితీయుడు, అవినాశి యగు శంకరుని దయ రానంతప్రరకెవ్వరికిని శాలత

చేకూరదు. నా ఏదైన దోషముచేత ఈ జన్మమున మృత్యు 0 జయు ని దర్శింపలేకపోవుదునా—పోనిండు; ముందు జన్మమందైన ఆ మహాదేవుని సందర్శించు భాగ్యము లభించుటకై తపన్సు చేయుచుందును. ఆట్టి భక్తి యొనగమని మహేశ్వరుని (పార్థించెదను.''

ఇండరూపమున నున్న శంకరుడుపమన్నూని మాటలు విని శంకరుని నానావిధముల దూషించుట మొదలు పెట్టెను. తన ఆరాధ్య దైవమగు శంకరుని నిందించుట విని సహింపలేక ఉపమన్యుడు క్రోధ తామ్రామడై ఎదుటనున్న ఇంద్రుని సంహరించుటకై భస్నము చేతబట్టి అఘోరాస్త్రమం(తముతో నభిమం[తిత మొనర్చి ఇం[దునిపై వినరికొట్టెను. అది యునుగాక శివనింద వినిన పాపనివృత్తికొఱకై తన దేహ మును భస్మీభూత మొనర్చుకొనుటకై ఆగ్నేయీధారణా ్రపయోగ మొనర్చుకొనెను. శంకరుడు భక్తవత్సలుడేగదా! భక్తుని పరీకించుట యైనది. ఇక భ క్తరకణము గావలె గదా• ్పేమవిహ్వలుడై శంకరు డాగ్నేయిధారణను శాంతపర చెను. నందిశ్వరుడు ఆఘోరాస్త్రమును నివారణ చేసెను. ఉపమన్యుడు కనులు దెరచి చూడగా నెదుట పృషభవాహన మున ఉమానహిత పరమేశ్వరుని నందర్శించి గద్దద కంఠుడై భగవానుని మ్హతింపసాగెను. (పనన్నుడైన ఉమా పతియు నాతనితో-''వత్సా ఉపమన్యూ! నీ అనన్యభ క్రి చూచి ్రపనన్నుడ నైతిని. నా దర్శన మూరకపోరాదు. నీ మనో ఖిష్ణ మొరిగింపు"మని యడిగౌను. ''భగవన్, మీదర్ననము లభించిన నాకు జగమున నింకే వస్తువు వాంఛనీయము! నా జన్మము ధన్యమైనది. మీ పాదపద్మములయం దెప్ప డును వీడని భక్తి ప్రసాదింపుడు''. శంకరు డాతనిని లేవ నెత్తి పార్వతిచేతిలో జెట్టెను. జగదంబ యతనికి సుస్థర కుమారపద మొనగెను. ఈ ఉపమన్యుడే శ్రీ కృష్ణునకు శివ మం(తోపదేశము జేసెను. గుణభేదములతో భక్తులు మరల మూడురకములు. సత్త్వగుణభక్తుడు దేవతాపూజ చేయును. రజోగుణుడు యకరాక్షసుల నారాధించును. తమోగుణుడు భూత్రపేతాదులను పూజించును. శ్రద్ధ రుచి బట్టి భక్తుడు గు ప్రింపబడుచున్నాడు. ఆనన్యభక్తుడు చాతక పక్షివలె నిజాఖీప్రదేవతాధ్యానమందు తన్మయుడై యుండును. విభిన్న వాంఛలతో విభిన్న దేవీ దేవతల నారా ధించువారు భక్తులుగారు. వారిని స్వార్థులని - వ్యవసాయు లని చెప్పవచ్చును. చాతకపఓ ఏపాసాతురమై గూడ నమల చౌరువుల కాల్వల నీరు గ్రాలక మేఘము దౌనకే ఆర్రైత్రేమాచును. ఇట్లే అనన్య భక్తుడు ప్రారబ్ధముచేత శరీరమునకు బ్రాప్తించిన నానావిధ యాతన లనుభవిం భామ్మ తన ఆరాథ్య దేవని దక్క అన్యదేవతల నారా ద్వాతడు. నర్వ కర్మలకు భగవానుడు ఫలదాత. దేవత వలన ఫలము శ్రీఘములోనే లభించును గాని భక్తున కందు చేత దేవలోక (పా ప్రియగును—అంతే.

్రీమద్భాగవతములో నవధా భ\_క్తి యిట్లు వర్ణింపబడినది. రాశవణం కిర్తనం విష్ణా: స్మరణం పాదసేవనం ఆర్చనం వంచనం దాస్యం సఖ్యమాత్మ నివేదనం॥

భగవంతుని కథలు విసుట. నామ సంక్రీనముజేయుట, స్మరించుట, చరణపందనముగావించుట, సేపజేయుట పూజించుట, ప్రభామముచేయుట, సఖ్యభాపముతో మెల గుట, ఆత్మనమర్పణముచేయుట. ఇవి ఈ సవధాభ క్రిగూర్చి భాగవతములో విపులముగ వర్ణింపబడియున్నది.

గరుడపురాణములో ఎన్మిది విధములైన భ\_క్తి ఉల్లేఖించ బడియున్నది. (1) విష్టభగవానుని నామ లీలా సంకీర్త నము చేయుచు చేయుచు అశ్రవులను గార్చుట, (2) భగ పంతుని పొదపద్మ ద్వయమునే ఏకై కా శయమని భావించి తదనుసారముగ ననుష్టానము చేయుట, (2) భ\_క్తిపూర్వక ముగ భగతత్కధితశాస్త్ర పఠన - పాఠసము చేయుట. (4) భగవానుని భక్తవాత్సల్యభావము ననుమోదించుట. (5) భగవల్లీలా- కధాశవణమున రుచిగలుగుట. (6) భగ వద్భావ విశిష్టత. (7) భగవత్సూజ. (8) భగవంతుడే నాకు జీవ్యమనుజ్ఞానము కలిగియుండుట. నారదీయ భ\_క్తిస్యూత ములందు భక్తిభేదములు పదకొండని చెప్పబడియున్నది. [పసిద్ధవైష్టక [గంధములలో శాంతము, నఖ్యము, దాన్యము వాత్సల్యము, మధురము. ఆను నీయైదు విధముల భక్తి భావములు నవిస్తారముగ పర్టింపబడియున్నవి. ఈ ఆయిదు భ క్రిభావములకు నింకను ఆచాంతర భేదము లెన్నో గాస పచ్చుచున్నవి. శాంతభావమున కనేక భేదములు గలవు. దానభక్తులు చతుర్విధములు. ఆధికృత, ఆశ్రిత, పరిషద, అనుగులని. ఇందు ప్రతియొక దాని కనేక భేదములుగలపు. ఇవ్విధముగనే నఖ్య-వాత్సల్య మధుర భావములకునుగూడ ననంత భేదములుగలవు. సామాన్య భ క్రి సాధనభ క్రి గౌణి ဆုံ ၌ ညီထိုဆုံ ၌ ညြေ နာဆုံ ၌ ျိုသညာဆုံ ၌ သတဆုံ ၌ တကများ భక్తి ఏహితాభక్తి ఆవిహితాభక్తి ఉత్తమాభక్తి...ఇత్యాదులు భ క్తి భేదములు గస్పట్టుచున్నవి. రెండు విభావములు-ఆలంబనము ఉద్దీపనములు, ఎన్మిది సాత్విక భాపములు-స్తంభము. స్వేదము. రోమాంచము. స్వరభేదము. కంపము. వైవర్ణ్యము. ఆశ్రువు క్రపళయములు. నిర్వేద, విషాదాదులు. ముప్పదిమాడు సంచారీభావములు తెలియవచ్చుచున్నవి. అధికారిభేదముచే రీతిలోగూడ విభిన్నత్వము గలుగు చుండును. విభావ అనుభావ సాత్త్వికభావ సంచారీ భావ ములద్వారా కృష్ణ విషయకమైన స్థాయాభావముతృన్న మగుచున్నది. ఆస్వాదన కారణమును విభావమందురు. ఇది ఆలంజన ఉద్దీషన భేదములచే ద్వివిధములు. ఇందు

శ్రీ కృష్ణుడు ఆతని భక్తులు ఆలంజన విభావములు. చేని ద్వారా భావము ప్రకాశితమగునో దానిని ఉడ్దిపన విభావ మందురు. [శీ కృష్ణభగవానుని గుణ చేస్తా స్మిత అంగ సౌరభ పంశి శృంగ నూపుర శంఖ పదచిహ్మకేత్ర, తులసి భక్తుడు—ముస్మగునవి ఉద్దీపన విభావములు. భగ పంతుని చిత్తగతభావములు దేనివలన బోధపడునో దానిని అనుభావమందురు. ఆవేశవశమున నాట్యము చేయుట, గానము చేయుట, నేలపై బడుట, ఆవలించుట హుంకారా దులు అనుభావాంతర్గతములు. భాగవతములో

వాగ్గద్గదా దవతేయన్య చిత్తంరుదత్యభిక్షం హనతి క్వచిచ్చ విలజ్జ ఉద్దాయతి నృత్యతే చ మద్భ క్తియు క్తోభువనం పునాతి

భావుపథానమైనది భక్తి. గనుకనే భగవచ్చింతనము చేయుచు చేయుచుండగా భగవంతునియందురతి ఉత్పన్న మగును. అప్పడుపర్యుక్త భావములు న్వత: స్పూర్తి గాంచును. బలవంతముగ ఈ భావములను గొనితెచ్చుటలో నివి భావుకత్వమున పరిణతములై రోగముల నుత్పా దించి సాధకుని భక్తిభావవంచితునిగా జేసి వైచుచున్నవి గాన మిక్కిలి సావధానుడై భక్తునిభావము నత్యమా - లేక మిధ్యయా - యని పరీకించవలసి వచ్చుచున్నది. భావ రాజ్యములో నేయే యవస్థలు కలుగుచుుడుననునది భక్తుడుగాక తదితరుల కెరుంగుట కష్టము. భావగృహమున చౌర్యముగావించిన ఆ భావము నష్టమైపావును. భ\_క్తి -విర క్రి - ఈశ్వరానుభూతి - యీ మూడు నొకే సమయమున గలుగును. ఒకదానిని పిడిచి రెండవది యుండజాలదు. భక్తికలిగిన పిమ్మట విషయములయొడ విరక్తి తప్పక కలుగును. విషయవిరక్తి కలుగగా భగవంతుని ఆను భూతి తప్పక కలుగును. ఏ భక్తునియందు దీనికి విపర్య యము - లేదా వ్యత్యికమము గన్ఫట్టునో ఆ భక్తుడు కేవల మనుకరణము మాత్రమే చేయుచుండెనని [గహించవలెను. భ\_క్రియోక్క ఆభిసయము భ\_క్రీకాదు.

#### ညြံသည်

భ క్రియొక్క ఒక సుగమోపాయమే క్రపత్తి. భగ వంతునితో గలియుటకు గల క్రపల వ్యగత్వమునే క్రపత్తి యందురు. భగవంతుడు నావాడు గాన అతని సేవాభారము నాపై ఉంచబడియున్నది. నేను దక్క నితరు లెవ్వరును భగవంతుని సేవించజాలరని భక్తుడు తలంచును. నేను భగవంతుని ఆశ్రీతుడను గాన నాకును నా భ క్రికిని రకా భారము భగవానునిపైన గలదు. అని క్రపపన్ను డు తలంచును. వానరడింభము నుపమానముగ భక్తునికి, మార్జారడింభము నుపమానముగ క్షపన్నునికి జెప్ప

వచ్చును. కోతిపిల్ల స్వయముగ తల్లిని బట్టుకొనియుండును. గాన తల్లికి దాని విషయములో ఎట్టి విచారమునుండదు. ఆది తన యిష్ట్లము వచ్చినట్లిటునటు దుముకుచుండును. కాని పిల్లిపిల్ల ఒకేచోటున గూర్చుండి మ్యాఁవు మ్యాఁవని ఆరచుచుండును. ఒకచోట నుండి ఇంకొక చోటకు బోఫు టకు దానికి శ\_క్తిచాలదు. ఆవసరమైసప్పడు దాని తల్లి దానిని నోట గరచుకొని ఇంకొక చోటకు గొనిపావుచుండును. [పపన్నుని భక్తి నిర్వాహభారము భగవానునిపైన నుండును. మృత్యునమయములో మూర్చితావస్థయందు పరమాత్మ ధ్యానము చేయుట కనమర్ధమైయున్న సమయమున [పపన్నుని కార్యము భగవానుడే నిర్వహించును. [పపత్తి రెండు భేదములు—శరణాగతి, ఆత్మ సమర్పణము. భ క్ర చేయుట భక్తుని ఆధీనమైన విషయము కాని క్రపత్తి కలుగుట ఈశ్వరుని అధినమైన విషయము. భగవంతుడైన [శీరామచం|దుడు—కేవల మొక్కసారి యె**వ్వరై**నను [తికరణములతో '[పభూ! నేను నీవాడ'నని పలికినచో '<mark>నేను</mark> వానిని నర్వభూతములనుండి రఓంచెదను' ఆని పలికి యుండెను.

నకృదేవ స్థపన్నాయ తవాస్మీతి చయాచతే ఆభయం నర్వభూతేభ్యో దదామ్యేతద్వ్రతం మమ ။

#### ಕರಣಾಗತಿ

సుశీల, సాధ్వి యగు భార్యవలె, పతి కనుకూల స్రప్తున్న నంకల్పము, (పతికూల (పవర్తన వర్ణనము (పపన్సుని కియొక్కటే క రైవ్యమైయుండును. స్రామాపు కొఱకనుకూల కార్యము చేయుటకు దృఢనంకల్పము, (పతికూలకార్య త్యాగమునకు దృధనంకల్ప మియ్యదే శరణాగతియొక్క [పథమ సోపానము. పత్నీ ర‱ణఖారము భరౖపైన గలదు. పత్పి జాగరూకతతో పతి కనుకూలాచరణశీలయై యుండ వలని యున్నది. పతి క్షచియమైన కార్యము పత్ని చేయ రాదు. అట్లే భగవానుడు స్థపనన్నుడగు కార్యమే భక్తుడు చేయవలెను. భగవానునికయిష్టమగు పని చేయరాదు. శాస్త్రములే భగవానుని ఆజ్ఞలు. గాన శాస్త్రనిగదిత కర్మా చరణము భగవంతునికి (పీతికరము. శాస్త్రనిషిద్ద కర్మ త్యాగముచితము. శాస్త్రములు జదువనివారు తాము జేయు కార్యములు నమాజమునకును రాష్ట్రమునకు మేలు గూర్చునవియై యుండవలెననియు తనకుగాని ఇతరులకు గాని హాని కలిగించు పని నర్వదావర్జనీయమని భావించ వలెను. భగవానుడేమి చేసినను తన మేలునకే ను**మా**-యాని యొంచుట (పపన్న భక్తునిలో గల విశేషగుణము. ఇంకే గాదు. భార్య - పుత్రాడుల వియోగమందుగూడ వ్రవస్స్టుడు నిర్మల శాంత బుద్ధితో—ఆ వస్తువుగలవాడే దానిని గొనిపోయినాడని తలంచుచుండును. గాన భగ

వానుని హస్తములయందు నర్వన్వము దానము చేసి యున్నవాడు ప్రాప్తవస్తువియోగముచేత కుభితుడైపోయొ నన్నచో వాని దానము పేరునకు మాత్రమేయనియు ఆది వాస్తవికమైనది గాదనియు తలంచవచ్చును. భగవద్గీతలో శ్రీ కృష్ణభగవానుని అంతిమోపదోశము శరణాగతి.

సర్వధర్మాన్ పరిత్యజ్య మామేకం శరణం ప్రజ అహం త్వా సర్వపాపేఖ్యో మోకయిప్యామి మాశుచింది! శరణాగతియందు అనన్యభావము—అకించనభావ ముండుట అవశ్యకము. శరణాగతిలో ఆహంభావముండి యున్న యొడల ఆ శరణాగతి భక్తి నహాయకము కానేరదు. దుర్వానుడు అంబరీమనియొడ అపచారమొనర్చి విపన్నుడై భగవానుని శరణుజౌచ్చెను. కాని పరమేశ్వరుడు— "మీరు నా భక్తుని శరణువేడుడు. నేను భక్తాథీనుడను. నా భక్తునికి విరుద్ధముగ నేను మీకు శరణమొనంగననమర్ధుడ" నని పలికెను. అప్పడు దుర్వానుడంబరీమని శరణు వేడగా రకణ జరిగెను. గాన శరణాగతికి ఆహంభావ త్యాగమావశ్యకము. తనువు, మనస్సు, (పాణము-తన నర్వ న్నము భగవానునికర్పణ జేయగలవాడే (పపన్మభక్తుడు.

## ఆత్మసమర్పణము

వివస్తువువైన మనమెవ్వరికైనను స్పేచ్ఛాఫూర్వకముగ దానము చేసివైచినచో ఆ వస్తువుపై మనకేమియు మమ త్వముగాని ఆవస్తునాశనముస ఖేదముగాని యుంటదు గదా. ఆట్లో ఏ భక్తుడు తన శరీరము, వాక్కు, మనస్సు, అహంకారము.....సర్వన్నము భగవదర్పితము చేసి |పప న్స్పుడై పోఫునో ఆట్టి వానికి భగవత్సేవ దక్క ఆన్య చింత యేమి యుండును? అత్మనమర్పణము పిదపగూడ మనము మన శరీరమును మన మనస్సునేదైన ఇతర పావ - అపవి[తకార్యమందుపయోగించినచో దత్తాపహారుల మగుదుము. శరీరము మనస్సు మనవి కానే కాదుగదా-ఇక మనకు వాటిపై మమత్వమేల యుండవలెను? ఈ వస్తువులకు ప్రభువైనవాడు వీటిని రకించినను పాడుచేసి నను వాని యిష్ట్రము. ఆడుగుటకు మనమెవ్వరము? ఏదో దుర్విషయ వాననా [పేరితులమై మన మానమర్పిత శరీర మనస్సులను భోగ్యపదార్థములందుపయోగింపజాలము. భగవానుని ఆజ్ఞానుసారము వానిని నత్కర్మయందు. లేదా భగవత్సేవయందుపయోగించవలెను. భగ వాను డు.....

'నర్వధర్మ ములను బరిత్యజించి నా శరణాపన్ను డవగు'మని ఆదేశించియున్నాడు-గాన మనమన్ని ధర్మములను ఏడిచి భగవత్ శరణా శరుముస జేరకున్నచో మనము శరణా గతులము గాక యథేచ్ఛాచారులమే యగుదుము. దీనివల్ల ససర్థములే [పా ప్రించును. సమయము శ క్తిని అపవ్యయము చేయుడ్ (పపన్నునిక్ సదా వర్ణనీయము. (పపన్నుడొక్క కూతముగూడ వ్యర్ధముగ బోగొట్టడు. హరిదాను ఒక (పపన్న భక్తుడు. మ్రతిదినము మూడులక్షల నామజపము జేయు చుండెను. భావాంకుర ముత్పన్నము కాగానే కమ దాని కదె ఉపస్థితమగును. తనను తృణుముకన్నను నీచముగ తలుచువాడును వృక్షముతో నమాసముగ నహిష్టువుగను అమాన్యుడై యొల్లరకును మానమొనగువాడును ఆగువానికే భగవన్నామకిర్హన బేయుట కథికారము గలదని శ్రీ చైతన్య ్రపథువు సుడివియుండెను. కమలేగున్నను- లేదా క్రోధము వచ్చినను ఆతికష్టనముపార్జితతపోధనము వినష్టమై పోవును. కణకాలమునకైన వైరాగ్యభావము గలుగని వానికి భక్తిగాని జ్ఞానముగాని యేవియును (బాప్తించబాలదు) గాన అరతి (వైరాగ్యము) భక్తికావశక్యము. భక్తుడైన పద్మ నాభుడు.....భగవానుడు తప్పక నాకు దర్శనమొనంగును. అప్పడు నేను వెంటనే ఆ దేవదేవుని ఆడుగుదమ్ములపైబడ దౌరులుదును. స్వామి నస్ను తన మృదుపవి(త కరములతో లేవనె.త్తి ఆలింగసము చేసుకొనును. భగవంతుని స్పర్శచే నేనానందసాగరమందు నిమగ్పుడనై పోపుదును. వరము కోరుకొనుమని భగవానుడు పలుకును. నీ పాదభక్తి దక్క అన్యము వాంఛించను క్రపభో-యని యందును. ఆని చింతించుచు ఈ ఆసంద పారవశ్యమున నమాధిస్థతుడై చాలా సమయమువరకు పడియుండెడివాడు. ఇది మప న్నుని లక్షణము. భగవన్నామ గానమందు రుచీ, అప్యర్ధ కాలత్వ మీ రెండుగుణములు (పపస్ప భక్తునియందు గలిగియుండుట ఆవశ్యకము.

ప్రసీద పరమానంద ప్రసీద పరమేశ్వర। ఆధివ్యాధి భుజంగేన దష్టం మాముద్దర్రప్రభే॥ శ్రీకృష్ట రుశ్మీణి కాంత గోపీజన మనోహర। నంసారసాగరేమగ్నం మాముద్దర జగత్ప్రభో। కేశవ క్లేశహరణ నారాయణ జనార్దన। గోవింద పరమానంద మాంనముద్దర మాధవ॥

(కళ్యాణ్నుండి)

# స్పర్భ వేధి

(గతనంచిక తరువాయి)

గోవర్డన్

6

సిద్ధవరంలో 'సీరియమ్మ' ఆనే ఒక తెలికలమ్మి ఉంది. మహాయుల్లాలు. ఆమెది చల్లని చెయ్యి. ధర్మాత్ము రాలూ, గొప్ప శివభక్తురాలున్ను. రోజూ ఒక జంగమయ్యకేనా ఆతిథ్యం ఇవ్వందే, సీరియమ్మ భోంచెయ్యదు.

ఆ రోజున ఏమోగానీ ఒక్క జంగమేనా అత్థిగా దొరక లేదు. పాపం!—మాటిమాటికీ సిరియమ్మ విధిలోకి వచ్చి చూసి చూసి పోతూవుంది. కానీ, ఎవరూ రావటం కనబడ లేదు. [పాణం విసిగింది.

నిరాశ్ చేసుకున్న సిరియమ్మ మళ్లీ మరొక్కసారి బయటికి పచ్చి చూసింది. ఒక బుడుతడు మాత్రం కన పడ్డాడు. ఏడేళ్లవాడు. ముద్దులు మూటగట్టే పసివాడు. ఆ పాలబుగ్గలూ, ఆ చిరునవ్వు ముఖమూ, చుక్కల్లా మెరిసే ఆ కళ్లూ, ఆ చిన్నారి ముక్కూ చూస్తే ఎవరికి ముచ్చట వెయ్యాడు?—\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ అ పెన్నవయసులోనే కాపాయిగోచి పెట్టుకుని, విబూదిపెండికట్లూ, రుబాకమాలలూ ధరించిన ఆ కూన ఎవరిని ఆకర్ణించడు?—

వాణ్ని చూస్తూ నిరియమ్మ అట్టే వుండిపోయింది!— అలా ఎంత సేపు ఉండిపోయిందో ఆమెకే తెలియదు. అ బుడతడు సిరియమ్మ గడపదగ్గరికి పచ్చాడు. సిరియమ్మ సంతోషం పట్టాలేకపోయింది. గబగబా పచ్చింది. ఆ పిల్ల వాణ్పి అమాంతం ఎత్తుకొని ఇంట్లోకి తీసుకుపోయింది!—

ఆ బుడతడు ఎవరివాడో, వాడిది ఏపూరో, ఎక్కడికి పోతున్నాడో—ఈ భోగట్టాలేమీ వాణ్ని కనుక్కొలేదు. వాడూ కిక్కురుమనలేదు. నేను ఫలానా ఆని చెప్పలేదు. సెరియమ్మ అలా అమాంతం ఎత్తుకువచ్చినందుకు పిల్లవాడు ఆశ్చర్యపడలేదు.

ఆ కుర్రవాణ్ని కూచోబెట్టి సిరియమ్మ నూనె రాసింది. నలుగు పెట్టింది. లాల పోసింది. వళ్లు తుడిచింది. దాచి పెట్టిన కొత్తబట్టలు తెచ్చి కట్టింది. పంచభక్యపరమాన్నాల తోనూ బుప్పపెట్టింది. బువ్వ తెన్నాక మూతి తండిచింది. చక్కా పక్రవేసి పండుకోబెట్టింది. ఆ పసివాడి పాదా లోత్తుతూ ఇలా ఆడిగింది:

''బాబూ !—ఇవాళ నా ఆడృష్టంకొడ్డీ దొరికావు. ఎవ రబ్బాయివి నాయనా ?—మీ దేవూరు ?——''

ఆ పల్లవాడి బుల్లి పెదిమలు మెల్లిగా క**దికాయి.** "ఆమ్మా! - ఏం చెప్పను? - నే నెప్పడెక్కడుంటే ఆదే నా ఫూరు. నన్ను ఎవ రాదరి స్తే వాళ్ళే నా తలిదం[డులు. ఇంకా వివరంగా చెప్పమంటావా? - ఐతే, విను - ఈ కాల చ[కమే నా తం[డి. నత్యమే నా తల్లి. ధర్మమే నా సోద రుడు. జ్ఞానమే నానే స్తం. నీలాంటి భక్తులే నాకు చుట్టాలు. ముల్లోకాలూ నా ఫూళ్ళే. నన్నంతా 'విస్సన్న' ఆని పిలు స్తారు....'' ఆని జవాబు చెప్పాడు.

సిరియమ్మ విస్తుపోయింది!—ఇంతవరకూ ఆపిల్లవా డెవరో సామాన్యుడనుకున్నది. కానీ ఈ మాటలు వినీ విన గానే ఆమె అంతులేని ఆశ్చర్యం పొందింది, "బాబూ!— నువు సామాన్యుడివి కాదు. సాజెత్తు ఆ విశ్వేశ్వరుడివే. నన్ను తరింపజేయటానికే ఇలా వచ్చావు. నీ లీలలు నాకేం ఆర్థమవుతాయి తండ్రి!—నన్ను అనుగ్రహించు. నాకు పిల్లలు లేరు. నిన్నే నా విడ్డడిగా పెంచుకుంటాను. కటా డించు" అని వేడుకుంది.

''ఆలాగే ఆమ్మా!—నాకు, నీయింట్లో గొడ్లని కాచే పనియ్యి, నీయింట్లోనే ఉండిపోతా.''

"ఆయ్యో నా తండి! - నీ కెందుకు ఆపాట్లు. వద్దు. నువు గొడ్లని కానుకోనక్కర్లేదు. ఈ యింట్లో నీ కేమిటి లోపం? ధనధాన్యాలకేం కొరత లేదు. ఇవన్నీ నీవే. నా భర్తా, నా సోదరులూ, నేనూ ఇందరం వుండి, నీకు లోటు రానిస్తామా?—"

అందుకు విన్సన్న వప్పకోలేదు. ''నీయింట్లో ఈరికే తెని కూచోమంటావా? విల్లేదు. నీపాలేరుగా పెట్టుకునే లాగైతేనే వుంటాను. లేకపోతే ఉండనే వుండను. మరో చోటికి పోతాను'' ఆన్పాడు.

విన్సన్న ఇలా అనేనరికి సిరియమ్మ గుండెల్లో రాయి పడ్డట్టయింది, '' నరే నాయనా !— నీ యిష్ట్రపకారమే కానీ. ఐతే, ఒక్కమాట చెబుతా విను - అడవులకు పోయి గొడ్డని మేపుకొనిరావటం ఏమంత చిన్నవిషయం కాదు. అడవుల్లో అన్నీ రాళ్ళూ ముళ్ళూనూ. పైగా పులులూ, సింహాలూ, సివంగులూ తిరుగుతూ వుంటాయి. వాటిని చూస్తే భయ పడ్తావు నా తండి.''

'' ఉహుఁ - నాకు భయమేంటీ ?.....''

''మధ్యాన్నంపూట ఎండ ఎక్కువగా వుంటుంది. గొడ్లని కాస్తూ నీకు కూచుందుకు వీలుండదు. ఆకలివేస్తే నీకు ఆన్నం ఎవరు పెడతారూ ?—నా మాట విను నాయనా. నీడపట్నన హాయిగా ఇంటిదగ్గిరే వుండు.'' "ఉహుఁ—నేను ఇంటిదగ్గిర ఉండనే వుండను. నేను గొడ్లనే కానుకుంటాను. ఆకలోస్తే, చల్ది కట్టిస్తావుగా?—'' "నిన్ను చూడకుండా కథం ఉండలేనురా బాబూ!-'' "మక్మి సాయం(తం వచ్చేస్తాగా?—''

మర్నాటీనుంచి విస్సన్న స్రిలియమ్మ గారింటి పాలేరు! ఈ పాలేరు మేపినప్పట్నుంచి పశువులు బాగా బలున్నూ వచ్చాయి. ఎక్కువగా పాలిస్తూన్నాయి. అడివిమృగాలువాటి వేపు వచ్చేవేకావు. ఇక స్రిలియమ్మ యింట్లో పాడిస్థిరి చిందులు తొక్కటంలో ఆశ్చర్యమేముంది ?——

#### 7

కార్తికపూర్ణమ వచ్చింది. ఆ రోజున సిరియమ్మ కేదా రేశ్వర ద్రవానికి కావల్సిన ఏర్పాట్లన్ని చేసింది. బూరెలూ, గారెలూ, వడలూ, ఉం[డాళ్లూ, కజ్జికాయలూ, లడ్డూలూ, ఇడ్డెనలూ, కొబ్బరిపరమాన్నం మొదలైన రకరకాల పిండి వంటలు చేసింది. అప్పడాలూ, వడియాలూ వేయించింది. వింతవింత కూరలూ అవీ కయారుచేసింది. పూజాగృహంలో రత్నవేడికమీద రంగురంగుల ముగ్గులుపెట్టి ఈశ్వరుణ్నీ, హైమవతినీ ప్రతిష్ఠించింది. మల్లెలు, మొల్లలు, ఎర్రదాస నలు, తుమ్మిపూలు, విరజాదులు, బిల్పప్రతి—ఈ మొద లైన పువ్వలతో, ప్రతులతో పూజలు చేసింది. బంగారు తోరం కట్టుకుంది. ముత్తైదువులకు వాయనా లిచ్చింది. అకింతలు పేయించుకుంది.

మధ్యాన్నం ఆంతా పిండివంటలతో సహా భోంచేశారు. సాయం[తం మళ్లీ సిరియమ్మ పూజలో మునిగిపుంది. ఇల్లంతా పేరంటాళ్లతో కిటకిటలాడుతూవుంది.

పొద్దున్న చద్దికూడు తినివెళ్లిన విస్సన్న ఆ నమయంలో ఇంటికి వచ్చాడు. కశువుల్ని పాకలో కట్టేశాడు. కాళ్లూ చేతులూ కడుక్కుని ఇంట్లోకి పోబోయాడు. గుమ్మంలో నించున్న ఒక పిల్ల అతన్ని లోపలికి వెళ్లనివ్వలేదు. ''ఆగు-ఎక్కడికెళ్లావూ ?——'' అంటూ కనిరిగొట్టింది. విన్సన్నకి కోపం వచ్చింది. ఆ వినవినతో విన్సన్న ఆక్కడే ఒక శిలగా మారిపోయాడు.

పూజలూ పుసస్కారాలూ పూర్తి అయ్యాయి. పేరంటా ళ్లంతా ఇళ్లకు వెళ్లారు. సిరియమ్మకి పిల్లవాణ్నిగురించి జ్ఞాపకంపచ్చింది. 'రోజూ ఈపాటికి బోంచేసి చక్కా ఆడుకునే నా నాయన ఇవాళ ఇంకా రాలేదేం చెప్పా!' అని బెంగ పెట్టుకుంది. ఎక్కడున్నాడో వెతుక్కురమ్మని భర్తనీ, తమ్ముళ్లనీ ఈళ్లోకి పంపింది. తను పనిగట్టుకుని ఇంటింటికీ వెళ్లి, "ఆమ్మా!-మా విస్సన్నగానీ వచ్చాడా?-'' అంటూ అడిగింది. వీధిపీధల్లా గాలించింది. కానీ విస్సన్న పిడి?—మొగుడూ, తమ్ముళ్లూకూడా పట్టిచేతులూపుకుంటూ వచ్చారు. విన్సన్న జాడ తెలిసిందికాదు!—

సీరియమ్మకి బెంగ ఎక్కువయింది. కొడుకుకోనం శోకాలు మొదలెట్టింది. ఇరుగువాళ్లూ పారుగువాళ్లూ వచ్చారు. ఎవరుమాత్రం ఏంచేస్తారు?—ఎంత ఓబార్చినా సీరియమ్మ దుఃఖం తగ్గలేదు. ఆలా ఏడ్పేడ్చి అలసిసాలని శాషవచ్చి మూర్పపోయింది.

కాస్సేపటికి తెలివివచ్చింది. చుట్టూ తనకోసం బెంగగా కూచున్న బంధుపుల్ని చూసింది. "లేవండి. మన విన్సన్నకి దయ వచ్చింది. విన్సన్న సామాన్యుడు కాడు. సాజాత్తు ఆ పరమేశ్వకుడే, మనల్ని రహించిటానికే ఆ రూపంలో వచ్చాడు. మళ్లీ రేపు కనబడతానని చెప్పాడు నాతో. మనకేం భయంలేదు, లేవండీ!" అంటూ నంతో చంగా చెప్పింది. అంతా నంబరబడ్డారు.

#### 8

తెల్లవారింది. తెలుకుల చేస్నబసవడు—సిరియమ్మ భర్త—తూమెడు నువ్వులు రోట్లో పోశాడు. బెవుడికి దణ్ణం పెట్టుకుని గానుగ ఎక్కాడు. ఎడ్లు కదిలాయి. శానీ— ఎప్పడూ లేనిది ఇవేళ ఎందుచేతరో శాశి తేలిపోతూంది.

చెన్నలనవడు చుట్టాతా చూశాడు, గుమ్మంలో ఒక గుండాయి కనబడింది. చేతులో పున్న గడ్డపార గానుగమీచ పెట్టి ఆ గుండాయి మోసుకుపచ్చాడు. గానుగమీచ పెట్టాడు. బరువు నరిపోయింది. ఉత్సాహంతో బనవడు మల్లీ గానుగఎక్కాడు. నాలుగు చుట్లు తిరిగేనరికి నూనె పడింది. నురుగు వస్తూంది. ఆపళంగా గడ్డపార తీసుకుని చుట్టూ పున్న తెలకపిండి కలిపాడు. బాగా కూడదీశాడు నూనె ఊర్చి గడ్డపారను గుండాతికి ఆనించాడు. ఆశ్చర్యం!—ఆ గడ్డపార మిలమిలా మెరిసిపోయింది!— బనవడు గానుగమీంచి ఒక్క దూకు దూకాడు. భార్య బనవడు గానుగమీంచి ఒక్క దూకు దూకాడు. భార్య

సరియమ్మని పలుచుకుపచ్చాడు.
సరియమ్మ ఆశ్చర్యానికి అంతులేదు. "నిస్పర్మాతి నాకు కనబడి చెప్పాడుకదా, మన విన్సన్ను. మన విన్సన్నే మళ్లీ ఇలా ఆవతరించాడు. మనల్ని తరింపబేస్తాడు" అంటూ ఆ నల్లరాతిని అమాంతంగా ఎత్తుకుని, కళ్లకడ్డుకుని పూజా మందిరానికి తీనుకుపోయింది. పూజాపీతంలో మధ్యని పుంచింది. ఇంట్లో పుండే నమస్తమైన ఇనపసామ్మగ్ తెచ్చి ఆ నల్లరాతి లింగానికి తాకించింది. అవస్నీ బంగార మయ్యా యి!—నిరియ మ్మ కి ఇల్లూ పళ్లూ అంతా బంగారమే!—

ఇప్పడు సిరియమ్మ ఇంట్లో శివుడికి పెద్దఎత్తున పూజలూ పునస్కారాలూ జరుగుతున్నాయి. బంగాలకు ఘనంగా దక్షిణలు ముడుతున్నాయి. ఎక్కడ విన్నా సిరియమ్మ పేరే!—ఎక్కడ చూసినా సిరియమ్మ కథలే!— ఈ విధంగా సిరియమ్మ పూర్తిగా మారిపోయింది. డబ్బు లకు నూనె పాయ్యటం మానివేసింది. ఎవరేనా నూనె కొనుక్కొనేందుకు వస్తే, కాసుకు సరిపడేటంత ఇనుము తీనుకు రమ్మనేది. ఈ వార్త ఇట్టె ఊరంతా పాకిపోయింది. ఒక నాడొక బాపనమ్మ నూనెకోసం వచ్చింది.

" ఇనుం తెచ్చారా అమ్మా ?—" అని అడిగింది, సిరియమ్మ.

"ఆదేవిటమ్మా విడ్డూరం?—ఇనుముకిగానీ నూనె పాయ్యరా ఏమిటీ?—ఇదెప్పణ్ముంచీ? నాకు ఇనుమొక్కడ దొరుకుతుంది?—నువ్వులు మూట గట్టుకొచ్చాను. ఇవిగో— ఇవి తీసుకుని నూనె పాయ్. తొందరగా పోవాలి. ఆవతల మూకుడు కాలేసి వచ్చాను. రా చప్పన" ఆని కొంగున కట్టుకువచ్చిన నువ్వులు ఆకక్షడ పోసి, తొందరపెట్టింది.

"మా కెందుకమ్మా మీ నుఫ్వులు?—మా యెంట్లోనే పున్నాయి, బస్తాలకొట్టి. మా విస్సన్న సామీగా చెబుతున్నా— మెం ఇనుముకోగానీ నూనె పొయ్యం. ఇనుము తెస్తే, నూనె పోస్తా. లేకపోతే లేదు. అంతే" ఆని కచ్చితంగా చెప్పేసింది, సరియమ్మ.

ఆ బ్రాహ్మణావిడకు చిరాకెత్తింది. "ఇదెప్పణ్పుంచే మాయమ్మా, ఈ విడ్డూరం?—ఇదివరకల్లా ఏం తెస్తే ఆది తీసుకుని నూనె పాసేదానివి. ఇప్పడేం వచ్చిందే?—పాసీ— నుప్పులు తీసుకోకపాతే మానె, డబ్బులుచ్చుకొ—సీకోనం మాయింట్లో ఇనుమూ, బంగారమూ దాచిపెట్టామను కున్నావా?—నలుగురూ నీ దగ్గిరే కొంటూండబట్టి నీకు కళ్లు నెత్తిమిదికొచ్చాయే తల్లీ. లేకపాతే ఇంతిలా మిడిస పడపు. కానీ, ఎందుకు పొయ్యవో తేలుస్తాలే పుండు" ఆని రునరునలాడుతూ ఆ నువ్వులు మళ్లీ మూట గట్టుకుని వెళిపోయింది.

ఆవిడ తిన్నగా మంత్రి బంగాళుడి ఇంటికి వెళ్లింది. ఎన్నడూ తన గుమ్మం ఎక్కని ఆమెను చూసి మంత్రి వినుపోయాడు!—

" దణ్ణాలండి, అన్నగారూ!-జేమంగా పున్నారా?-" అని పలకరించింది.

కుం(తి మరీ తెల్లబోయాడు, ''ఏదోనమ్మా !——పెద్దల ఆశీర్వచనంపల్ల బాగానే వుంటున్నాం.''

ఆవిడ గొంతు నవరించుకుని, "ఆస్మగారా!— విన్నారా ఈ విడ్డూరం?—తెలుకుల సిరియమ్మ చూస్తూండ గానే ఎంత యిల్లు కట్టిందనుకున్నారా?—ఆబ్బా! ఇప్ప డెంత గర్వం! ఎంత మిడిసిపాటూ! చూడండన్నయ్యా!— ఇవాళ విమయిందనుకున్నారూ?—మా యింటికి రాకరాక బంధుపులొచ్చారు. వాళ్లకేదో చేసిపెడదామని నూనెకోసం వెళ్లే "ఇనుము తీనుకురా. ఇనుముకేగాని నేను నూనె పాయ్యను" అంటూ కసరికొట్టింది. ఇలాంటి గయ్యాళిదా న్నెక్డాడా చూడలేదు. ఇలాటి విడ్డూరం ఎక్కడా విన లేదు బాబూ!—ఇలాగైతే మాలాంటివాళ్లం ఎలా బతకటం చెప్పండి?......." అంటూ గొడవగా ఏకరుపెట్టింది.

విషయమంతా మంత్రి విసుక్కోకుండా విన్నాడు. "నరే లెండమ్మా!—ఆ సంగతేమిటో కనుక్కుందాం లెండి. మీరు వెళ్లిరండి" అని చెప్ప ఆవిణ్ని పంపేశాడు. ఉన్న పళంగా బంగాళుడు బయలైరి జిన్నేశుడి దర్శనానికి వెళ్లాడు.

#### Q

"మహారాజా! — బిజ్జులుడిదగ్గరనుంచి నిన్ననేకదా మనకి వర్తమానం వచ్చింది. ఆ రోజున మనకు పంచిన వస్తువు నృర్శవేధి అని ఆయనే నృష్టంగా రాశాడుకదా!— ఆ రోజున మాయమై మనల్పందర్నీ కలపరొట్టిన ఆ నృర్భవేధి ఇప్పడెక్కడ వుందోకూడా తెలినిపోయింది...." అని బంగాళుడు విషయం పూర్తిచెయ్యకుండానే జిన్నేశుడు, "ఎక్కడ వుంది?—ఎక్కడ వుంది మహామం(తీ?" అంటూ ఆత్రంగా ప్రశ్నించాడు.

ఆందుకు బంగాళుడు, "మహారాజా!—సావధానంగా చిత్తగించండి. మన నగరంలో సిరియమ్మ ఆనేతెలుకలమ్మి ఉంది. ఆ అమ్మి ఇనుము తెస్తేకాని నూనె పొయ్య సంటున్నదని విన్నాను. కానుకు బదులుగా అవిడ ఇనుము పుచ్చుకోవటం చూ స్తే, మన నృర్భవేధి (పన్తుతం ఆవిడ దగ్గిరే ఉండితీరాలని, తోస్తూన్నది."

''ఆ మనిషి ఇనుముకే నూనె వి(కయించటం వింతగానే ఫుందికానీ, న్పర్శవేధి ఆవిడదగ్గిరే పుందని ఎలా ఆను మానించగలం?—"

"అదే మనవిచేస్తున్నా ప్రభూ!—ఇనుమును ఆ స్పర్శవేధికి తాకిస్తే బంగారంగా మారుతుంది. కల్యాణ పురంనుంచి మన బిజ్జలమహారాజు రహస్యంగా తెప్పించిన న్పర్శవేధి ఆదే. మనం ఇప్పడే దానిని పట్టుకోవాలి. ఆలన్యమైతే చేజిక్కించుకోవటం కష్టం. మళ్లీ మాయమై పోతుంది."

దిగ్గున లేచాడు జిన్నేశుడు. సేనాధిపతినీ, మరి కొంతమంది సైనికుల్నీ వెంటబెట్టుకుని గాండ్ల సిరియమ్మ ఇల్లు చేరుకున్నాడు.

తెన్నగా పూజామందిరంలోకి వెళ్లాడు, స్రభువు. పీఠంలో మద్యని ఒక నల్లటి గుండాయి ప్రతిష్ఠింపబడి వుంది. చ్రున కత్తి దూసి, వానిమీద కప్పడివన్న పువ్వులు తొలగించాడు. ఆ తెల్లటి కత్తి తళుక్కున మెరిసింది!—చూస్తే ఆదంతా బంగారమే! తక్షణమే రాజాసేవకులు ఆ లింగాన్ని తీసి చేత పట్టుకున్నారు. సిరియమ్మ గోలుగోలున ఏడ్పి మొత్తుకుంది, ''అయ్యో! దేవుడా!—నా విన్సన్నా!—నా తండ్రీ!—ఈ దుర్మార్గులు నిన్నే తీసుకుపోతున్నారా?—'' ఆంటూ నెత్తీ నోరూ కొట్టుకుంది. కాని, వినిపించుకునే వారెవరు?—ఆను కున్నట్టుగానే నృర్భవేధి రాజువశమైంది.

న్పర్శవేధిని — కోటలో రాజభవనానికి ఈశాన్యంగా ప్రతిష్ఠించారు. దానికి నిత్యమూ బ్రహ్మాండంగా పూజలు జరుగుతున్నాయి.

#### 10

ఇంతలో వనంతకాలం వచ్చింది. జిన్నేశుడు న్ఫర్మ వేధిశ్వరుడికి తిరునాళ్లు చేస్తున్నాడు. ఆ నంబరాలు చూడ్డానికి ఎక్కడెక్కడి జనమూ సిద్ధవరం చేరుకుం టున్నారు. ఆకాశమంత పందిళ్లు వేశారు. పచ్చటి తోరణాలు కట్టారు. ఆతివైభవంగా అలంకరించారు. పున్నెమనాడు రథోత్సవం!— ఆనాటి పూజులూ నైవేద్యాలూ మేళాలూ తాళాలూ, మేజువాణిలూ—ఈ వేడుకలు చూడ్డానికి ఇనక వేస్తే రాలకుండా కిక్కిరిసిన ఆ అశేష జనం—చూడవలసిందేకాని, నోటిమాటలతో చెప్పలేము!— ఒకచోట—అవిడ ఎవరో, చాకింటి చీరె గట్టింది. ఆపు

ఒకచౌట—ఆవిడ ఎపరో, చాకింటి చిరే గట్టింది. ఈపు రంగు రైక తొడిగింది. ఖంగుఖంగుమనే ఆ కడియాలు ఆవిడ ఆడుగులకు లయ తప్పకుండా తాళంవేస్తున్నాయి. ఎందుకో మరి, ఆంత హడావుడి?—

"ఆప్పీ, ఓ గాజులప్పీ!—నిన్నేనయ్యోయ్. తీరిగ్గా కూకుని కునికిపాట్లు పడుతుండావేం? — తిరునాలకు పోవాల, గాజులెయ్యి బేగి…." ఆంటూ తన చిట్టిచేతులు గాజులప్పి మొహంమీద పెట్టింది.

ఉలిక్కిపడి లేచాడు, గాజులబ్బి. ''కూకోవమ్మా, మాంఛి నిద్దట్లో లేపేశినావ్. ఏటంత తొందర?—మీటి ఆ తిరునాళ్లూ?—ఏడ పోవాల?—'' ఆంటూ ఆడిగాడు.

'' అదేందయ్యా, ఆట్టా అడుగుతప్?—మనూల్లో తెలికల సిరమ్మకాణ్ముంచి లాక్కున్నారుగందా, శివలిం గాన్ని—మన రాజావోరు?—ఆ శివలింగానికి పెద్ద గుడి కట్టించినారుగందా. దానికే ఇప్పడు తిరునాల్లు. బేగి గాజంలెయ్, పోవాల" ఆన్నది, ఆ పడుచు.

ఈ మాటలు వింటూనే ఆ గాజులబ్బి తెల్లబోయాడు. "ఆం - శివలింగమా?—మనూరి రాజావోరు బౌద్ధులు గందా, మరి శివలింగాన్నైట్టా ఫూజ్జేస్తారూ?—'' ఆని మళ్లీ ఆడిగాడు, మూటలోంచి గాజులు తీన్నూ.

"ఆ - బౌద్ధులైతేనేంలే? — ఈ లింగంలో గొప్ప మగత్తెముందంట. దానికి ఇనుము తాకిస్తేబంగార ముఖ్యంట. ఏదేపుడైతేనేం బాబా, కావాల్సినంత బంగార మృఖ్యండాడు" అంది.

ై చేతుల్పిండా గాజులేయించుకుని, ఆ పడుచు గజగజా మైక ప్రాంతంలో ఆమె వెనకాతే గాజులబ్బకూడా వెళ్లడు. గర్భగుడిలో పూజారులకు పని తెరిపిలేకుండా వుంది. కానుక లందుకోటానికి కోశాధిపతి ఆక్కడే వున్నాడు. "గర్భగుళ్లోకి ఎవ్వరూ ఏ విధమైన అనపసామానులుగానీ తీసుకు వెళ్లకూడదు. ఇది మహారాజావారి ఆబ్లై. ఆజ్ఞ మీరినవారు శికింపబడతారొ హూర్.!—" అంటూ ఇవతల కొందరు ఆరుస్తున్నారు. మరికొందరు యాత్రికుల్ని శోధన చేసి నిరోధిస్తున్నారు.

అర్చకులు పళ్లూ టెంకాయలూ అందుకుంటున్నారు. ఎడతెరిపి లేకుండా కర్ఫారం వెలుగుతూంది. ఇంతలో ఎదో తళుక్కున మొరిసింది. చూస్తే—ఏదో ఒక ఇనుప ముక్క శివలింగానికి తాకినట్టూ, ఆది బంగారంగా మారినట్టూ తెలిసింది. చెయ్యమాత్రమే కనబడింది కానీ, ఆ మనిషి ఆచూకీ దౌరకనేలేదు!—ఇంత బందోబస్తు జరిగినా, గుళ్లో ఇలాంటి పనిచేసిన ఆ దోహికోనం రాజ భటులు తెగ గాలించారు. కానీ(పయోజనం లేకపోయింది!—

నిమిమంలో ఈ వార్త జిన్నేశుడి చెవిని పడింది. "ఆఁ!—" అని అశ్చర్యపోయాడు రాజు. "వాడెవడో బనవేశ్వరుడిదగ్గర్నుంచి వచ్చిన గూఢబారి ఐవుండాలి. చెయిబాటి పోయాడు. మనం బహుబాగర్తగా వుండాలి. లేకపోతే చాలా బ్రమాచం" అని హాచ్చరించాడు, మంబ్రి—ఇంగాళుడు.

రాజూ, మండ్రితీ తీరని వేదనలో పడ్డారు!—

#### 11

కల్యాణపురంలో—డెబ్బయ్యాడుగురు రాజులూ స్పర్మ పేధిని గురించిన తమ ఆశలు నిరాశచేసుకున్నారు. ఏమీ ?-బసవేశ్వరుడు పంపిన జంగమయ్యలలో చాలామంది పట్టి చేతులూపుకుంటూ వచ్చేశారు. ఏం చెయ్యాటానికి తోచక అంతా దీనంగా బసవేశ్వరుడి చుట్టూ చేరి కూచున్నారు.

అంతలో ఒక జంగమయ్య ప్రవేశించాడు. అతని ముఖంలో ఉత్సాహంతోపాటు, విజయ చిహ్నాలున్నూ కన బడుతున్నాయి. ''బనవదేవా!—జయం జయం. మన కార్యం ఫలించింది. మన నృర్శవేధి దేవుడు దౌరికాడు. ఎక్కడ వున్నాడో తెలునుకున్నాను. కానీ, వెంటబెట్టుకు రావటం నా ఒక్కడివల్ల అయ్యే పనికాడు,'' అన్నాడు.

"ఎక్కడ వుంది?—ఎవరిదగ్గర వుంది? మన నృర్భ వేధిని దొంగిలించిన ఆ పాపాత్ము జెవడూ?—" అంటూ కత్తులు దూసి నిలిచారు, డెబ్బయ్యేడుగురు రాజులున్ను.

అది చూసి బనపోశ్వరుడు, ''శాంతించండి. శాంతిం చండి. ముందు అనలుసంగతి తెలునుకోవాలి'' అనేనరికి రాజులంతా కూచున్నారు.

ఆప్పడు బనవేశ్వరుడు, "ఆన్నా!—నువు చూచింది నిజంగా మన దేవుత్నేనా ?-'' ఆని ఆడిగాడు. " అవును దేవా!— అచ్చ మన దేవుడే. మీరు చెప్పి నట్టు ఆ దేశంలో కరువు లైవు. నెలకు మూడు వర్షాలూ నిలిచి కురుస్తున్నాయి. ప్రజలంతా హాయిగా వున్నారు. ఇనుమును బంగారంగా మారుస్తున్నా డా దేవుడు. ఇదిగో, మచ్చు చూడండి. కట్టువిట్టాలు చేసిన ఆ గర్భగుడిలో రహన్యంగా ప్రవేశించి, ఈ ఇనపముక్కను బంగారంగా మార్చుకువచ్చాను.

ఆ మచ్చును బనవేశ్వరుడు బాగా పరీకించి చూశాడు, " అవును మన దేవుడే. సందోహం లేదు. ఐతే ఆయన ఎక్కడ వున్నట్టు ?—."

" సిద్ధవరంలో దేవా !—"

'' ఒేబారా, సిద్ధవరంలోనా?—ఐ ఇే చాలా కష్టమే! దానికి [పలుపు జిన్నేశుడు. అతని మంత్రి బంగాళుడు. ఇద్దరికిద్దరూ మాయలవాళ్ళూ, యుక్తిపరులున్నూ. వాళ్లని జయించటం తేలికపని కాదు. ఏమంటావు, వీరశంకరా?-" అని [పధాన శిమ్యుడైన వీరశంకరుడి పేపు చూశాడు, బసవేశ్వరుడు.

దిగ్గున లేచాడు, విరశంకరుడు. ఆతనితోపాటు తక్కిన రాజులూ లేచారు. ''బనపదేవా!—మీ దివెనలుంటే చాలు. మాకేమీ భయంలేదు. ఆ జిన్నేశుడెంత?—అతని మంత్రి ఎంత?—అతని బలమొంత?—ఇదిగో ఇప్పడే బయల్దే రుతాం. మమ్మల్ని ఆశీర్వదించు'' అని ఖనవేశ్వరుడి పాదాలమీద వాలారు.

బనవేశ్వరుడు యోగదృష్టితో చూశాడు. బాగా ఆలో చించాడు, "శిమ్యలారా!—లేవండి. ఎంత ఆలోచించినా యుద్ధం తప్పేటట్టులేదు. విధి నెబిరించటం ఎపరితరం ?—కానీండి. వెళ్లండి. వెళ్లి మనదేవుణ్ని మళ్లీ తీసుకురండి. పీరశంకరా!—నువు దళవాయిగా వుండు. తక్కిన రాజులు నీకు తోడుగా వుంటారు. పీరచాముండీ శ్వరుడూ, పీరభ్యదుడూ, బైరవస్వామీ మీ అందరికీ అండగా వుంటారు. జయం మనదే. కేమాన వెళ్లి లాభాన రండి" అని దీవించి పంపాడు.

అంతా లేచారు. '' జై బనవేశ్వరా!—జై బనవేశ్వరా, శైవమతోద్ధారకా!'' అన్మిపణమిల్లారు. పీరశంకరుడు నాయ కుడు కాగా కల్యాణపురం సేనలు కదిలాయి.

#### 12

యుద్ధానికి బయల్దేరిన వీరశంకరుడూ, తక్కిన రాజులూ, సైన్యమూ ఎకాయొకి సిద్ధవరం చేరుకోలేదు. ఆడుతూ పాడుతూ మజిలీలు చేసుకుంటూ, దోవలో తగిలిన పుణ్య స్థలాలు చూసుకుంటూ, ఆ దేవుళ్లని దర్శించుకుంటూ వెళు తున్నారు.

విరూపాక కె[తం సేవించుకుని, దకనపూర్ణి మనాటికి 'సింగరభట్టు' బేవాలయం చేరుకున్నారు. ఆక్కడ పుష్ప రథోత్సవం తెలకించారు. తరవాత ఆలంపురి చేరారు. ఆక్కడ ను[బహ్మణ్య దంతిముఖ భైరవ వీరభ[దులతో పున్న మహేశ్వరుణ్ని దర్శించారు. సక్తునదీ సంగంలో తీర్థ మాడారు. ఖిమేశ్వరుణ్ని భజించారు.

శ్రీ కైలకే (తం చేరుకున్నారు. మ్రామరాంబనూ, మల్లికార్జు నుజ్పు సేవించుకున్నారు.

మహానందికేతం దర్శించారు. నందిశ్వరుణ్ని మనసారా కి ర్తించారు. ఆక్కణ్నుంచి ఆ జెబ్బయ్యేడుగురు రాజులూ బ్రహ్మండమైన తమ సైన్యాలతో నహా వచ్చి, సిద్ధపరానికి నమీపంలో వున్న దీబగుంటలో విడిదిచేశారు. చూన్నూ వుండ గానే ఆక్కడ జెండాలు నిలబడ్డాయి. డేరాలు లేచాయి. తూరుపుతట్టున వున్న డేరాలో చంద్రశేఖకర్యు సేనలతో బాటు దిగాడు. దక్షిణాన వున్న గుడారమే చెన్నమల్లువిడిది. పదాతి సైన్యమంతా ఆతనిదగ్గరే వుంది. శ్రీ గిరయ్య ఏనుగు బలాలతో పడమటివేపు డేరాలోనూ, వీరవికమరాజు గుర్రపు దళాలతో నహా ఉత్తరపు దిక్కున విడిశారు. మహాకాళీ, చాముండి, వీరశంకరుడూ నట్టనడుమనున్న డేరాలోదిగారు.

దిబగుంటలో ఎక్కడ చూసినా డేరాలే!—ఎక్కడ చూసినా జండాలే!—ఆనాడు ఎక్కడ చూసినా జనం కిట కిటలాడుతూ వున్నారు. వీరశంకరుడి గుడారానికి చుట్టాతా మరొక డెబ్బయ్యేడు డేరాలున్నాయి. అవి తక్కిన డెబ్బ య్యేడుగురు రాజులవిన్ని. వాటి చుట్టూ కాల్పలాలూ, కాల్పలాలను చుట్టుకుని ఆశ్వదళాలూ, భదగజాలూ— వీటన్నిటితోనూ దిబగుంట చూడ వేడుకగా వుంది.

#### 13

"అకస్మాత్తుగా మన రాజ్యానికి పక్కనే ఈ డేరా లేమిటి?—ఈ జండాలేమిటి?—ఈ సైన్యాలూ, కాల్బ కాలూ, ఏనుగులూ, గుర్రాలూ—ఇవన్నీ ఏమిటి? వీటి నాయకుడైన వీరశంకరుడు ఇలా ఎందుకు బయల్దేరి నట్టు?—తీర్థయాత్రలకోనమా?—జైత్రయాత్రలకోనమా? తీర్థయాత్రలకోనమైతే ఈ సైన్యాలూ, ఈ హంగామా ఏమిటీ? యుద్ధంకోనమని అనుకోటానికీ లేదు. ఏమిటి మహామంతే, ఇదంతా?—" అని అడిగాడు – జిన్నేశుడు, తన మంత్రి బంగాళుత్ని.

్ '' ఇంకేముంది మహారాజా!—యుద్ధం. వీళ్లంతా మన మీదికి దండెత్తివచ్చారు. ఇవాళ డేరాలు లేచాయి. రేపో మాపో యుద్ధంకూడా ప్రకటిస్తారు....''

''ఆఁ—మ్మిటి మండ్రి!—నాకేమేనా మత్పింగొడు తున్నావా? - ''

''మతి పోవటానికి ఇందులో ఏముంది మహారాజా? — అంతా తెలిసివున్న విషయమేగా ?——''

''ఏమిటది, సరిగ్గా చెప్ప.''

"మనదగ్గర న్ఫర్ఫవేధిలింగం పున్నదీకదా మహారాజా?-ఆది కల్యాణపురాన్నేలే బనవేశ్వరుడిది. బౌద్ధమతవ్యాప్తికి ఆటంకంగా పున్న ఆలింగాన్ని మన బిజ్జులుడు దొంగతనంగా తొప్పించాడు. తెప్పించి, దాన్ని తమకు బహు మతి గా వంపాడు. ఆది మాయమై తెలుకుల సిరియమ్మ చేతులో వడింది. మళ్లీ తిరిగి మన చేతికి వచ్చింది. మహామ గల ఆలింగానికి మనం ఉత్సవాలు జరిపే నమయంలో ఎపరో గూఢచారులు పరీకకోనం ఇనపముక్కని బంగారంగా చేసి పట్టుకు పోయారుకదా! అంటే ఈవిధంగా మనచేతిలో లింగం పున్నట్టు బనవేశ్వరుడికి తెలిసిపోయిందన్నమాట. అంతే, అతను మనమీదికి...." అంటూపుండగా హఠాత్తుగా ఆ గదిలో ఎపరో [పవేశించారు!—

రాజూ, మండ్రితి తెల్లబోయారు!—"ఎష్రా నువ్వు?— ఇక్కడి కెలా వచ్చాప్?" అంటూ కనిరిగొట్టాడు రాజు.

మంత్రి ''ఎవరవయ్యా నువ్వు? ఏంపనిమీద వచ్చాప్?— ఆనలిక్కడికెలా వచ్చాప్?'' అంటూ ఆశ్చర్యంగా ఆడిగాడు.

ఆ కొత్తవ్య క్తి దీవిగా కూచుని నిదానంగా చెప్పాడు: "బంగాళా! —నెమ్మదిగా ఆడుగుతున్నావు కాబట్టి నీకు జవాబు సాత్వికంగానే చెబుతున్నాను, విను:—నన్ను బయ్యన అంటారు. అనలుపేరు భైరవుడు. మా వీర శంకరుడు పంపగా వచ్చాను. ఇక లోపలికి ఎలావచ్చానని ఆడుగుతావా? కళ్లు తెవుచుకుని నిద్రపోతున్న మీ కావలి వాళ్ల కళ్లుగప్ప వచ్చాను. ఎందుకు వచ్చానంటే —మీకు బుడ్ధిచెప్పటానికి. మా న్పర్శవేధీశ్వరుణ్ను దొంగతనంగా తీసుకురావటం మీకేమేనా న్యాయంగా వుందా? — నరీ — ఏదో తెలివితక్కువగా తెచ్చారే అనుకుంచాం. పోనీండి. ఇప్పడేనా మించిపోయిందేమీ లేదు. మా దేవుణ్ని మళ్లీ మాకు వప్పగించండి. మా దారిని మేం పోతాం. లేచా — యుద్ధం తప్పదు...." అని చెబుతూండగా జిన్నేశుడు అడ్డుదగిలాడు:

"ఓయ్ నీచుడా!—ఏం, నోటికి వచ్చినట్రల్లా వదరు తున్నావే? పెద్దాపిన్నా తెలియకుండా మర్యాద లేకుండా అలాగేనా వాగటం? నువ్వొక పిచ్చివాడివి. నిన్ను పంపిన ఆ రాజొక బుద్ధిమాలినవాడు. పనలేనివాడు కాబట్టే మీ రాజు నిన్ను పంపించాడు. లేకపోతే తనే యుద్ధానికి వచ్చే వాడుకదా! నీ మాటలకు భయపడి లింగం ఇచ్చేస్తామను కోకు. మేమేం అంత మీలాగా తెలివితక్కువవాళ్లం కాం. అనలు మా అనుమతి పొందకుండా కోటలో (పవేశించటం మొదటి తప్ప. మర్యాద లేకుండా పేలాపన పేలి, మమ్మల్ని అవమానించటం రెండో తప్ప. మర్మాద లేకి.—తకుణం ఈ తుచ్చుత్ను ఖైదు చేయించు. ఎవరక్కడ?—'' ఆని కోపంతో కేకపేశాడు.

్లేవకులు వచ్చారు. భైరవుడు లేచాడు. వికటంగా విష్ణాలు పట్టడం నీవల్ల కాదు. ఇక యుద్ధమా, ఉండనేవుందిగా ? ఆదీ చూదు పు గాని లే, జిన్నేశా !— తొందరపడకు. మా పన చూపిస్తాం,'' అంటూనే వెళి పోయాడు.

జిన్నేశుడు ఆగ్రహం పట్టలేకపోయాడు, "ఇంకా చూస్తారేం, పీణ్ని పట్టి బంధించక?—" అని ఉరిమాడు సేవకులు వాణ్ని వెంటతగలారు. కానీ, ఆ దూత బౌరకితే గద!—

#### 14

వీరశంకరుడు జిన్నేశుడిమీద యుద్ధం ప్రకటించాడు. జిన్నేశుడూ సిద్ధంగానే పున్నాడు. కోట నాలుగువైపులా బురుజులమీద ఫిరంగులు బిగించారు. మందుగుండు దట్టించారు. నందుల్లోనూ గొందుల్లోనూ—జబరజంగులూ, మకర డిబ్పీలూ, తోపల్లో ఆడ్డంగా లగ్గదింపులూ, కొరులూ, పెద్దపెద్ద రాళ్ళూ పెట్టారు.—ఈ విధమైన ఏర్పాట్లుచేసి, మొట్టమొదటగా మంత్రి - బంగాళుత్పి సైన్యాలతో పంపాడు.

వీరశంకరుడి పక్షంనుంచి భేతాళ్ళడు దిగాడు. ఆతనికి వేరే సైన్యమంటూ లేదు. అతను యుద్ధరంగంలోకి రాగానే ఎక్కడెక్కట్నుంటో భూతాలన్నీ పచ్చేశాయి. పచ్చి ఆశ్కడ నాట్యం చేయ్యటం మొదలెట్టాయి. ఇదే నమయమని బంగాళుడు తన సైన్యాల్ని ఉనికొల్పాడు. బంగాళుడి సైన్యాలు యుద్ధానికి దిగాయి. కాని, భేతాళుడి భూతాలు వెంటనే వాళ్లతో కలియబడ లేదు. పెద్రపెద్ద నోళ్లు తెరుచు కుని, "ఆం- ఆం- రండీ రండీ" అని భయంకరంగా ఆరుస్తూ మీదిమీదికి పచ్చారు. భేతాళుడు, " రావయ్యా బంగాళా!—ఇవాళ మాకు బలే విందు. మీమ్మల్నందర్నీ రుచి చూడందే వదలం, రండి" ఆంటూ వికటంగా నవ్వాడు.

ఈ పిశాచగణాన్ని చూస్తూనే కొందరు పారిపోయారు. తక్కిసవాళ్లు బంగాళుడితో ముందుకు వెక్టారు. కత్తులు దూశారు. కానీ వాళ్లమీద కొమ్మలూ, చెట్లూ, పెద్దపెద్దరాళ్లూ పడి చాలావరకు చచ్చారు. తక్కిసవాళ్లు పారిపోతున్నారు. వాళ్లని మళ్ళీ ఉత్సాహపరచి బంగాళుడు టైరవుణ్మీ, భేతా ళుణ్మీ ఎదుర్కునేందుకు వెళ్లాడు. ఈసారి మానవ ప్రయత్నం ఏమీ లాభం లేదని చెప్పి తను పూర్వం ఎప్పడో నేర్చుకున్న ఒకానొక మంత్రం జపించి ఒకశక్తిని పదిలి పెట్టాడు. ఆ శక్తి నోరు తెరిచింది. అనేక సైన్యాల్ని కక్కింది. ఆసైన్యాలు ఖంగాళుడిమీదికి పన్తున్న ఏశాచ సైన్యాన్ని ఎదుర్కొన్నాయి. దీనితో బంగాళుడికి ఉత్సాహం హెచ్చింది. టైరవుణ్ను ఢీకొనేందుకు వెళ్లాడు. అప్పడు టైరవుడు ఆకారం పెంచాడు. నోరు తెరచి, అశేష సైన్యాల్ని కక్కుతున్న ఆశక్తినే అమాంతంగా మింగేశాడు. తరవాత బంగాళుడి సైన్యాలమీద బాణపర్షం కురిపించాడు.

బైరవుడి చేష్టలతో బంగాళుడు ఉ్రోషం పట్టలేక పాయాడు. మ్రబలమైన ఒక ఆయుధాన్ని అల్లంత దూరం నుంచి గిరగిరా గిరగిరా తిప్పకుంటూ బైరవుణ్ని తాక బోయాడు. ఆది చూసి పెద్ద కోరలతోనూ, మెలివేసిన కోర మీసాలతోనూ, ఎ[రటి కళ్లతోనూ భయంకరంగా తయారై మేఘాలురిమినట్టు కొప్పున కేకపెట్టి ఘల్లుమంటూ రంగం లోకి దూకాడు వీరభ్యడు. చుట్టూతా పున్న సైన్యాల్ని నుగ్గునుగ్గు చేసేశాడు. బంగాళుడి చేతిలోని ఆయుధాన్ని ఎగరగొట్టేశాడు. బంగాళు డింక ఏమి చెయ్యటానికి తోచక నిశ్చేష్టుడయ్యాడు.

వీరశంకరుడి పక్షంవారు విజయ నాదాలు చేశారు. చీకటి పడ్డంచేత ఆప్పటికి యుద్ధం ఆగింది.

#### 15

మేటి వీరుడైన బంగాళుడు ఓడిపోవడంతో జిన్నేశుడికి మంజిపోయినట్టయింది. చూడబోతే చేతిలో సైన్యమెంతో లేదు. ఏమి చెయ్యుటానికీ పాలుపోలేదు. బాగా ఆలోచించి, రా[తికిరా[తి గొప్పగొప్ప మారణాయుధాలు చెయ్యుటంలో నిపుణులైన హేమా హేమీలను రప్పించాడు, జిన్నేశుడు. ఎన్నెన్నో రకాల అస్త్రాలూ, ఆయుధాలు ఒకటేమీటి—నమస్త మైన యుద్దపరికరాలూ తయారు చేయించాడు.

మర్పాడు—

విరశంకరుడూ, డెబ్బయ్యోడుగురు రాజులూ, బైరవుడూ, భేతాళుడూ, వీరభ్రదుడూ తమతమ సైన్యాలతో ముందు గానే వచ్చి యుద్ధరంగం చేరుకున్నారు. ఆప్పటికే జిన్నే శుడి సేనలు రకరకాల ఆయుధాలతో వచ్చేస్తున్నాయి. నిన్నను బంగాళుడుమా[తమే వచ్చాడు. కానీ ఇవాళ రాజూ, మం్రతీ ఇద్దరూ వచ్చారు. పోరు జోరుగా ఆరంభమైంది.

మహాకాళీ, చాముండి చౌరొకపక్కనీ శ్రతుపుల్ని చెండాడు తున్నారు. వీరభ(దుషితో కలిసి వీరశంకరుడు నట్టనడుమ నిలిచాడు. డెబ్బయ్యేడుగురు రాజులూ తలొక దిక్కునా తలకాయలు నరుకుతున్నారు.

తుపాకులు పేల్తున్నాయి. ఈటెలు ఎగురుతున్నాయి. కత్తులు మెరుస్తున్నాయి. సింహనాదాలు చెలరేగుతున్నాయి. రక్తం కాలవలుగట్టి పారుతూంది. ఆ కాలవల్లో కాళ్లూ, చేతులూ, తలలూ, ముక్కులూ, చెవులూ మొదలైన అవ యవాలు ఈతలాడుతూ కొట్టుకుపోతున్నాయి.

ఈ విధంగా హూరాహూరీ జరుగుతున్న ఆ ఘోర యుద్ధంలో జిన్నేశుడికి ఉన్నట్టే పుండి జంకు పుట్టింది. ఏమీ?—చూస్తూండగానే తన బలాలు తరిగిపోయాయి. ఎదిరి బలాలు ఏ ప్రమావమూ లేక కేమంగా పున్నాయి. మరి కాస్సేపట్లోనే శ(తువులకు విజయం నిశ్చయం. ఇది కనిపెట్టి ఆతను మంత్రి బంగాళుడి చెవిలో ఏదో చెప్పాడు. వెంటనే బంగాళుడు కోటలో (పవేశించాడు.

ఇదంతా గమనించాడు భైరవుడు. వీరశంకరుడితోనూ, తక్కిన తనవారితోనూ "గొప్ప ప్రమాదం వస్తున్నది.మీరంతా ముందు దూరంగా తప్పకొండి" ఆని హెచ్చరించాడు. వీరశంకరుడూ, ఆతనితోపాటు తక్కిన రాజులూ తమతమ సైన్యాలతోపాటు తప్పకున్నారు. చుట్టుముట్టి వున్న సైన్యాలు ఇలా తెరిప్ ఇవ్వటంతో జిన్నేశుడికి పారిపోటానికి నందు దొరికింది. మిగిలివున్న తన సైన్యాల్ని తీసుకుని కోటలోకి దూరిపోయాడు.

జిన్నేశుడు ఆలా పోగానే కోటమీదనుంచి ఫరంగులు పేలాయి. జిన్నేశుడి సైన్యాలు బురుజు లెక్కాయి. వాళ్లక్కణ్పుంచే యుద్ధం చెయ్యసాగారు. శ్యకుబలాలకు కోటలోక దోవ దొరకలేదు.

అప్పడు బైరఫుడు వీరశంకరుణ్నీ తక్కిన తనవాళ్లనీ రహన్యమార్గంలో వెంటబెట్టుకు వెళ్లి దఓణబ్వారం ప్రవేశించాడు. ఆ ద్వారంవేపు ఫరంగులు లేవు. జిన్నేశుడి సైన్యాలు శ[తువులున్నారో లేకో కూడా చూసుకోకుండా ఒళ్లు తెలియకుండానే యుద్ధంచేస్తున్నారు. వీరశంకరుడి సైనికులు అమాంతంగా బురుజులెక్కారు. ఫిరంగులు ముట్టిస్తున్న వాళ్లని తలలు చితకబొడిచారు. బాణాలు వదులుతున్న వాళ్లని అబాణాలతోకూడా బురుజులమీంచి కిందికి తోసేశారు. ఇలా కాస్సేపట్లోనే జిన్నేశుడి సైన్యాలు మచ్చుకేనా లేకుండా మాసిపోయాయి.

ఈ లోగా వీరశంకరుడు తక్కిన రాజులతో వెళ్లి జిన్నేశుణ్మి, అతని మండి బంగాళుణ్నీ వెతికిపట్టాడు. వాళ్ల తలలు కొట్టించి కోటగుమ్మానికి కట్టించాడు.

యుద్దం చల్లారింది.

అంతా న్పర్శవేధి దేవుడిదగ్గరకు వెళ్లారు. 'మళ్ళీ మన పూరు పోదాం రా ర'మ్మన్నట్టుగా వాళ్లు పెద్ద కోలాహలం చేశారు. వీరశంకరుడూ డెబ్బయ్యోడుగురు రాజులూ దేవుడి పాదాలమీద వాలారు.

ఉత్సాహంతో దేవుణ్ని తీసి బుజాలమీద పెట్టు కున్నారు. '' జై బసవేశ్వరా!—\_\_\_జై స్పర్శవేధిశ్వరా!—\_'' అంటూ బయల్దేరారు.

#### 16

సిద్ధవరానికి తూర్పుదిక్కున నాగులచౌరువుంది. దాని ఒడ్డునే దిగుడుబావి ఒకటుంది. లింగాన్ని ఆ నూతిమీద పెట్టి, స్నానానికని ఆ రాజులు చెరువు లోకి దిగారు. శుభంగా స్నానం చేశారు. సంధ్యవార్చుకు న్నారు. గట్టెక్కారు. చూస్తే లింగం లేదు!——

ఇంతా కష్టపడి నంపాదించుకువచ్చిన లింగం ఏమ యుంది?—ఆ రాజులకు మతిపోయినట్టయింది. ఆటు చూశారు, ఇటు చూశారు. ఆక్కడ వెతికారు, ఇక్కడ వెతికారు. ఎక్కడా కనపడలేదు. కొందరు నూతిలో దిగి చూశారు. ఆందులోనూ లేదు. ఏమీ తోచక ఆంతా విరశంకరుడివేపు చూశారు.

వీరశంకరుడు లేచాడు: '' నూతిమీద పెట్టిన దేవుడు ఏమౌతాడు?— తప్పకుండా ఈ నూతిలోనే పడివుండాలి. మీరంతా వుండండి. నేనే దిగిచూస్తాను. దొరిక్తితే దొరుకు తాడు. లేకపోతే నేను ఇందులోనే (పాణాలు వదుల్తాను,'' అంటూ గబగబా నూతిలోకి దిగాడు. తెగ గాలించాడు. రింగం దొరకలేదు!—కానీ, మూడు నల్లటి రాళ్లుమాత్రం దొరికాయి. మూడూ కలిపచూస్తే నరిగా పూర్తిఐన లింగా కారం ఏర్పడింది. అంటే నృర్శవేధిశ్వరుడు నూతిలో పడి మూడు ముక్కలయ్యాడన్న మాట. ఆ మూడు ముక్కల తోనూ వీరశంకరుడు వెలుపలికి వచ్చాడు.

"చూశారా, మనదేవుడికి మనమీదే కోపం వచ్చింది? – మనం యుద్ధంచేసి ఇంతా కష్టపడి తీనుకువెళుతున్నామే కానీ, మనతో రావటం ఇష్టమున్నట్టు లేదు, ఈ దేవుడికి. అందుకే నూతిలో పడిపోయాడు. ముక్కా చెక్కలయ్యాడు. ఈ మూడు ముక్కల్లోనూ ఒక ముక్కను దేవుడి ఇష్ట ప్రకారం ఇక్కడే [పతిష్ఠచేద్దాం" అన్నాడు. తక్కిన వాళ్లూ నరేనన్నారు. వెంటనే ఆక్కడ ఒక ముక్క [పతిష్ఠ చేశాడు. 'సిద్దేశ్వరు'డని ఆ దేవుడికి నామకరణంచేశారు.

తరువాత మళ్లీ వీరశంకరుడు, ''మనల్ని ఈ దేవుడు తం[తంచేసి మోనపుచ్చాడు. సిద్ధవరంలో జరిగిన యుద్ధానికి ఈ దేవుడి తం[తాలే కారణం. ఆ పూరికూ డైడా న్యాయంగా నృర్భవేధి శివుడి దయ కలిగేలాగా చెయ్యటం మన ధర్మం. కనక సిద్ధవరం పేరుకూడా సార్థకం చేదాం రండి" అని అందర్నీ తీనుకుని సిద్ధవరం చేరుకున్నాడు. అక్కడ రెండో ముక్కను స్థాపించి, ''తం[తేశ్వరుడు" అని పేరు పెట్టారు.

ఇక చివరకు మిగిలిన ఆ మూడోముక్కనైనా తమతో తీసుకుపోచామని బయల్దేరారు. దోవలో మళ్లీ దిబగుంటకు వచ్చారు. డేరాలు వేశారు. అప్పటికే చీకటి పడ్డంచేత ఆవేళ ఆక్కడే ఉండిపోవలసి వచ్చింది.

ఉన్నట్టుండి వాళ్లలో 'శివనాగరాజు'కి ఆవేశం ఎత్తు కొచ్చింది. చేతికి దొరికిన గునపం ఒకటి తీసుకుని, రాజులుండే దగ్గరికి వచ్చాడు. అక్కడ మధ్యని వీర శంకరుడూ, ఆతని చుట్టూ తక్కిన డెబ్బయ్యోడుగురు రాజులూ కూచునివున్నారు. వాళ్ల పక్కనే న్పర్శవేధిలో మిగిలివున్న మూడోముక్క వుంది.

శివనాగరాజు వస్తూనే గునవంతో ఆ స్పర్శవేధి ముక్కని ఒక్క పెట్టు పెట్టాడు. అది మళ్లీ రెండు ముక్కలైంది. ఇది చూసి, రాజులంతా గబగబ వచ్చి అతన్ని పట్టివేశారు. కానీ, అతని అవేశం ఆగలేదు. ''ఆ క్రైరీ, నువు దేవుడివా, దెయ్యానివా?—మూ కళ్లల్లో దుమ్ము కొట్టి అర్ధరాత్రివేళ మాయమైపోతావా?—ఇక్కడ పెద్ద యుద్ధం జరిపిస్తావా?—ఇంతాచేసి మళ్లీ మాపూరు రావటానికి ఇన్ని తిప్పలు పెడతావా?—నువు ఏందేవుడివో తేలుస్తానుండు. హుం!—వదలండి నన్ను...." అంటూ మళ్లీ ముందుకు తోనుకు పోటోయాడు. కానీ, తక్కినవాళ్లు ఆతన్ని అవతలగా తీసుకు పోయారు, నముదాయించారు.

ఉన్నట్టుండి మిగిలివున్న ఆ మూడో ముక్కకూడా మళ్లీ ఇలా ఐపోవటంతో శైవుల ఆశ నిరాశ ఐంది. డెబ్బయ్యేడుగురు రాజులూ, '' ఇంకిప్పడు ముందుకథ ఏమిటి ?\_\_\_" అని వీరశంకరుణ్ని ఆడిగారు.

వీరశంకరుడు బాగా ఆలోచించాడు. "అన్నలారా!— ఇంకేమీ లాభంలేదు. మన దేవుడింక మనతో రావటం వట్టిది. ఆయనకు మనతో రావటం ఆనలు ఇష్టమే లేదు. అందుకనే ఇన్ని విఘ్నాలు వచ్చాయి. కానీండి. మనమే ఆయన ఇష్టపకారం నడుచుకుందాం. పగిలిపోయిన ఈ మూడో ముక్కను ఇక్కడే [పతిషిద్దాం. ఆపైని గురుదేవుడు ఐనవేశ్వరుల నలహా[పకారం చేదాం" అన్నాడు.

న్పర్శవేధి లింగంతాలూకు పగిలిపోయిన ఆ మూడో ముక్కని ఆక్కడే [పతిష్ఠచేశారు. డెబ్ఫయ్యోడుగురు రాజూలూ వాళ్లవాళ్ల పరివారాలూ వీరశంకరుడు చెప్పన ప్రకారం గుమ్మటంలాగా గుంపుగూడి కూచున్నారు. ఆ పాంతంలో విరివిగా దొరికే మల్లెలు కోనుకువచ్చారు. పూజలు చేశారు. ఆ దేవుత్ను 'గుమ్మిత మల్లికార్జునుడు' ఆన్పారు.

విరశంకరుడు మైరపుణ్ని పిలెచి, నంగతినంచర్భాలన్నీ బనవదేవుడికి తెల్లి యజేస్రమ్మన్నాడు. మైరపుడు బయలైర్ వెళ్లాడు.

#### 17

కొద్దిరోజుల్లోనే బైరవుడు మళ్ళీ బిబగుంటకు పచ్చాడు. ''మహారాజా!—గురువులు సంగమేశ్వరంలో లింగైక్యమై పోయారు. కలికాలం ముదిరింది కనక వారిక ఈ లోకంలో ఉండకూడదని మాత్రం చెప్పమన్నారు" అన్నాడు.

ఈ మాట వింటూ నే వీరశంకరుడు తక్కిన రాజులతో, "అన్నలారా!— విన్నారా వార్త?-గురువులు అప్పడే లింగై శ్యమయ్యారు. మన మింకా ఇలా కూచోటం బాగా లేదు. లేవండి. మనమూ వారిని అనునరిద్దాల" అన్నాడు.

రాజులంతా బంధాలను తెగొట్టుకునేందుకు తమకున్న నమస్తాన్ని త్యాగం చేస్పేశారు. కాపాయ వస్త్రాలు కట్టుకు న్నారు. ఏడు రోజులు ఏకదీకగా తపన్సు చేశారు. ఏడో రోజున రాత్రి మళ్ళీ వాళ్ళకి గురుపు—బనవేశ్వరుడి దర్శన మైంది. ఆప్పడాయన వాళ్లకి తరణోపారుం ఉపదేశించాడు.

మర్పాడు....

వీరశంకరుడూ, ఆతని వెనుక తక్కిన డెబ్ఫయ్యాడు గురు రాజులూ పంచాకరీ మంక్రం జాపన్నూ ఊరుదాటి వెళ్లి పోయారు. ఒకచోట భూమి పైకుబికి పఠాలున బద్దలై ఒక పెద్ద బిలం ఏర్పడింది. వీరశంకరుడు ఆ బిలంలో దిగి పోయాడు. ఆతని వెనక తక్కిన రాజులూ దిగిపోయి గురుసాన్నిధ్యం చేరుకున్నారు. దీబగా ఉబ్బి, దాని మధ్య ఏర్పడిన ఆ గుంట నేటికీ దీఖగుంటదగ్గిర సృష్టంగా కనబడుతుంది.

ీ పిరభ్యడూ టైరవుడూ, ఇద్దరూ దిబగుంటలోని ఆ గుమ్మిత మల్లికార్జునుడికి చెరొక పక్కసి వుండి, ఈ నాడున్నూ భక్తుల్ని కాపాడి రశిస్తున్నారు.

## '' పేదోత్తంసవిహారసారథిగిరామన్లే రమనే బుధాణ''

#### ్థి మత్కికాంబి రంగాచార్యులు

నకలచేతనోద్దారణమునను పరమాత్మ తానే ఆచార్యు డును శిమ్యడునుగా నవతరించి తిరుమం(తోపదేశము జేస్ యుండెను. [బహ్మకు పేదముల నుపదేశించి, అయ్యవి రాక్షనులచే నపహరింపబడ దా నవతారముల నెత్తి రాక్షన నంహారము జేస్ దిర్గి [బహ్మకు యిచ్చి వానిద్వారా శాస్త్రముల [బపర్తింపజేస్యు ననత్కు మారాదులచేతను నారదపరాశరశుకశౌనకాద్యనేకమహర్హలచేతను వేదాంత నం[పదాయము నకు హాన్రాకుండ [పవర్తింపజేస్యుయుండెను.

కృష్ణద్వైపాయనం వ్యానం విద్ధి నారాయణం వ్రభుం కోహ్యన్యో భువి మె[తేయ మహాభారతకృద్భవేత్ II అని చెప్పిన[పకారము వ్యాసాదులందు తానే ఆంతరాత్మగా బ్రవేశించి మహాభారతాద్మిగంధములచేతను, తానే రామ కృష్ణాద్యపతారములచేతనున్ను

"పంచరాత్రన్య కృత్స్నన్య వక్తా నారాయణన్న్వయం"॥ పాంచరాతశాస్త్రముసు కృవణేసియు,

పూర్పొత్పన్నేమ భూతేమ తేమ తేమ కలౌ క్రామం 1 ఆనుక్రవిశ్య కురుతే యత్సమీహతమచ్యుతి 11 బావిడచేశమున దశావతారరాపములుగా ఆశ్వారాదులుగా నవతరించియు దానేర్పరచిన నన్మార్గమునకు నా స్త్రికమార్గా వలంబకులచే నెట్ట యుప్రదమమను గలుగకుండ— శ్లో!! సాజాన్నారాయణో దేవః కృత్వా మ`ర్యమయాం తనూం!

మగ్నానుద్ధరతే లోకాన్ కారుణ్యాచ్ఛాస్త్రపాణినా ॥ అస్పటుల ్రశీమన్నారాయణుడు బ్రాపిడదేశమందనేక ఆచార్యులుగా నవతరించెను.

శ్లో॥ కలౌ ఖలు భవిష్యంతి నారాయణపరాయణాణ॥ క్షచిత్ర్వచిన్మహాభాగా [దావిజేమ చ భూరిశణ। తా[మపర్టీనద్ య[త కృతమాలా పయస్విన్॥ కావెరిచ మహావుణ్యూ [పత్చి చ మహానద్।

(ဦ ဆင်္ကော့ ကဆေတာ်သည်။  $x_{\rm I}$  - 5  $\stackrel{?}{=}$  38, 39 နှို့.)

అని చెప్పబడియున్నది.

ఈశ్వరుడైన శ్రీమన్నా రాయణుడు:---

భగవచ్చాప్రము (పాంచరాత్రము) ను కృపజేసెను.

వాల్మీకిమహర్షి :---

శ్రీ మదామాయణమును రచియించెను.

పరాశరమహర్షి :---

విష్ణుమహాపురాణము.

వ్యానమహర్షి:---

(1) బ్రహ్మ సూత్రములు, (2) పాద్మ, భాగవతాది పురాణములు, (3) మహాభారతము (హరివంశ యుక్తము.)

బోధాయసమహర్షి :\_\_\_

[బహ్మస్మూతవృత్తి (సంగ్రహ వ్యాఖ్యానము).

శ్రీ నమ్మాళ్వారులు :---

వేదరహస్యములను వివరించు తిరువాయిమోళిని తమిళమున రచియించిరి. 1102 పాశురములు.

- (2) తెరువిరు త్రము 100 పాశురములు. ఋగ్వేద సారము.
- (3) తిరువాశిరియమ్ 7 పాశురములు. యజుర్వేద సారము.
- (4) పెరియ తిరువన్దాది 87 పాశురములు. ఆధర్వణ వేదసారము.

శ్రీమన్నా థమునులు :---

- (1) న్యాయతత్వము. (2) యోగరహస్యము. యామునముని (ఆళవందారులు):—
  - (1) గీతార్థ నంగహము (2) ఆగమ(పామాణ్యము
  - (3) సిద్ధిత్రయము (ఆత్మసిద్ది, ఈశ్వరసిద్ధి, సంవిత్సిద్ధి)
  - (4) మహాపురుష నిర్ణయము. (5) స్ప్రౌతరత్నము.
  - (6) శ్రీ మృతి (చతుఃశ్లోకి).

శ్రీ మ్యదామానుజులు :---

- (1) శ్రీ భావ్యము (బ్రహ్మనూత్రభాష్యము.) (2) గీతా భాష్యము (3) వేదాంతదీపము (4) వేదాంతసారము (5) గద్యక్రతయము (6) నిత్యక్రగంధము (7) వేదాంత నంగ్రహము.
- శ్రీ కురుకేశ్వరులు:---

శ్రీ భోగవద్విషయము.

- శ్రీ మ[దా మా ను జ[బీ య శి మ్య లు శ్రీ రామమి[శమహా దేశికులు:——
  - (1) శ్రీ భాష్యవివరణము. (2) షడర్థ నంజేపు. (3) గురుగుణావలి. (4) తత్వసంగ్రహঃ-ఈ ప్రకారముగా 16 గ్రంథముల రచియించిరి.

శ్రీపరాశరభట్టరు:---

(1) తత్వరత్నాకరము (2) భగవర్గుణదర్పణము (విష్టుసహాన్రామ భాష్యము.) (3) ఆధ్యాత్మఖండ ద్వయ వివరణము. (4) ఆష్టశ్లోకి (5) శ్రీరంగరాజ నైవము (6) శ్రీగుణరత్న కోశము. శ్రీ వరదనారాయణభట్టరు:—[పజ్ఞాపరి[తాణము. శ్రీ విష్ణుచిత్తాచార్యులు:—[పమేయ నం[గహము. వరదనారాయణభట్టరు:—న్యాయసుదర్శనము.

తాత్పర్య తూలికా.

వరదవిష్ణమి[శులు:—మానయాథాత్మ్య నిర్ణయము. వాత్స్యవరదాచార్యులు:—(1) తత్వసారము (2) పురుష నిర్ణయము. (3) తత్వనిర్ణయము.

వారాయణాచార్యులు:—నీతిమాల. న్యాయనం[గహము.

ఆ[ తేయరామానుజాచార్యులు :—న్యాయకులిశము. షాడ్రుణ్యవివేకము.

శ్రీవిష్ణుచిత్తాచార్యులు :.....సంగతిమాలా. శ్రీరామమ్మిశవంశస్థులు - శ్రీమేఘనాధారిసూరి.

(1) నయ్పకాశము (2) భావ[పటోధము (3) నయద్యుమణి (4) ముముకూపాయు నం[గహము. నుదర్శనాచార్యులు:—[శుత[పకాశికా [శుతదీపికా వేదార్థ నం[గహ తాత్పర్య దీపికా.

ವೆಂಕಟನಾಥದೆಳಿಕವಿರವಿತ | ಗಂಧಮುಲು

కావ్యములు :—

(1) యాదవాభ్యుదయము. (2) హంససందేశము

(3) నుభాషితనీవి.

నాటకము :—

నంకల్ప సూర్యోదయము. (పదిఅంకములు) స్పౌతములు :—-

(1) శ్రీహయ్యగీవస్త్మోతము. (2) గరుడదణ్ణకము.

(3) ఆచ్యుతశతకము (4) దేవనాయకపఞ్చాశత్.

(5) వరదరాజకుంచాశత్ (6) దేహళ్సుతి: (7) యధో క్రకారి స్ట్రోతము (8) గోపాలవింశతి. (9) కామానికాప్టకము (10) ఆఫ్టభుజాప్టకము. (11) పర మార్థన్లుతి (12) భూస్తుతి. (13) గోదాన్లుతి. (14) శరణాగతి దీపికా. (15) న్యానతిలకము. (16) షోడ శాయుధస్తుతి:. (17) సుదర్శనాష్టకము. (18) దశా వతార స్ట్రోతము. (19) దయాశతకము. (20) భగవ ద్యానసోపానము. (21) ఆభితి స్వవము. (22) రఘు పీరగద్యము. (23) శ్రీస్తుతి. (24) గరుడపంచాశత్. (25) పాదుకానహాసము. (27) వైరాగ్యపంచకము. మున్నగు 32 స్ట్రోతములు.

సాంబ్రాయిక ధర్మశాస్త్ర గ్రంథములు

(1) యజ్హోపవీత్వపతిస్థా (2) ఆరాధన్మకమః (3) హరి దిన తెలకము (4) న్యానవింశతి (5) న్యానదశకము. (6) వైశ్వచేవకారికా. (7) నాృసప్పశత్వాృఖా, (8) శ్రీపా ం చ రా (త ర జౌ. (9) సచ్చరి(తరజౌ. (10) సజేపరజౌ.

శిల్పశాస్త్రము:—శిల్పార్థసారః.

వైద్యశాస్త్రము :—

(1) రనభౌమామృతము. (2) వృక్షభౌమామృతము. పురాణముల ననునరించి భూగోళాది [పమాణ నిర్ణయ [పదర్శకము. అందులకు వ్యాఖ్యానము:— భూగోళనిర్ణయము.

మీమాంసాపూర్పకాణ్ణ వ్యాఖ్యా రూపకమైస్ (పబస్థములు —

(1) మీమాంసాపాదుకా, (2) సేశ్వరమీమాంసా.

సిద్దాస్త (పకరణ (గంధములు:----

(1) తత్వముక్తా కలాపము, (2) (అందులకు) సర్వార్ధ పిద్ధి వ్యాఖ్యాసము. (3) న్యాయనిద్ధా జ్ఞానము (4) న్యాయపరిశుద్ధి. (5) పరమతభడ్డాము.

బ్రహ్మమాత భాష్య్రవస్థాన పరిష్కారక (గస్థములు:—

(1) ఆధికరణ సారావళి, (2) శతదూపణి, (3) తత్వటికా, (4) అధికరణ దర్పణము, (5) చకార నమర్థనము.

ఉపనిషత్ఫ్రస్థాన పరిష్కారక (గంధములు:—

(1) ఈశావాస్యాపనిషద్భాష్యము, (2) గీతార్థనం(గహ రజ్, (3) గీతాతాత్పర్య చస్ద్రికా.

యామునాచార్యులు సాయించిన చకుశ్లోనికి, స్తోతరత్నము-శ్రీ ముద్రామానుజులు సాయించిన గద్యత్రయమునకు-వ్యాఖ్యారూపక (గంథము:—-రహన్య రజె.

రహస్య గంథములు 32:---

(1) నం(పదాయ పరిశుద్ది. (2) తత్వపదవీ. (3) రహన్యపదవీ. (4) తత్వ నవనీతమ్. (5) రహస్య నచ నీతమ్. (6) తత్వ మాతృకా. (7) రహస్య మాతృకా. (8) తత్వ నందేశః. (9) రహస్య సందేశః. (10) రహన్య నందేశవివరణము. (11) తత్వ రత్సాపళి. (12) తక్వ రత్సావళ్ (పతిపాచ్య నం(గహము. (13) రహన్య రత్నావళి. (14) రహన్య రత్సాపళీ హృద యము. (15) తత్వ్వతయ చులకమ్. (16) రహన్య [తయ చులకమ్. (సారసంజేపము). (17) సార దీపము. (18) రహన్య క్రతుసారము. (19) సార సారము. (20) ఆభయ ప్రదానసారము (21) తత్వ శిఖామణి. (22) రహన్య శిఖామణి. (23) అంజల వైభవము. (24) ప్రధాన శతకము. (25) ఉపకార సంగ్రహము. (26) సారనంగ్రహము. (27) విరోధి పరిహారము. (28) ముని వాహనభోగము. (29) మధురకవి హృదయము. (30) పరమపద

స్ట్రాపానము (31) పరమతభంగము. (32) హస్తిగిరి మాహాత్మ్యము.

దివ్య ప్రబస్ధభావపరీవాహా వివరణరూప[గన్ధములు:— (1) ద్రమిడోపనిషత్సారః. (2) ద్రమిడోపనిషత్తాత్పర్య రత్సావళీ. (3) నిగమ పరిమళః.

తమిళ భాపాపద్యాచాప (గన్దములు - 24.

శ్రీ మద్రామానుజులవారిని గురించే స్త్రాత్రములు :—

(1) ధాటిపంచకము, (2) యతిరాజ నష్తి.

ఇట్టి శ్రీ వేంకటనాథకవి [కి. శ. 1270-1372 నంవ త్సరమధ్యకాలమున నీ జగతీతలము నలంకరించి యుండి రనియు, శ్రీ వేంకటకైలాధిశుని ఘంటావతార మనియు శ్రీ కాంచిపురమున తూప్పల్ అను నామముగల అగ్రహార మున అనంతనూరి తోతారంబలకు పుత్రుడుగాను పుణ్ణందీ కాకనూరికి షాత్రుడుగాను విశ్వామిత్ర గోత్రమునం దవత రించిరనియు చెలియుచున్నది.

గ్లో॥ అబ్లో సౌమ్యేచ వారే గతవతి తరణౌ వృశ్చికం కృత్తికర్జే రాకాయాం వేజ్కటేశో యతినృపతిమతం నర్వతః స్థాపయిత్వా।

వేదాన్తాచార్యనామా విరచితవివిధానేక దివ్యక్రపబస్ధః శ్రీశై లాధీశఘణ్ణాకృతి వపురభవద్దేశికేస్ద్రోదయాలుః॥೧॥

నా నా సిద్ధాన్తనీతి శ్రమవిమలధియో ఒన స్త్రమాలు వై శ్వామి(తన్య పాడ్రో వితతమఖవిధేః పుణ్ణికికా క్షనూరేః శ్రమత్వా రామాసుజార్యాత్సదనదపి తత నత్వముక్తాకలాపం వ్యాతానీ ద్వేజ్కటేశో వరదగురుకృపాలమ్మితోద్దామభూమా။

పితా యస్యాన స్తనూరిః పుణ్ణారీకాకడయజ్వనః పాత్రో య స్తనయస్తోతారమ్పాయా స్తన్యమణ్లలమ్ ॥३॥ శ్రీధియోగ్యే శకే శుక్లే ఉదభూ ద్వేజ్కు టేశ్వరః లబ్ధపాయే శకే సొమ్యే ప్రయాతః పరమం పదమ్ ॥४॥ వీరు వీరిమేసమామగారైన వేదా స్తోదయసబిరుదాలంకృ తులైన అచ్చాన్వంశస్థులైన అత్రేయరామానుజాచార్యుల శిమ్యలు. పరమాచార్యులు వా త్స్యవ ర దా చార్యులు వేరకటనాధునికి పంచవర్వము నిండకపూర్వమే వారికి గలిగిన ధీవ్రవారమునకు మెచ్పి పరమగురువైన వాత్స్య వరదాచార్యులు ఇదియంతయు భగవత్ప్రసాదమని నిశ్భ యించి యీ విధముగ జెప్పియుండిరి.

" [పతిస్థాపితవేదా న్లే పరిశ్రీ ప్రబహిర్మతః భూయా స్త్రైవిద్యమాస్య స్త్వం భూరికల్యాణభాజనమ్॥ వీరికి యికువది సంవత్సరముల ప్రాయము నిండక పూర్వమే సకలగాస్త్రములందు [పవీణులైరి. శ్లో॥ వింశత్యబ్దే వి[శుతనానావిధవిద్యః తింశద్వారం [శావితశారీరకభాష్యః ్ శేయం: శ్రీమాన్ పెంకటనాధః (శుతిపథ్యం నాధ్పీతైయ్య నాటకమర్థ్యం వ్యదితైతత్ ॥ ఆధ్యక్తం యచ్ఛ్రతంవా లఘు భవతి తదిత్యాదిమోవాది మోహః

తత్వోదర్కానతర్కా: తవిహ జగతి కిం మేధయా సాధయాము: ॥

ఇట్టి పీరి గ్రంధముల సన్వయించుటయందును అర్థ ముల గ్రహించుటకును తర్మ వేదాంతములందు పరిపూర్ణ పాంశేత్య ముండిననేగాని సాధ్యముకాడు. అట్టి వీరి గ్రంధ ముల నాంధానువాడము చేయదలపెట్టిన నావంటి ఆల్ప జ్ఞుని ప్రయత్నము హాస్యాన్ఫడమే గాని వేరొండుగాదు. ''జనిత్వాహంవంశే" అను శ్రీ ఆళవందారు నూ క్రైపకార మును ''పితామహం నాథమునిం విలోక్య ప్రసీదమద్వృ త్తమచినయిత్వా" అను రీతినిన్ని గుర్తించి పండిత పుతుడనగు నావంటివాని సాహనమునకు పండిత బృందము కమియించి వచ్చీరాని మాటలు పలుకు బాలుని వాక్య ముల కత్యంతానందము నొందు తలిదంగ్రులువలోనే సంతసింతురు గాక!

సాజాద్భగవదవతారమైన శ్రీ కృష్ణపరమాత్మ వరునగ కర్మ, జ్ఞాన, భ\_క్తియోగాది ఉపాయముల బోధించి ఇక్కలి కాలమున ప్రాణుల ఆశక్తతను గుర్తించి తుట్టతుదకు నర్వసులభోపాయమైన ప్రపత్తియోగమును ఆర్జునునకు నర్వోపనిషత్సారభూతమైన భగవద్గీతలందుపదేశించుట నర్వవిడితము.

శ్లోగి వ్యాసామ్నా యపయోధికౌన్తుభనిభం హృద్యం హరే రుత్తమం

శ్లోకం కేచన లోకవేదపదవీవిశ్వాసీతార్థం విదుః యేషాముక్తమ ము\_క్రిసాధవిశిఖా సోపానపత్ర్కిష్వమీ వైశమ్పాయనశౌనక ద్రఖృతయశ్శేశ్శిస్తాశ్శీరః కమ్పినః॥ శ్రీ వేదవ్యానకృతమైన పంచమపేదమనబడు మహాభారత మనే పాలనముద్రమునుండి దీసిన కౌస్తుభమణివంటి మనో హరమైన శ్రీ కృష్ణభగవానుని నర్వోత్కృష్టమైన చరమ శ్లోకమును లౌకికముగను పారలౌకికముగను విశ్వసింప దగిన ఆర్థములు గలదని కొందరుమాత్రమే దెలిసికొని, ఇయ్యది మోక్షభవనము నెక్కుటకు కట్టిన సోపానపంక్తుల వలె నుండు చరమశ్లో కార్థమందు దృఢనమ్మకము గల పాజ్ఞులయొక్క నుభాషితములను జూచి వైశంపాయన శానకాది మహర్వలు తలలూచచచు సంతోషించుచున్నారు.

శ్లో!! శాఖానాముపరిస్థితేన మనునా మూలేన లబ్ధాత్మక నృత్తాహితునకృజ్ఞాపేన సకలంకాలం ద్వయోన డిపన్ వేదోత్తంనవిహారసారధిదయాగుంభెన వి(సంభిత స్పారజ్ఞో యది కశ్చిదస్తి భువనే నాధన్నయూధన్ననః!! వేదమునకు అంతమున జెప్పబడిన మూలమం(తముచే (తిరుమం(తము) జీవన్వరూపమును దెలిసినవాడై ఆమం(త జపమును జేయుచు ఎల్లప్పడును ద్వయానుసంధానముచే కాలమును గడుపుచు వేదములకలంకారమైనవాడును, లీలార్థము అస్టునుసకు సారధియై యుద్ధభూమియందు విహరించుచు కరుణచే చెప్పబడిన విశ్వానమును (సమ్మక మును) కలుగజేయు సారభూతమైన శరణాగతిని యొరిగి సట్టివాడు ఈలోకములో నౌకానౌకడు మాత్రమే గలడు. అట్టివాడన్నవాడే మాకు స్వామి.

శ్లో॥ కర్మజ్ఞాసముపాసనంచ శరణం వ్రత్యేతిచావస్థితాస్ సన్మార్గానపవర్గసాధనవిధౌ సద్వారకాద్వారకాన్! వితచ్వ్యాకృతియోగనంభృతపృధగ్భావానుభావానిమాన్ సమ్యక్ప్రేక్య శరణ్యసారధిగిరామన్తే రమన్తే బుధాః॥

మోకమునకు సాధనోపాయములైన కర్మజ్ఞానభక్తి అనెడి ఉపాయాంతరములకంటెను విలక్షణమును, సులభమునుమైన ప్రపత్త్యపాయమును యొరింగిన ముము కువులు, ఆర్జుని సౌరథ్యము బూనిన శ్రీకృష్ణపరమాత్మ కృపజేసిన శ్రీమదృగవద్గీతల చరమక్లోకమునందు రమించు చుందురు.

క్లో 11 దుర్విజ్ఞానెర్నియమగహనై న్రూరవిశాంతిదేశై రాృలానరైరృహుభిరయనై శోస్త్రచతాం న నుస్తపంథాం: 1 నిష్ప్రత్యూహం నిజపదమసా నేతుకామం: న్యభూమ్మా నత్పాధేయం కిమపి విదధే సారధి నృర్వనేతా 11

శాస్త్రపరిచయము లేనివారికి పొంద నశక్యమును, దెలిసి కొనుట కశక్యంబును, కర్మజ్ఞానభక్త్యాదియోగములలో నేది యనుష్టించిన నులభోపాయమో నెరుంగక తల్లడిల్లుచు కష్టపడునట్టి యీ జీవులను తన స్థానమునకు గొంపావ నంకల్పించి అందరకును ప్రియుడైనట్టియు ఆర్ఘనునకు సారథియు నైన భగవానుడు న్వయముగ దానే నులభో పాయమునగు "శరణాగతి" మార్గమును యేర్పాటుజేసి యుండెను.

శ్లో బా ఈపనిషదామంతే యస్మాదనంతదయాంబుధే స్త్రుటితజనతాశోకశ్లోకి న్వయం సమజాయత తమిహ విధినా కృష్ణం ధర్మం మ్రపద్య ననాతనం శమితదురితా శృంకాతంకత్యజన్సుఖమాన్మ హే ॥

ఉపనిషత్ప్రతిపాద్యుండును అపారకరుణానముందు డును, నగు గీతాచార్యునియొక్క గీతోపనిషత్తులయొక్క ఆంతమున ఎవనిచే లోకుఆ సంసారదు:ఖమును నశింప జేయుటకుగాను పుట్టబడిన ననాతనధర్మమగు క్లోకరూప మున చెప్పబడిన శరణాగతివిధిచే నా ఆదిపురుమని శరణు జాచ్చి నమ న్రపాపములు పోయినవారై యికముందు నంశయముకాని పాపభయముగాని లేనివారై సుఖముగా వసింపవచ్చును.

అని చెప్పన(పకారము శ్రీముదామానుజాదిపూర్వా చార్యులు నహితము ఈమార్గమునే తమ్మగంధరచనలచే [పచారపరచిరి.

్రాపతము, (పకత్తి, న్యానము, భరన్యానము—ఆను నవి "శరణాగతి" యను శబ్ధమునకు దర్యాయచదములు

యో బ్రహ్మణం విదధాతి పూర్వం యోవై వేదాంశ్చ క్రమాణోతి తస్తై తమిహ దేవమాత్మ బుద్ధిక్రపసాచం ముముకుర్వై శరణమహం క్రవద్యే ॥

(శ్వేతాశ్వతరోపనిషత్తు. ఆ. 6. 18. మం)

ఎవరు ప్రతమమున బ్రాహ్మకు వేద్రదానము జేసి తద్వారా పరమాత్మబ్హానవిషయకయిడ్డియోగము నిచ్చినట్టి ప్రసిద్ధడైవమైన పరమేశ్వరుని మోజమును గోరిన సాధకుడు ఆశ్రయరూపముగా గ్రహించుచున్నాడు. ఆనగా శరణము బొందుచున్నాడని భాపము.

భగవత్ప్రవృత్తివిరోధిన్వ్రపప్ప త్రైనిప్పత్రేశ్రవస్త త్రిణ భగవానుడు చనను రకించుటనెడి (పప్పత్తికి విరోధి రూపమైన న్వరకణ (పపృత్తిని పచలుకొనుటయో ''(పపత్తి" శబ్రమునకు నిర్వచనము.

నేను నర్వవిధములైన ఆపరాధములకు స్థానభూతుడను నేను ఆనమర్థుడను, శక్తిలేనివాడను, దిక్కులేనివాడను, నీవే నాకు గతి, నీవే నాకు మార్గమునకు కారకుడపు. ఆని పాఠ్థనతో గూడిన మనస్సు గలిగి యుండుటయే ''శరణా గతి'' యని చెప్పబడుచున్నది.

అహమన్మ్యపరాధానామాలయొఒకించనోఒగతిః త్వమెవోపాయభూతోమే భవేతి (పార్ధనా మతిః శరణాగతి రిత్యుక్తా సా బేబేఒస్మన్ (పయుజ్యతామ్॥

తన అభిలాషను దీర్బుట కితరులెవ్వరి సాధ్యము కాకుండయుండ గొప్పనమ్మకముతో పరమాత్మ తన్ను తప్పక రకించునను దృఢవిశ్వానయు క్రమైన మననుతో భగవానుడే ఉపాయముగా గలవాడై యాచించుటయే [పపత్రి—4రణాగతి యనబడుచున్నది.

ఆనన్యసాధ్యే స్వాభిష్టే మహావిశ్వానపూర్వకమ్। తదేకోపాయతాయాచ్హా[పపత్తి శృరణాగతిః॥

ఈ ప్రకారముగా ననాతనుతైన భగవానుని గూర్పి ప్రవత్తి చేసిన ప్రపన్నునకు వాని ననునరించి యున్న సమ స్థ్రిపిములు తక్షణమే నశించుచున్నవి. నర్వవిఛము లైన తపములు తీర్థపుణ్యములు యబ్జిదానాదిఫలములు మోక్షము తక్షణమే ఆట్టి (ప్రపన్నుని హస్త్రగతము లగు చున్నవి. ఆనే ైవం (పపన్నన్య భగవంతం ననాతనమ్ : తస్యానుబంధా: పాప్మాన నృర్వే నశ్యంతి తత్కణాత్ !! కృతాన్యనేన నర్వాణి తపాంసి తపతాం వర : నర్వతీర్మా నృర్వయజ్ఞా: నర్వదానాని తత్కణాత్ కృతాన్యనేన మోకశ్చ తన్య హస్తే న నంశయం: !! పపత్తి ఐదు అంగములు గలది. నికేవ, న్యాన, నన్యాన, త్యాగాది శబ్దములచే వ్యవహరింపబడుచున్నది. నికేపాపరపర్యాయో న్యాన: పంచాంగనంయుత:! నన్యానస్తార్య ఇత్యుక్త శృరణాగతిరిత్యప

(1) అనుకూలమైన సంకల్పము కలిగియుండుట (2) అందుకు విరోధమైన సంకల్పమును విడనాడుట (3) భగ వానుడు తప్పక రకించునను విశ్వానము గలిగియుండుట. (4) భగవంతునే యుపాయముగా వరించుట (5) తన యొక్క భారమును భగవానునిపై నుంచుట (6) ఆటుపై నిర్భకుడై స్తిమితచిత్తముతో నుండుట - అను నీ ఆరు విధములు గలిగియుండుట శరణాగతి.

ఆనుకూల్యన్య సంకల్పః (పాతికూల్యన్య పర్జనమ్ । రక్షిప్యతీతి విశ్వాసా గో ప్రృత్వవరణం తధా। ఆత్మనికేపకార్పణ్యే షడ్వీధా శరణాగతిః॥

అంతియేగాక నంసారమందు పతితులైన మైాణులకు భగవత్ప్రాపై లక్ష్మిపురుపకారముచేతనే సిద్ధించునని కూడ మహర్హులచే నిర్దిష్టమై, భగవచ్ఛాస్త్రమందును, పూర్వా చార్యుల (గంధములందును గాననగును.

మత్ప్రాప్రిం ప్రత్యేషహానాం సంసారే పతతామథ లక్ష్మీ పురుపకారత్వే నిర్దిహ్హా పఠమర్షిభిః ॥ లక్ష్మీశబ్దపర్యాయమగు శ్రీశబ్దమునకు ఆరువిధముల వృత్స్తిత్తి భగవచ్చాన్నముందు చెప్పబడినది.

శ్రీ మొత్తి నిఖిలాన్ దోషాన్ శ్రీయాత్చ గుమై ర్జగత్। శ్రియతేచాఖిలైర్నిత్యం శ్రరుతేచ పరం పదమ్। శ్రీ కుండిం శ్రీయమాయాంచ శృథాత్రిం శృథ్వతీమప్॥

- శ్రీయంతే చేతనైరిత్ శ్రీঃ——" శ్రీ ఇళ్ సేవాయామ్ ॥ చేతనులచే నాశ్రయింపబడుచున్నది గావున " శ్రీ" ఇది కర్మణివృత్పత్తి.
  - 2. శ్రీయతే భగవంతమితి శ్రీః

ఈమె భగవంతుని ఆగ్రయించుచున్నది గావున " శ్రీ" కర్తరివృశ్పత్తి.

- 3. [శుణోత్యాగ్రిత విజ్ఞాపనమితి శ్రీ:—[శుగ్రవణే. ఆగ్రితులు విన్నవించుదానిని వినును గావున "శ్రీ" కర్తరివృత్పత్తి.
  - 4. శ్వర్యతి విముఖాన్ హితమితి శ్రీ: ఆశ్రీతులను హితము వినుసటుల చేయునది శ్రీ. శ్రీధాతువుకు టోజర్థమందు వొడమిన కర్తరివృత్పత్తి.

5. క్రమణాతి హినస్త్యాశితదోషానితి శ్రీక— కూహిం సాయాం.

ఆశ్రితుల దోషములను నరింపజేయునది.

6. శ్రీణాతి విస్తారయతి గుమైరాక్రతానితి శ్రీః. ఆశ్రికులను గుణములచే వృద్ధినొందించునది.

ఈ లక్ష్మి పురుషకారమొనర్చునపుడు ముఖ్యముగా (1) కృప (2) భగవత్పారతం[త్యము (3) భగవదనన్యార్హత్వము-ఆను మూడుగుణములు ఆవశ్యకము.

న్లో 1 (పత్యగ్వస్తువిలకణః (పకృతితస్తాతా పతిస్తత్పర -స్తేస్మిన్నాత్మభరార్పణం హితతమం తచ్చేషవృత్తిః ఫలం

ఇత్థం తత్వహితే పుమర్థ ఇతి న స్త్రేధా విభక్తం ధనం దాయత్యేన దయాధనా న్స్వయమదు ర్దత్తాత్మనాం దేశికాం!॥

ప్రకృతికంబెను జీవుడు వేరనియు, ఈ రెంటికంటెను ఈశ్వరుడు వేరనియు, ఆ ఈశ్వరునిపై న్వరక్షణభార ముంచుటయే పరమోపాయమనియు, అట్టి ఈశ్వరుని యొడ శేషభావముగనుండి కైంకర్యమొనర్పవలయు ననియు, ఆదియే ఫలరూపమైన పురుషార్థమనియు—ఈ విధముగ తత్వహితపురుషార్థముల విభజించి దాయ భాగముగమనకు మన పూర్వాచార్యులొనంగియుండిరి.

ఆట్టి పూర్వపు మహనీయులు లోకోపకారమునకు ఇహపరసాధనముగా సాయించిన నత్సం[పదాయు[గంధ ముల యర్థము నర్వజనసామాన్యమునకు దేటతెల్లముగా దెలియగలందులకు దేశీయభాషలందు ఆనువదించి ఇహ పరసాధనభూతముగ [పజానీకమునకు నమర్పించుట యుచితమనియు పండిత[శేహ్దులివ్విషయమై కృషినలుపుట యుక్తమనియు తోచెడిది.

ఓం శామై: శామై: శామై:

హరిః ఓం తత్నత్.

## భగవదుపచార ప్రయోజనము

పండిత, వేదాంతం వి<sub>డ్</sub>పనారాయణాచార్యులు, నిజాం పేట. "కృష్ణాజిల్లా రెలిజియన్ ఇ≣స్ట్రక్టరు"

షడ్గుమైశ్వర్య సంపన్నుండైన నర్వేశ్వరుని అనంతోప చారములతో నర్చింపదగియున్నను మరిచిమతానుకరణము జేనీ ద్వాతింశదుపచారములే ఉత్తమోత్తమ పక్షముగా నంగీకరింపబడియుండుటచే ద్వాతింశదుపచారములకు వివృత్మి వాసీయుబటిని. ద్వాతింశదుపచార పరిగణనము ఒకటవ వాల్యూం ఏడవనెంబరునంచిక ఇరువదిరెండవ పేజీలో వ్రాయబడిన వ్యానమందు నవిమర్శముగా చెప్ప బడినది. ఐనను మరొకతూరి ద్వాతింశదుపచారములను నంగహ రూపముగా పాఠక మహాశయులకు తెలియజేయు నంకల్పముతోను ఉపచార ప్రయోజనముల బ్రాయుటకు ముందు ద్వాతింశదుపచారపరిగణనము ఆవశ్యకమై యుండుటతోను ద్వాతింశదుపచార పరిగణనము చేయు బడుచున్నది.

ఆనన స్వాగతా ఒనుమాన పావ్యా చమన పువ్ప గంధ ధూప దీపార్హ్యాచమన స్నాన ప్లోత వస్త్రోత్తరీయ యజ్ఞోపపీత పాద్యాచమన పుష్ప గంధ ధూప దీపాచమన హవిః పానీయాచమన ముఖవాన బలి (పణామ చక్రిణా పుష్పాం జరిసహితా స్తుతిశ్చేతి ద్వాతింశ దుపచారాః—

(1) ఆననదానము:— కూర్చుండుట కై కుశపుష్పాద్య న్యతమ పరికరములతో పీఠ పరి కల్పనము జేయుట - ఇందుకు {పయోజనము.

అర్చాస్వరూపియైన దేవదేవునకు ఆననదానముచేసిన మానవుడు వేదో క్ష పరిమితా యుర్ధాయము గలవాడై మనగలుగుచున్నాడు.

- (2) స్వాగతము:—[పత్యాగతుడైన సర్వేశ్వరునకు కుశల (పశ్భములడుగుచు నమస్కరించుట.
- (3) ఆనుమానము:—ఆర్చాన్వరూపియైన నర్వేశ్వరు నారా థించుటకు అనుజ్ఞనిమ్మని యాచిం చుట.

స్వాగతా నుమానముల క్రవయోజనము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవదేవుని స్వాగతానుమాన నత్కార ముల పూజించిన మానవుడు బ్రహ్మరుద్రాది నకలదేవతా2 నుమతుడై వారిచే నీయబడు స్వాగతముల నందువాడగు చున్నాడు.

- (4) పాద్యదానము:—పద్మదళ విష్ణపర్ణ శ్యామాక దూర్వాది ప్రవేషణ ద్రవ్యములతో గూడన నీటితో పాద్యపక్షాళనము చేయుకు.
- (5) ఆచమనదానము:—ఘనసారోశీరాది (దవ్యమిళితమైన నీటిని ఆచమనమున కిచ్చుట.

పాద్యా చమనదాన (పయోజసము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవచేవునకు పాద్యాచమనముల నమర్పించు మానవుడు కాయిక వాచిక మానసికములైన [తివిధ పాపములను పాగొట్టుకొనుచున్నాడు.

(6) పుష్పదాసము:—జాతీ చంపకా ద్యస్యతమ సుగంధ పుష్పములతో డివ్యమంగళవి(గహు సలంకరించుట.

పుష్పదాన్(పయోజసము.

అర్చాన్వరూపియైన దేవదేవునకు ఏ మానవుడు భ క్రి యుక్తచేతన్కుడై జాతీ చంపక మాలతీ పకుళ మల్లికాది నుగంధ వుష్పములను నమర్పించుదో ఆట్టివాడు తను త్యాగానంతరమున నూర్యకోటి (పతీకాశమైన దివ్యవిమాన మెక్కి శ్రీ వైకుంఠమునకు చేరుచున్నాడు.

(7) గంధవానము:— చందసకోష్టూశీరాది గంధ్రదవ్య ములతో దివ్య తిరుమంగళ విగ్రగహు నలంకరించుట.

గంధ (దవ్యదాన (పయోజనము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవదేవునకు సుగంధ గంధదానము చేసిన మానవుడు దేవతలకు సైతము దుర్లభమైన సాలోక్య మోకమును సాధించుచున్నాడు.

(8) ధూపదానము:—ఆగరు కోష్టూశీరాది ద్రహ్యములతో ఆప్యాయనము కొరకు ధూపమిడుట.

ధూపదాన | పయోజనము.

ఆర్చారూపియైన దేవదేవునకు జిగంధము ఆగురు చెంగ ల్వకోర్టు మొదలగు (దబ్బములతో ధూపదానము చేసిన మానవుడు నర్వోత్కృష్ణమైన (శీ వైకుంఠమునకు నూర్య మండలము భేదించుకొని చేరుచున్నాడు.

(9) ద్వదానము:—కప్లాగోఘృత తెలతైలాదులతో, కల్పింపబడిన జో్యత్ని దర్శింప జేయుట. దీపదాన |పయోజనము.

ఆర్చా న్వరూప్యైన దేవదేవునకు కపిలాగో ఘృతాదులతో దిపదానము చేసిన మానవుడు ఆంధతామ్మినమనెడి నరక మును ఆతితరించగలుగుచున్నాడు.

(10) అఘక్యాదానము:— కుశాక్షతతెల్మపీహియవమాష ప్రమంగు సిద్ధాథాకాది ద్రవ్య ములతో గూడిన జలము కర శుద్ధికొరకు ఇచ్చుట.

అఘక్యాదాన ప్రయోజనము.

అచాకాన్వరూపియైన దేవదేవునకు కుశాశ్తతాద్యోషధీ యు క్రమైన జలమును ఆఘక్యాదానము చేసిన మానవుడు చంద్రమండలమునుండి (శ్రీ వైకుంఠమును చేరగలుగు చున్నాడు.

- (11) ఆచమనదానము :—వెనుక వివరింపబడినది.
- (12) స్నానదానము:—కర్పూరోశీరైలాలవంగ తక్కోలాది ద్రవ్యమిళితమైన నీటితో మజ్జన మాడించుట.

స్పాసదాన ప్రయోజనము.

అర్చా స్వరూపియైన దేవదేవుని కర్పూరోశీరాది పరి మిళితమును ఉత్పూతమును (వడపోయుట) అగు జల ముతో మజ్జినమొనరించిన మానవుడు అపహతపాప్ముడై జలాధిదేవతయైన వరుణదేవుని సాన్మిధ్యమందు చిరకాలము నివసించు వాడగుచున్నడు.

- (13) ప్లోతదానము:—ధూప్రదవ్యాదులచే సుధూపితమైన సుసూక్ష్మ కార్పానతంతునిర్మిత పస్త్రముతో తడియొత్తుట.
- (14) వస్త్రదానము:—ధూప(దవ్యాదులచే సుధూపితము లైన నుసూక్మ కౌశేయ కార్పాసాది వస్త్రములను ధరింపజేయుట.
- (15) ఉత్తరీయదానము:—ధూప[దవ్యాదులచే ధూపిత ములైన సునూక్మ కౌశేయ కార్పాసాది పస్త్రములను ఉప వీతమువలె ధరింపచేయుట.

ప్లో కవస్తాత్తరీయదాన (పయోజసము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవదేవునకు తడియొత్తుటకు ధరిం చుటకు సూక్మతంతు నిర్మితమైన వస్త్రములను నమర్పించు వాడు చంద్రలోకమును పొందుచున్నాడని భావము.

(16) యజ్ఞోపవీతదానము:—సువర్ణలోహ నిర్మితముగాని, కార్పానతంతు నిర్మితము గాని ఆగునట్టి యజ్ఞోప పీతమును ధరింపచేయుట. యజ్ఞోపవీత దాన్మపయోజనము.

ఆర్చాస్వరూపియైన దేవదేవునకు ఉపవీతదానము చేసిన వాడు బ్రహ్మజ్ఞాన పరిపూర్ణుడై నత్యలోకమందు వసించు చున్నాడు.

- (17) పాద్యదానము
- (18) ఆచమనదానము
- (19) పుష్పదానము
- (20) గంధదానము
- (21) భూపదానము
- (22) దీపదానము
- (23) ఆచమనదానము

ఈ ఉపచారముల వివృతి దానఫల మ్ర యొజనము వెనుకటివలెనే తెలియతగినది.

(24) హవిదా౯నము:—నుపక్వ పాయన కృనర గౌల్య మౌద్గిక యావక శుద్ధోదనాదులను యధానంభవము గా ద్రోణ ద్రోణాథ౯ ఆడక పరిమితము లగునట్లు (గహించి ఆజ్యాభి మారితముచేసి నమర్పించుట.

హవిదా౯న (పయోజనము.

ఆర్చాన్వరూటయైన దేవదేవునను హవిదా౯నముచేసిన మానవుడు ఎడతెగని భక్య భోజ్య లేహ్య పానీయాది నంపత్తి గలవాడై ఆర్చాబింబ మహా[పతిష్ఠా ఫలమగు శాశ్వత దివ్యలోకావాప్తిని పొందుచున్నాడు.

(25) పానీయదానము:—ఉశీరాది గంధ్రదవ్య సమ్మిశ్రిత స్వాదు శీతల జుల్మాపదానము.

పానీయదాన (పయోజనము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవదేవునకు స్వాదు శీతల పానీయ మిచ్చిన మానవుడు ఉత్తమలోకమును పొందగలుగు చున్నాడు.

- (26) ఆచమనదానము:—వివృతి (వాయబడినది. వెను కటివలెనే తెలియతగినది.
- (27) ముఖవానదానము:— ఘ న సా ర ఏలా లవంగ పూగీఫలాది ద్రమ్యభరితమగు పా ం డ ర త మా ల ప త్ర దానము.

ముఖవానదాన (పయోజనము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవచేవునకు తాంబూల దానమిచ్చిన మానవుడు సమగ్రైశ్వర్యము కలవాడై శ్రీవైకుంఠమును పొందుచున్నాడు.

(28) బలిదానము:—ఆలయ పరివార దేవతలలో బలి కాంకులగు వారికి కపిత్థ (వెలగ) ఫల[పమాణమగు శుద్ధాన్నము నౌనంగుట. బలిచాన (పయోజనము.

ఆర్చాన్వరాపియైన దేవదేవుని ఆలయగత పరివార దేవతలకు బల్మిపదానము చేయుటకై బల్మభమణము చేసిన మానవుడు ఆవ్యాహత బలసంపత్తి గలవాడగుచు శ్రీవైకుంఠమును పొందుచున్నాడు.

(29) ప్రణామదానము:—విష్ణునూ క్రము జఫించు చు మస్తిపాడి పంచ్రపణా మ ములను (లొంగుబాట్లను) నమర్పించుట.

ုုဒ္ဒဏ္ဍာသဘာ (ప్రయోజనము.

ఆర్చాన్వరూపియైన దేవదేవుని నన్ని ధానమందు శ్లో భగవాకామే పరోనిత్య మహంద్రపత్యవరస్సదా అను భావముతో తన లొంగుబాటును చూపిన మానవుడు వేదో క్ర పరిమితాయుదాకాయమును పొందినవాడై శ్రీవైకుంఠమును జేరుచున్నాడు.

(30) దఓణాదానము:—విగ్రహాధాన యజ్ఞఫల ప్రాప్తికి హీరణ్యాది [దవ్యముల కాన్కగా నమర్పించుటదఓణా దాన[పయో జనము.

అర్చాన్వరూపియైన దేవదేవుని పూజావసానమందు 'జీవో యాగన్యదఓణా! యజ్ఞఆయుష్మా కా నదఓణాభిరాయుష్మా కా' ఇత్యాది శృతులవలన విగ్రహాధనయజ్ఞఫల్రపా స్తేకి దఓణాదానము ఆవశ్యకంబై యుండుటంబట్టి హీరణ్య రూపమైన కానుకను నమర్పించు మానవుడు యజ్ఞఫల ప్రాప్తిని బొంది విష్ణులోకమును చేరుచున్నాడు.

(31) పుష్పాంజలిదానము:—ఈ రెండును ఆవినాభావ సంబంధముగా చేయ దగ్గిన ఉపచారములు.

(32) స్తుత్మిపవచనము :—అంజలిభరితమైన పుష్పనిచ య ము ను న హ న్ర శ్ ర్ ష మిత్యాది ఋక్కులతో దేవ దేవుని స్తుతించుచు అర్చా స్వ రూ పి య గు దేపదేవుని దివ్యపాదారవిందముల నమ ర్పించుట.

ద్వాతింశదుపచారములలో పుష్పాంజలిదాన స్తుత్యుప చారములు ముఖ్యమైనవని చెప్పదగియున్నది. ఈ ఉప చారద్వయము కేవల పూజక ప్రతినిధితో చేయించదగిన ఉపచారములవలె గాక పూజక పూజక ప్రతినిధుల కిరుపుర కును ప్రాముఖ్యము గలిగియుండుటయే విశేషము. పూజ కుడు పూజక పతినిధితో నర్వోపచారములను చేయించి ఈ స్తుత్యుపచారమునందు తానుగూడ కరతల శుద్ధి గావించు కొని పుష్పాంజలి నహితుడై నిలుకడజొంది నిమీలిత నేత్రు డుగా స్తుతించుట విధివిహితము. స్తుత్యుపచారము బ్రణా మోపచారముపలెనే నర్వనులభమై నులభమోకదాయక మనుట నిర్వివాదము. పుష్పాంజలిదాన స్తుత్యుపచారముల బ్రమోజనము.

పూజకులు, ఆర్చారూపియైన దేవదేవుని నన్నిధానమందు నిమీలితనే[తులై నిలచి శృతి స్మృతి విహితములైన వివిధ నుతులతో నంస్తుతించినను వివిధ స్తుతిపాఠముల భక్తి యుక్త చేతన్కులై వినినను నర్వపాప వినిము౯క్తులై శ్రీ వైకుంఠమును పొందుచున్నారు.

#### ఉపచారోపసంహారము

శ్లో॥ స్థాపితాం ప్రతిమాం విష్ణాణు సమ్యుక్ నంపూజ్య మాసవణు

యం యం కామయతే కామం తంతమాప్పాత్య నంశయమ్

యధాహి జ్వలనోవహ్మీ స్త్రమోహానిం తదధికానామ్ శితహానిం తదనోక్రపార । స్వేదం స్వేదాభిలాఓణామ్ । కరోతి కృధితానాంచ । భోజ్యాల పాక్కికియాం శిఖీ తథైవ కామాకా భూతేశః । నదదాతి యధేస్సీతమ్ కల్పదృమా దివహరే । యకాదిష్టం తదవాప్యతే ॥

ప్రకాశవంతుడైన ఆగ్నిహూ (తుడు చీకటిచే బాధ పడువారలకు చీకటిని బాపీయు శీతబాధితులగు వారలకు వెచ్చదనము నిచ్చియు ఆకొన్న వారలకు వివిధపాక సంస్కారకల్పనముబేస్యు ఎట్లు ఉపయోగపడు చున్నాడో అట్లో నర్వభూ తాధిపతియగు శ్రీమన్నా రాయణుడు ఆర్చారూ పముతో వేంచేస్యుండి తన్నా రాధించువారలకు కల్పవృశ్యమవలె సకలకా మనా విశేషములను ఆను (గహించుచున్నాడు.

అనేన విగ్రహారాధనేన దార ఫుక్రాంరాడు గృహ కెక్ట్ అాడి నిహలోకే చిరమనుభూరు దేహావసానే నడ్య శృంఖచ్యకథర శ్యూమలాంగశ్చతుభుజాటో భూత్వా గగనే గరుడారూఢ న్సర్వదేవతానమన్కృత స్పూర్యమండలం భిత్వా తస్యాపరి చంద్రమండలం ధ్యాయుజా గతిమార్గేణ నర్వాజా లో కాసతీత్య నత్యస్థం నత్యలోకే ప్రతిష్ఠితం అనాదిజగబ్బీజం ఆశేష విశేషం నిత్యానందం అమృతరనపానవత్ నర్వవా తృప్తికరం శాశ్వతం పరంతో్యతిః ప్రవిశతీతి విజ్ఞాయతే॥

#### ఇతిశమ్

ವಿ[గహారాధనామైపా ၊ వధ౯ తాంశరదశృతమ్ వైఖానసార్యదివ్యాజ్ఞా ၊ వధ౯ తామభివధ౯ తామ్ ॥

#### ॥ श्रीमते रामानुजाय नमः ॥

#### LIFE OF SRI RAMANUJACHARYA

(Continued from the Previous Issue)

By T. N. Srinivasan, m. a.

#### Chapter III

#### RAMANUJA AT KANCHER

Yadava-prakasa and his pupils, finding that Ramanuja did not follow, waited for sometime. Meanwhile Govinda came up and when enquired, he said that he too was searching for his brother in vain. Yadava though glad at heart, feigned grief but the group continued their pilgrimage to Kashi.

One day while Yadava and his pupils were bathing in the sacred Ganges, Govinda found a small Sivalingam unaccountably sticking to his palm. showed this to Yadava and asked him what it meant. The ascetic was overwhelmed with joy and explained this is a strange phenomenon by which Siva was pleased to bless Govinda by his presence through the lingam-stone. He immediately renamed Govinda as "Ullangai-Konarnda Nayanar-he who brought Siva in his palm. In course of time, they finished their Yaira and returned to Kanchee by way of Puri and Ahobilam. On the way Govinda, now a devout Saivite, obtained permission of Yadava to lodge the lingam that he got at Kashi and thus remained in his own village, worshipping the lingam. Meanwhile, Govinda was instructed in his dream to proceed to Kalahasti and join the band of temple servants. The temple authorities also were likewise instructed to receive Govinda with honours and entrust him with the management of the temple. The Govinda remained at Kalahasti doing service to the deity there.

The surprise and confusion of Yadava and his disciples could be better imagined than narrated, when on their return to kanchee, they saw Ramanuja in perfect form. Reluctantly, Yadava visited Ramanuja well and welcomed him back to his band of disciples. They were struck with wonder when Ramanuja related to them all the wonderful events that brought him back safe. Though baffled with the mysterious events, Ramanuja continued his studies under Yadava.

While these events were passing at Kanchee, two Sri Vaishnavas of Kanchee travelled to Srirangam to pay their devotions to Sri Ranganatha and also pay their respects to Sri Alavandar, who was then the head of the Sri Vaishnavas there. They related to the saint details about the Youth-Ramanuja and kindled an interest in the saint's mind. Aged Alavandar was keen on seeing this brilliant youth immediately and so taking leave of Sri Ranganatha, started for Kanchee, with his followers. Tirukachinambi (Kanchi purna), on hearning his Acharya coming, advanced to wlcome the master with all temple honours. After exchanging mutual greetings and enquiring into each other's welfare. Alavandar went to Hastigiri hill to worship Sri Devaraja. While coming back, Alavandar saw from the top of the hill shrine, a band of persons coming towards the shrine. Nambi indicated to him that it was Yadava prakasa and his disciples and when the saint enquired about Ramanuja, Nambi pointed out to him the bright noble person in the

midst of the croud. Yamuna was struck with the good looks of the Youth and prayed to Lord Varadaraja to grant this Youth for bearing the Torch of Sri Vaishnavism after him saying:—

"यस्य प्रसादकलया बिधर्श्रिणोति पङ्गः प्रधावति जवेन च विक्त मूकः। अन्धः प्रपश्यति सुतं लभते च वन्ध्या तं देवमेव वरदं शरणं गतोऽस्मि॥

Having no leisure, Alavandar returned to Srirangam immediately with the joy of having seen this brilliant youth growing under the care of Lord Varadaraja.

Sometime after, it so happened that the daughter of the ruler of Kanchee mandalam was possessed by a malignant Brahma rakshasa and the ruler tried all possible types of exorists to cure his daughter. On learning that there was an advaitic ascetic nearly at Tiruppakuzhi he sent for Yadava prakasa and requsted him to cure his girl. The sanyasi was brought to the place along with disciples including Ramanuja with all honours and Yadava prakasa assured the king that he could drive away the evil spirit easily.

Actually when the ascetic was in the presence of the afflicted girl, the latter spoke very rudely and directed the old man to run away. Tears of rage ran down the cheeks of Yadava for the insult he had to meet, but the possessed spirit in the princess spoke again and prayed that the Saintly Ramanuja should be asked to drive away the evil spirit. Though ashamed, Yadava now asked Ramanuja to try his hand in the matter. When Ramanuja approached the girl, the latter fell at his sacred feet and the spirit left the princess meekly. The next moment a huge fig tree standing in the palace courtyard crumbled to pieces indicating the departure of the Brahmarakshasa. Though smitten with jealousy and wonder, Yadava spoke in terms of great

praise of Ramanuja and the King honoured both the ascetic & his disciple suitably for the miraculous cure effected by the young disciple Ramanuja.

Meanwhile Sri Alavandar, now advanced in age, was every day praying to how Ranganatha to separate Ramanuja from Yadavaprakasa and to bring the former to Srirangam for weaving his mantles. It looked as though his prayers were duly heard and things began to happen quickly for the great crisis.

Realising that his end was fast approaching Sri Alavandar was proposing to ask Ramanuja to be brought to him at Srirangam. About this time, Yadava was one day explaining to his disciples the Vedantic texts

सर्व खल्वदं ब्रह्म

(chandogya upanishad III. 14. 1)

and

नेह नानाऽस्ति किंचन

(Brihadaranya upanishad VI-4.19)

The first passage means "All this indeed is Brahman" and the second one means "There is not the least diversity here." According to Yadava, the first passage meant that 'all this Cosmos is God' while the second meant that 'all the diversities that are seen in the Cosmos are illusory. Ramanuja took objections to these interpretations and said that Cosmos can never be identiful with Brahman nor can it be proved unreal. Yadava though, he realised the soundness of his disciple's arguments, refused to accept the same as it would amount to belittling his own pos-So he got wild with rage and accusing Ramanuja of disobedience for the third time, drove him away from his presence. Nothing could have pleased Ramanuja better. When he narrated this to his aged mother at home, she advised him to seek the help of Kanchipurna, a person very dear to Lord

Varadaraja, and seek his advice and guidance for his future studies.

#### CHAPTER IV

### RAMANUJA'S FIRST JOURNEY TO SRIRANGAM

Meanwhile Sri Alavandar, who was growing weak and old day by day was becoming much dispirited. Just then two Vaishnava pilgrims belonging to Kanchee went to Srirangam and while paying their respects to the aged saint communicated the news that Ramanuja had left his guru Yadavaprakasa and was now attached to Kancheepurna. This news renewed the withering spirit in the old sage and turning to Mahapurna who was then by side, bode him to proceed to Kanchee immediately and after taking the permission of Sri Varadaraja, the Lord of Kanchee, bring Ramanuja to his side. So ordered Mahapurna set out on his divine mission.

Yamunacharya—Sri Alvandar was frequently falling ill and recovering at intervals. During such periods he called around him his most important disciples like Tirukkottiyur Nambi and Periya Nambi to whom he imparted the great truths of Sri Vaishnavism. At times Periya Nambi and others decided to give their own lives, if Alavandar had to pass away but on the stern advice of the master, they consented to work their role in the cause of religion and the great teachers.

While Mahapurna was proceeding towards Kanchee the condition of Sage Alavandar became worse despite his will to live till Ramanuja's arrival.

It was the month of Vaiyasi and on that day when Sravana constellation was high, the Saint seated himself in Padmasana posture holding his breath and fixing all his mind and heart on the holy feet of the Lord Ranganatha and his own Acharya, Manakkal Nambi, was elevated to Nityavibhuti—Eternal Realms of the Supreme Lord. His vast concourse of disciples and admirers were moved by the blow they had received but after a while they made suitable arrangements for conveying the body of the saint to the banks of the river Cavery for final internment.

Mahapurna who was sent to Kanchee, reached the place after journeying for many days and first met Kanchipurna to whom he related the commands of his master. Kanchipurna, knowing the greatness of Ramanuja, took this co-disciple Mahapurna to the presence of Lord Varadaraja & asked the latter to sing a song of praise composed by Yamunacharya to the Lord, at the time when Ramanuja used come to the temple with his vessel of water from the sacred well, Salaiwell which was used for the daily aradhana of the Lord. When Mahapurna was reciting the sloka,

स्वाभाविकानवधिकातिशयेशितुस्त्वं नारायण त्वयिनमृष्यितं वैदिकःकः । ब्रह्माशिवश्शतमञ्जः परमस्वराडित्येतेणि यस्य महिमार्णवविष्यवस्ते ॥

which means.

"Narayana! who, in Vedas versed, will dispute Thy Natural Greatness & Sovereignity vast; for know they not that Brahma, Siva, Indra and celestials all, are but drops of foam upon the Ocean of Thy Glory".

Ramanuja, who was then coming from the well, heard this enchanting sloka and was arrested by its beauty and serenity. Not knowing Mahapurna, he enquired of Kanchipurna about the authorship of this bewitching sloka. When he was told that it was the composition of the great saint Yamuna of Srirangam and when Mahapurna was introduced to him, yong Ramanuja felt the need to meet the celebrated sage, for Mahapurna had al-

ready extended invitation to him to come over to Srirangam.

Ramanuja went inside the shrine of Lord Varadaraja and after getting the Lord's permission to go with Mahapurna to meet the celebrated saint of Srirangam. When the two devout pilgrim's were nearing the northern bank of the river Cavery, they saw even from a distance a huge crowd gathered there. Coming nearer they learnt to their dismay that the much eagerly sought for Saint Alavandar had passed away and that the crowd had come there to intern the sage's body. After a while they recovered from their mental agony and Mahapurna took the yong Ramanuja to the place where Alavandar's body was laid in state. Taking a last look of the great teacher, Ramanuja was surprised to see that the three of the five fingers of the right palm of the Saint were closed. He enquired about this and was informed by the close disciples of the sage that the strange nature of the fingers were due to the fact that the Sage, during his lifetime cherished three schemes of work, to be accomplished, which have ever remained unfinished till his passing away.

Ramanuja became more and more inquisitive and beseeched them to let him know what these desires were. They said that the saint desired firstly that gratitude must be shown to the memory of the great Krishna-Vyasa and Parasara, secondly a tribute of love should be paid to the Saint Nammazhwar and thirdly that Vyasa's Brahma Sutras must be commented upon to bring out the real Visishtadvaita sense contained in them. Knowing the fervour of the Saint, Ramanuja, who was visibly moved by the sight, proclaimed before all those prsent there, that if he was given the health, knowledge and opportunity to work, he would promise fulfilment of these three pending desires of the departed Soul. No sooner was this said than the three bent up fingers of the sage opened out as though by a miracle. The vast concourse of devotees realised the greatness of Ramanuja and acclaimed him there itself as the worthy success or of Sri Alavandar for the evanetical work of Sri Vaishnavism.

After the ceremonies were over, Ramanuja though heavy at work for his disappoinment, took leave of Mahapurna and others and started back for Kachi, not even caring to visit Lord Ranganatha.

(to be continued)

#### GOD, MAN, AND CREATION:

(Continued from the Previous Issue)

Bu

#### SIR VIDYA SANKARA BHARATHI SWAMI

of Sri Gayathri Peetham, Masulipatam.

Then with regard to the other verb 'to know' (27), as knowledge also cannot be the object of action, but has to precede it, here also Lakshana has to be resorted Knowledge is of two kinds - (1) theoretical (శాస్త్రజ్ఞానం) and (2) practical (అనుభవజ్ఞానం, or ఫలిభూతజ్ఞానం). Theoretical knowledge of a thing is always necessary to generate a desire to obtain it, and thereafter to actually obtain it. Now practical knowledge of Brahman i.e., realisation of Brahman (ఫర్యాత (బహ్మజ్ఞానం) is itself the goal or Moksha. To attain that goal, Vichara regarding Brahman has to be done. To do this Vichara. theoretical knowledge of Brahman is sine qua non. So retaining this theoretical knowledge of Brahman, Vichara regarding or about Brahman has to be done to attain practical knowledge or realisation of that Brahman or Moksha. As thus the theoretical knowledge is retained, and Vichara is made, the Lakshana used here is Ajahath Lakshana. Thus by using these two kinds of Lakshana, the latter portion of the sutra, Brahma gignasa kartavya (బ్రహ్మజిజ్ఞాసా కర్తవ్యా) may be interpreted thus - 'for obtaining practical knowledge or realisation of Brahman, Vichara regarding Brahman has to be done'. This makes excellent sence.

#### XIX—THE BRAHMA Sutras (Contd)

We have understood the meaning of the latter portion 'Brahma Jignasa Kartavya (ట్రాప్మజిజ్ఞాసాక రైవ్యా) of the first Sutra, to effect that for realisation of Brhman, Vichara or enquiry regarding Brahman has to be made.

Here a doubt arises as to whether this Brahman, regarding which enquiry has to be made is a known entity or unknown entity. If it is known entity, then no enquiry of Vichara is needed; on the other hand if it is an unknown entity, then there is no use of any amount of Vichara about it. So either way, no Vichara need be made-says the doubter. Prima facie, this position seems to be all right. But when critically viewed, it has no legs to The root meaning of the word stand on. Brahman is unlimited increase (బృంహవృద్ధా) i.e. Brahman is that than which there is no greater thing in any aspect. There is no space without it; and there is nothing in the creation without it. Thus Brahman is eternal, all pervading, and infinite. So Brhman exists in you and in me and is the very Swaroopa of ourselves. It is our very self (ఆత్మాచ్బప్పు); says Sankara. So the question reduces itself to this; whether my own self is a known entity or an unknown entity. Nobody denies his own existence or his own self. So every body says that his known self is as real as any reality can be. If then the self or Atman of every individual is such a known reality, then can any individual describe the nature of that self or Atman? Here every body blinks and confesses ignorance as to the real nature of Swaroopa of Atman. The matter does not end with mere ignorance. Some have gone to the length of describing Atman as the very physical body, some as the intellect and some as Soonyam or nothing. In this way there is hopeless divergence of opinion as to its nature. So while every body

admits its existance, nobody is able to know its nature, or give a real description of it. This is a hard fact which stares every man in the face and which cannot be denied by anybody. Hence there is need for vichara or enquiry into its nature. To the alternative put forth by the doubter, that if it is known there is no need for Vichara and that if it is not known there is no use of Vichara, is fall-acious and wrong. There is every need for Vichara about Brahman or Atman as every body knows it superficially only and nobody knows it in detail or its nature.

Having thus established the need for Vichara or enquiry we shall now consider the nature of the books to be studied for making a study of Brahman. Veda itself says that Upanishads are the only books to be studied to know the nature of Brahman or Atman, (తం త్వాపనిషదం పురుషం పృచ్చామి వేదాంతవిజ్ఞానసునిశ్చతార్థా: II ) as they only deal with it. What then is the essence of all the Upanishads? The essence is contained in the Maha Vakyas expounded by them and all the Maha Vakyas in one voice declare the identity between God and Man in reality. The meaning of the Maha Vakyas has already been dealt with in the previous articles. subject matter (విషయ) of the Brahma Sutras is the nature of Brahman, the nature of Atman, and establishing the identity of Atman or Jeeva or Man with Brahman or God. We have seen supra that the root meaning of the word Brahman itself establishes that identity.

Waat is the benefit or fruit (ప్రయోజన) of studying about such an identity? The fruit is stated to be Moksha, i.e. release from the bondage or cycle of births and deaths. Upanishad says that a man who realises his own self gets released from Samsara (తపతిశాకమాత్మవివి). In addition to this authoritative pronouncement of Veda, there is the logical proof also of the

correctness of such a position that the knower of self gets released from bondage or sorrow (దుణ్ఖ). A man experiences the bondage or sorrow only in his wakeful condition when he identifies himself with his body. In the deep sleep state there is no such identity, and consequently there is no bondage or sorrow. A man suffering from fever of 105° or one stung by a scorpion feels the miserable pain only during the wakeful condition and not when he gets into deep sleep, even though the cause for the pain subsists. physical body is in the same condition both in the wakeful state and in the deep sleep condition with the cause for pain in it; but during the wakeful condition, as he identifies himself with the body, the pain of the body is felt by himself also. While in the deep sleep state there is no such identity, and so he does not feel the pain. During deep sleep he is not a Jeeva, but is in his native state of bliss as Atman, ie. in his Swaswaroopa of Ananda and is not consequently subjected to the disablilities or sufferings of the physical This shows that there is consciousness of physical body and no suffering when there is no such consciousness. So physical body is the cause of sorrow or suffering. Then comes the question how is the physical body caused? It is caused by the past Karma. If so, what is the cause of the past Karma? That Karma is the result of the good and bad deeds done by him. These deeds are done because there is the difference of I-ness or Non I-ness felt (స్వపరభేవ). This difference is felt because one does not know the real nature of his own Self or Atman that it is eternal, all pervading infinite and identical with Brahman. So this logic shows that ignoaance of one's own self or Atman is the cause of all bondage, and knowledge of Self (ఆత్మజ్ఞాసం) gets release or Moksha. (తరతెకమాత్మవిచ్). In

addition to the above Vedic authority and logical proof, one's own experience during deep sleep also confirms the position as explained above. So what a man strives for is not happiness but dispelling ignorance about his own self. If that ignorance is dispelled, then he feels his own real state as one of Sat. Chit, and Ananda. Happiness or bliss or Ananda being thus one's own Swaroopa, it is not a thing which can be acquired by any act. Anything acquired newly must necessarily disappear after some time. If happiness or Ananda also can be acquired then it must cease to exist after some time, and then Moksha becomes no-eternal or transitory or ephemeral, which position no religionist admits. All religions say that Moksha is eternal.

We have so far understood the matter to be studied or enquired into in the Brahma Sutras and also the benifit or fruit of such study (విషయ, |పయోజన). Now we shall try to understand who is qualified to make such a study of Brahma Sutras. In the first Sutra, we have so far studied its latter portion 'Brahma Jignasa'. earlier portion containing the two words 'Adha' and 'Athah' remains to be Atha (ఆఫ) means afterwards studied. (అనంతరం). If so, the question arises after doing what have Brahma Sutras to be studied. For example, if you want to study the B. L. course then you can do so only after finishing the B. A. course and not otherwise. So a man who completes the B. A. course only is entitled to or qualified to study the B. L. Course. Similarly we have to investigate into the qualification to study the Brahma Sutras. If we say after finishing the study of Veda, or finishing the Dharma Anushtana as prescribed in the Veda is the qualification, we come across so many people who, without studying Vedas or doing the Anushtana, in this birth (జన్మ) have

studied Brahma Sutras and attained Moksha. So that cannot be a qualification. If so what is the qualification? The qualification is stated to be fourfold?

The four elements are the following:-

- I. Discrimination between the eternal and the non-eternal (నిత్యానిత్యవస్తు వివేక)
- 2. Desirelessness regarding the noneternal (ఇహాము(తఫలభోగ విరాగঃ)
  - 3. Discipline (శమాదిషట్రనంపత్రి)
  - 4. Desire for liberation (ముముకుత్వం)

These four 'D's reveal the qualification for studying the Brahma Sutras. We shall now make a detailed study of these four elements.

# XX-THE BRAHMA SUTRAS (Continued) THE FOURFOLD QUALIFICATIONS FOR BRAHMA VIDVA

- (1) The first is Discrimination between the eternal and the non-eternal (నిత్యానిత్య వస్తునివేకు). A close study discloses that the whole of the creation including swarga loka is subject to change, and so is non-eternal. If so, what is the thing? The eternal entity is only God, or Brahman or Atman; all else (ఆనాత్మ) is non-eternal. God only is not subject to birth or death or to any kind of change whatsoever. So God or Atman is eternal (నిత్య) and else (ఆనాత్మ) is non-eternal (అనిత్య).
- (2) Desirelessness (second one). stated above, we have discriminated the eternal from the non-eternal. Of what use is such a discrimination? For what purpose should we make such a discrimination? We have to make such a discrimination between the eternal and the non-eternal, so that we may turn our minds away from the non-eternal creation, and concentrate our minds on the eternal Atman or Brahman. Thus we have to attain complete desirelessness towards the non-eternal creation, including swarga. by non-attachment to it. Samsara or bondage is created by the attachment

of the mind to the various non-eternal objects of the world. Knowing full well that the worldly objects are all non-eternal, we still desire them, and the result also is non-eternal, and leads to sorrow and bondage. Our conception that the world is real, and that it gives us happiness, is itself erroneous. As the whole world is always subject to change, nothing in the world is real. Change itself is the nature of creation. Every body in the world aims at unchanging or eternal happiness, but alas! seeks for it in the changing or non-eternal world. So it is impossible for him to achieve his aim. Pursuit of Real and eternal entity i. e., Atman or Brahman, only can yield eternal fruit or Moksha; on the contrary, pursuit of worldly objects can lead only to disappointment and sorrow, i. e., bondage, as those objects are non-eternal. A man seeking happiness from his wife or children or cattle or wealth or such other worldly objects, can never get it, as all these are subject to decay, and not eternal; he has, on the other hand, to experience sorrow on the loss of them. Even the temporary happiness which a man thinks he gets from his wife at the time of their union, does not really flow or emanate from her. but is the happiness of his own self (99) which is, by its very nature, happiness or bliss or Anandam (ఆసంద), but he erroneously thinks he gets it from his wife. This can be illustrated by a concrete instance. A dog gets hold of a dry bone, and thinking there is some flesh or blood in it to give it happiness, bites it; as a result of such a biting, blood oozes out of its own teeth and gums, and falls on that bone, and the dog licks that blood and feels happiness, and erroneously thinks that that blood has come out of that bone. Thus the happiness which it gets from itself is attributed by it to the bone. Similarly a man, whenever he gets happi-

ness from his wife or other worldly things. really gets it from his own self, and not from them, but he erroneously attributes it to them. If a woman or any worldly object were to be the cause of happiness. they must give happiness to every one and at all times; but our experience proves it otherwise. A thing which gives happiness to one is hated by another. Even sexual happiness is not universal and is not sought for by all and at all times. Further, if the physical body of a woman were to be the cause of a man's happiness. then how can we explain the happiness which one experiences in dream when he hugs a woman? The woman in the dream has no physical body, but is a mental creation. All the same, this dreaming man with his physical body enjoys happiness. Further still, how can we explain the happiness or bliss which one enjoys in dreamless deep sleep or samadhi, where there is not even the mentally created woman? In those two states, there is only the Self or Atman and nothing else; yet one experiences bliss. This clearly proves that the happiness which one experiences, whether in wakeful state or in sleep or in samadhi, is the happiness of his own blissful Self, and not due to any other extraneous cause. If so, why does not a man experience that bliss of his Atman at all times in the wakeful condition, but enjoys it only when he joins his wife and so on? The answer is this. Even though the Atman, which is bliss, always exists in every person, the bliss does not manifest itself, as the Atman is always normally covered over by nescience or Avidya (ఆవిద్య) whose creation is mind. This Avidya or Maya has three qualities in it-Sattvam, Rajas, and Thamas (నత్వం, రజన్, తమన్) when the Rajas predominates, a man is always active, and does something or other, and can never keep quiet or enjoy rest or happiness; when Thamas predoany other occasion when he experiences Thamasic qualities do not function, and sattvam predominates, with the result he experiences his own Atmic happiness. woman and such other objects, which appear to be conducive of happiness, are instruments to create such sattvic condition only, and do not really give happiness. Even without such external instruments. such sattvic condition of the mind may be created otherwise, and the man then enjoys happiness. So it is plain that our conception, that woman or worldly objects give us happiness is erroneous. Further, Patanjali Maharshi, in his Yoga sutras, proclaims that the worldly objects not only do not give us happiness but land us in sorrow and bondage. He says that every pursuit of worldly possessions or positions is affected by three kinds of sorrow---(1) Parinama (పరిణామ) (2) Thana (తాప) (3) Samskara (పంస్కార) sorrow (దు:ఖ). To illustrate this in a concrete manner, let us take the position of a Minister, which is supposed to conducive to the greatest worldly happiness. To become a minister, one must get elected to the Legislative Council. To get thus elected, he must spend a lot of money, beg every Tom, Dick and Harry, sacrificing his self respect, and undergo much physical and mental trouble. So, prior to his becoming a minister, the whole effort put forth is nothing but trouble or sorrow. the first of the three kinds of sorrow enumerated above. (పరిణామదు:ఖం) as the ministership is the result of such a sorrow or trouble. Then during the regime of the ministership also, he experiences no happiness, and no mental peace, as he is always worried as to how to keep up his position, without being subjected to a noconfidence motion at any moment. As there is thus scope for his losing it anv moment, he cannot have any peace or happiness, and on the other hand, is subjected to a kind of worry or sorrow (తాపదుఃఖం), which is of the second kind. After he loses the ministership, even then he cannot have any peace of mind or happiness, as his enjoyment, for a short period, of the ministership, creates an impression (సంస్కార) in him, and that impression or samskara (సంస్కార) makes him try for it again. This is the third kind of sorrow, called Samskara Duhkha (సంపార్థారు:ఖ). So the creation is not at all conducive to happiness. Further the Buddha also has definitely proclaimed that the creation is full of sorrow (పర్యం దుఃఖం). The Upanishads also definitely state so and further proclaim that the creation is not even real, but is only Mithya (మధ్యా), having mere appearance without any substance in it, a mere superimposition on the ultimate Reality. Brahman. So one who is desirous of realising Brahman or his own self (ఆత్మ) must first qualify himself by attaining discrimination between the Real Atman, and the unreal creation, and further attain the qualification of Desirelessness towards the unreal creation.

(3) Discipline (శమాదిపట్రనంపత్తి). Now we pass on to the third qualification which is Discipline (శమాదిపట్రనంపత్తి). The first two qualifications are concerned with our realationship to the creation. The

first asks us to discriminate the real or eternal in the creation from the unreal or noneternal. Then the second demands of us to cultivate desirelessness towards the unreal or non-eternal creation. By thus attainining these two qualifications, our realationship with the creation is cut off, and the creation ceases to distract us from our pursuit of self realisation. But there is yet another great hindrance to be got over, before one thinks of applying himself to Self realisation. It is the hindrance caused by one's own impure and uncontrolable mind, and sense organs in his own body. So a great self discipline is needed to purify them, and to control them. This discipline is six-fold. The first is the control of the mind (శమ); the second is the control of the sense organs (దమ); the third is endurance(తితీష); i.e., putting up with the pains of opposites (ద్వంద్వనహనం), such as, heat and cold, pleasure and pain etc;, the fourth is renunciation (ఉపరతి) from the world completely; the fifth is abundant faith ((ৰজু) in the authority of the Upanishads, and in one's own Guru or teacher: the sixth and the last is a balanced and purified condition of the mind (నమాధానం). By practising this kind of six-fold discipline, one gets over the internal hindrance also.

(4) Desire for liberation (ముముకుత్వం). Now comes the last and most important qualification. Even though one attains the above three qualifications, if he does not feel a strong desire for liberation (ముముక్షుత్వం) they are of no avail. The above three are more or less of a negative nature, as they enable one to get over the temptations and hindrances caused by the external world, and by the internal organs. So a strong positive qualification is needed to get the fullest benefit of the above three qualifications. sitive qualification is Mumukshutvam (ముముకుత్వం) a strong desire for liberation. This desire must be a very strong one.

Most of us, who have a spiritual bent of mind and study spiritual or philosophical books. have certainly some desire for liberation; but that has not enabled us to realise Brahman; Why is it so? It is because our spiritual pursuit runs alongside our worldly pursuit. We attend to all our worldly wants and needs, and spend the leisure hours in spiritual pursuits also. This is not real Mumukshutvam. We must feel as if we are in a burning house. A man in a house on fire at once tries to somehow get out of it and does not think of anything else. Similarly the creation, in the midst of which we are living, must appear to us to be a house on fire. If one feels like that, then he at once runs away from it, and seeks the help of a Guru to get out of the bondage. The word Moksham (మోకం) comes from a root which means release. Release implies existing bondage. Release is always sought by a man who is in bondage. So, unless we feel that we are really in bondage, we do not make a real effort for release from it. If this test is applied, most of us fail. We do not feel ourselves as in jail unless we feel so, we cannot have a strong desire for liberation. Such a strong desire, king Parikshit of Bhagavatham had, as he was sure of death in seven days, and consistently with such a strong desire for Moksham, Sage Suka approached him as Guru, and taught him Brahma Vidya. or Science of Self, with the result Parikshit realised Brahman at the end of the teaching, and got Moksham. Such a strong desire only will produce unfailing This Mumukshutvam is the results. fourth qualification. A man possessed of these four qualifications only is entitled to study Brahma Vidya, realise his own Self as Brahman in this very life, and while living in this body, and become a Jeevanmukta (జీవన్ను క్ర).

(to be continued)

#### TRIPLE STREAMS OF LIFE

(Suffering, Diversity and Evolution)

By

#### PROF. R. CHANDRAMAULI ESWAR, M. A.,

A. J. Kalasala, Masulipatam.

"Man is born unto trouble, as the sparks fly upwards".—This is the mystical story of the Soul's pilgrimage as revealed by the Book of Job. If we want to understand the mystery of life, then we have to understand the mysteries of nature, Viz. the darkest mystery and the beauty, sorrow and joy, pain and pleasure.

The problems of life are invariably a riddle to many of us, because we pursue them in lighter veins. The problems of life must be viewed from a higher level of thought, since they are rooted deep in the night of time. Life is a unity, eternal and indivisible. It is universal and allpervasive, ever-unfolding. Even though it is engulfed in a form of body which is perishable, yet life finds to be exposed only from such a state of encasement, and reencases itself in an "ever, fairer and more glorious vestments". To quote the words of Clara Codd, "Man is not a newly created, arbitrarily dowered being; he is a creature in the process of evolution, an ever-progressing, ever-unfolding unit of consciousness''.

Man is primarily divine in nature and his life is essentially spiritual in outlook. It is in unision with the great life of the worlds. Sharing that life, man also shares the divine purpose. That will and that purpose are realised through the Ages by ourselves and through ourselves with ourselves. The Seed of Divinity is ingrained in every man. In some the germination of that seed is not visible. In some others it is slowly sprouting out. In a few others who have attained the perfection

in manhood, the seed not only buds but even blossoms forth with full faragrance. But the seed that is still to bud in others must flower a day or other, though it may vary according to the condition of growth. The seed of life in each of us is watered by the rain of tears and shone upon the sunshine of joy.

In the kingdoms below man, we find all things move in tune with evolutionary law of Nature.

So too in the kingdoms above man the unity of purpose pervades althrough by "conscious intelligences joyfully and voluntarily associating their individual wills therewith". It is only in the intervening stage of human life we find the conflict of warring wills, because self-consciousness and the power of self-determination towards immortal ends is being uufolded in man. By many blind gropings and wrong choices, the true will latent in man begins to manifest. In this process of evolution or unfoldment, he is acting under the influence of an immortable law of Nature: "whatsoever he chooses shall come to him; whatsoever he does shall reach upon himself". This inviolable law of the great architect of the Universe reigns just as firmly as wonderfully, in the inner realms of our heart and mind. we conform to the law, we grow healthily and harmoniously. If we violate the law, we are stricken by the maladies of disease, darkness and death.

The Triple streams underlying the life in evolution are suffering, Diversity and Growth. Suffering arises due to diversity

in Nature, Man and mind. No one suffers perennially, without seeing even for a minute the ray of sun shine. Pains and pleasures, pangs and relief occur alternatively. That is the mysterious way of divine ordination:

Suffering is of varying nature,—Physical, mental and moral. Suffering is the price for violating the law of nature. There are civil laws. If they are violated, punishments are meeted out. In physical life, if one transgresses the physical law, the punishment comes in the nature of suffering. Even so with moral laws which as inviolable as heavens, as eternal as the Omnipotent Grace.

Man is eternally swimming in the pool of progress. During progress he moves in a parallel line from one to another stream. If he looses his tract, he comes into conflict and suffering follows therefrom. There are also laws governing the mind and its activities. If those laws are infringed, oilments and mental aberations ensue. In fact most of the diseases today are the results of the defects in mind. Mind is the mouds operandi of action. It is the source of will or motive of action.

Why do we transgress the Laws of Nature which are the commandments of God. The answer is far from common man's understanding, because he is not aware of the divine spark ingrained in him. A man of wisdom will not violate the moral laws and thereby enjoys peace.

Lack of character is one of the causes of suffering. Inducement or desire is at the root of all action. Thus arises conflict and suffering. Lack of Evolution is also another cause of suffering. It is avidya or ignorance in man, according to Hinduism, that brings about misery.

Life is Rhythmic by nature. It is integrated with the life of all the worlds. This universal Rhythm of life flows like a stream of current or moves like a

pendulum. Just like the movement of a pendulum is even in space and time, so too is the Rhythm of life. If the rhythm is disturbed, i.e. the balance of movement is upset, conflict arises. So life must be regulated so as to follow the rhythm of space in tune with Nature.

The question arises :-What has the man to do with this Rhythm? Has he got the potency to disturb that Rhythm of the Universe, i.e. Peace? Yes. He has got the capacity to disturb it. But having disturbed it, he has to restore the came to its normalcy, lest he would immense himself in trouble. Man plays a dual roll in regard to Nature as giver and taker. When he gives something, to Nature, he gets a proportionate return by way of gifts. When he takes, Nature will bring out of him an equal proportion. This activity of giving and taking goes on, like a wheel, endlessly. If this principle is understood, much of our sorrows and sufference is solved.

When something happens one is prone to blame that something extraneous happened. We forget we also contributed something to that untoward event.

How to overcome this mental conflict. Only through proper cultivation of mind. Stability in mind is the surest sign of happiness. Stability alone would not suffice. Proper understanding also is needed. Alikeness of attitude to good or bad, friend or foe, palatable or unpalatable will lead to happiness. This is forged by the law of Karma. What is Karma? Karma is the reaction of one's own action. Thus all our actions will lead to similar There is a famous saying: As we, Sow, so we reap. One who sows good seeds, will reap the fruits of the harvest. One who sows bad seeds, he will reap the consequence of suffering.

A man of knowledge understands the law of Karma and so follows the commandment of God and become righteous and the blessed one. On the other, man of ignorance, plods on in the oiles of life, gropes through darkness and thus fishes in troubles waters.

Karma teaches the ignorant through suffering and makes him realise the true purpose of life in the course of evolution. It also helps man to realise that all are one, though we are apparently diverse. Each man is dependent on another, though he feels exclusive.

Natural cordllary of Karma is sacrifice. The famous Geethacharya emphasis in his Immortal Code of Ethics, that the true course of action rests in renunciation. It is not the renusciation of the solf, but it is rnunciation of the fruits of action that is to be borne in mind.

The Law of sacrifice is the primary lesson of life. By the law of sacrifice one washes off his past Karma and creates new Karma. Sacrifice neutralises past Karma and leads to a fresh Karma. the lord of all the worlds, the great architect of the Universe is the greatest sacrificer who sacrifices at his own sweet will and pleasure. He is maker of universal Law. As such he cannot transgress the law. Thus he is limited by the law of nature. This limitation makes him sacrifice. In the same way, man, the divine spark of God has been bound by the Law of nature. By these limitations his true nature lies hidden. Hence by sacrifice, he gradually reveals his true nature, thereby unfolds himself. seled and hammered by the Law of Karma, man reveals certain of his Divine qualities. The price one has to pay revealing his inner nature is suffering. Thus a perfected man or Adept suffers all through his life and so becomes divine carnate.

The more and more one sacrifices for the sake of God, the more and more he becomes adorable and thus secures Divine Grace. But the Divine Grace comes to man only when man is pure, loveable and beautiful in speech, mind, action. So one has to keep his body, mind and soul as pure snow, so that he will act as the channel of Divine Grace.

God's grace will not be secured by the folly of man by following selfish ends for himself.

A True renouncer (i.e.) a wise man will always work for the salvation of others, and not satisfy himself to vanish into nothingness. God knows when to shower his Crace, although he is beneficent. He will not shower his blessings on all at all times. "Him he blesseth who loveth all. Him he blesseth who serves all. Him he blesseth who embraces all". That is the way of God.

To put it into a nutshell, the Triple Chords of life are Suffering, Diversity and Unity. These revealed by Theosophy in triple streams, viz., Karma, Sacrifice and reincarnation. Man, in the ultimate analysis, is a struggling pilgrim of Peace. He starts as a sinner, goes through the school of suffering, tutored by Karma and trained in wisdom, seeks the eternal light ultimately in reincarnation. That is the Path of occultion way of God, the Law of Evolution.

#### BIRTH OF THE WORLD

By

#### S. D. NARAYANASWAMI

To describe in detail the birth of the world its creation and objects there in world occupy a study of our life time.

As per Hinduism it can be narrated as follows:

When Lord Siva was in Mount Kailas, he was worshipped by the Nandi Devi, Vyakramapather, Bhringi Maha Rishi, Yakshas, Kinnaras, 33 million Devas, 48 thousand Rishis, Kimpurushas Garuda Gandharvas and thousand of devotees surrounding him with their hands on their heads.

Sakthi otherwise known as Paravathi asked Siva about the birth of the world. Then Siva started to narrate her in a concise form about the birth of the world.

He said that he is invisible in all the worlds. He is omnipotent and omnipresent. He is with form and without form. He is intelligence. He is Deva and a human being also. He is a male and a female. He is a beast and a reptile. He can move, he can fly, and he can live in water. He is a tree and is a river. He is everything and nothing. He is everlasting and joyful. He is beyond mind and speech. He is only the solitary being in the world. He represents prakirthi, represents three gunas, "Rajas, Thamas & Sathvika" He represents the thirumurthis. Brahma, Vishnu and Maheswara. He represents the ignorant atmas coming from impure non-intelligence. He represents the mind. the sky, the fire, the water, the earth, the gnanendrias or the sense of tough, taste, smell, hear and perception. He represents the Karmendrias such as mouth, feet, hands etc. He represents with prana and apana. In one word he represents everything.

Siva continued saying that the globe is nineteen crores and seventy lakhs square miles in extent. It is divided into seven islands, such as Jumbu, Plaksha, Salmala, Kusai, Pushkara, Saka and Crouncha. These things are surrounded by seven big oceans, such as salt water oceans, they are sugar kandy juice ocean, honey ocean, ghee ocean, butter milk ocean, milk ocean. and drinkable transparent water ocean. Of these Jambu island is in the centre. In the middle of this Jambu island is the Meru Mountain, having a distance of forteen thousand yojanas with a height of four thousand yojanas. Its summits is thirty two thousands yojanas wide.

Himachalam, Hemakutam and Nishadan mountains lie to the south of this Meru mountains. Neelam, Swetham and srengam mountains lie north of the Meru Mountains. On the southern side of the Meru Mountains there exists three lands Bharatham, Kimpurusham, and Harivarsham. These lands are each of nine thousands yojanas. On the east of this Meru Mountains Mantharam, Gandhamadanam, Vepulam, Suparswam mountains. Of these mountains Kadapatree is in Mandara, Jambu in Gandhamadana, peepul in Vepulagiri and banian in Suparswagiri.

The Naval tree called as Jambu in Gandhamadana is a very tall one and is known as Jumbudwipa. The fruits of this tree is that of an elephant and when dropped juice come out and runs as a river called Jumbu River. Those who drink this juice will live a happy life free from grief, illness and old age.

There are four springs namely, Arunam at the foot of Mandara Manasarover at

the foot of Gandhamadana, Cold water lake at the foot of Vepulgiri and a big lake in Suparswagiri.

The Gangas which starts from the feet of Mahavishnu flows on four sides as four rivers, Sithai, Alakananda, Saksharasu and Bhathra. The sandy soils near these banks of the river mentioned are of golden colour, the banks are as brilliant as gems and the surroundings resemble that of diamonds.

Siva further narrated that Bharathavarsha is situated to the south of Himalaya Mountains. This is otherwise called "Karmabhoomi". Those who do charitable deeds in these lands will go to heaven of Devalokam and the sinners to the hell or Narakalogam. To the east of this land live Kirathakas, on the west Yavanas, on the south Andhras on the north Sirusthavas. In the centre of this land live thirty crores of Brahmins, Kshatriyas, Vysyas and Sudras, the embodiment of four castes.

River Ganges, Indus, and Brahmaputra rise from Himalaya Mountains; Godavari, Bhima and Tapathi from Vindya Mountains; Krishnaveni and Kaveri from Sahya Mountains; Vaigae and Thamraparni from Malaya Mountains, relieve the sins of those people who bathe in and drink the sacred water and make them pure.

In the Karma Land "Jumbudwipa" the people give cows alms, perform great deeds of sacrificial fires and do penance. This is considered as the best of all the lokas. Even devas wish to have a birth in this world. In other worlds there is no such acts described above but they simply enjoy life.

Next in size to this loka is Plaksha. In this there are the following mountains: Gomathakam, Chandram Naradam, Dundubi somakam, soomanas, viprarajam,. Devas and Gandharvas dwell here. They are blessed with long life.

Next in size to this loka is the Salmail. There are seven mountains here. Swetham, Haritham, Peethum, Rohithum, Thithubham, Manavam and Suprabham. Twice in size to this land in this Kusi World. Here Asuras, Devas, Gandharvas, Kimpurushas and the other four castes dwell with great pleasure. In the vicinity of this Loka is the Krouncha Loka. There are seven rivers named Gowri, Kombonnathi, Sandhya, Rathi, Manojava, Kiyathi and Pundareeka. The people here always meditate on yoga principles.

Adjuscent to this world is the Saga world. This has seven mountains named Udayagiri Jalatharam, Baratha, Saman, Astagiri, Ambigigiri and Kesari Mountain. In this world people worship the Sun God. The biggest of all worlds and adjuscent to Saga world is the Pushkara world. Here the biggest of all the lakes named Manasarovar with lotus flowers of five yojanas height. The people there are devoid of desires, envy, make no distinction from good and bad, always speak truth, wear golden ornaments and garments and live comfortable for thousands of years.

On hearing this Dhakshayani was much pleased and asked Siva as to what is meant by Brahmandam. Siva exclaimed that it is from him that these skies originated and from the skies atmosphere came and from Vayu "Air" came Agni "Fire". It is from the fire water sprang, and from the water earth came into existance. Brahmadeva the embodiment of five elements originated and created this Brahmandam.

There are sven worlds in this Brahmandam: 1. Athala 2. Vithala 3. Suthala 4. Tharathala 5. Mahathala 6. Rasathala and 7. Pathala, And there are seven lokas called as sargas namely 1. Bbooloka, 2. Bhooar-Loka 3. Maholoka. 4. Gnanaloka, 5. Tapoloka 6. Pithruloka 7. Sathyaloka. Below the earth lie darkness hallows and water. Beneath them are hells where sinners are torchered. The different hells are, Rouravam, Sookaram, Rotham, Thalam, Visanam, Mahajuvalam, Thapthhakumbam, Lavanam, Vilochitham, Ruthirambam, Vithrani, Kirumisam, kiramibojanam, Aspithirm, Krishnam, Lalapateham, Boyavakam, Agni-

juvalam Aksiram, Santhamasam, Krishnasuthram, Thamasu, Ahavasu, Swabjanam Aprathistam. Rourava hell is the place where people are torchered according to their sins by bees. In the Sookaram hell people are torchered by swine. In the Rotham hell people are made to fall from a palmara tree. In the thalam hell people are sawn by handsaws. Vishanam means burning fire. In the Mahajuvalam hell people are put in the boiling oil canes. At the tapthakumbam hell blood being absorbed. In the Vilochitham boiling At the Ruthirambam hell deposited. blood river impossible to cross Vithrani where worms actually bore the skin. Kirumesam is a place where unbearable cold. Kirumibojanam where actually worms are eaten. Asipathram is a place where bad odour and smell is unbearable even for a second. Like these there are several crores of hells under the sway of Yamadharma. The Yamadoothas torcher the sinners in proportion to their sins.

Siva then continued regarding genealogy of Brahma. He exorted that from the body of the Brahma the creators were born, six sons named Athari, Pulashya, Kiran, Krutha and Pulakam. Dhaksha was born out of the right leg and Thareni was born out of the left leg of the Brahma. Out of the six sons of Brahma Kasiber is the son of Arisi.

Siva exclaimed that he was telling about Kasiber son of Arisi and continued to sav that Thaksha born of Brahma out of the right leg married Thareni the girl born out of the left leg of Brahma and brought forth one thousand sons. These thousand sons uphelled Brahmacharyam and performed penance. So Thaksha got other fifty girls through Thareni his other wife. Kirthi one of the girls who got married to Manu named DHARMA brought forth twenty seven girls named, Asvini, Bharani, Kruthikai, Rohini, Mrigusirsham, Thiruvathirai, Punarposam, Poosam, Avelyam. Magam, Poornam, Uthieam, Astham Chitrai, Swathi, Visagam, Anusham, Katti,

Mulam, Puradam, Uthiradam, Thiruvonam. Avittam, Sathavam, Purattathi. Uthirattathi, and Revathi. All the above girls were got married to the moon. The other thirteen girls of Tharani were given in marriage to Kasiber and through Athithi one of the wives of the Kasiber the following are sons: Agnisan, Thatha, Bakan, Thuvatta, Mithiran, Varunam, Arvamanam, Vivachoon, Savitha, Poosha. Indra, and Vishnu. Hiranya was born to Thithi another wife of Kasiber brought forth Hiranya and Hiranyaksha. Hiranya begot Prahladha through Kumban, Nirum' ban, and Vivochanam were born. Thro-Virochanam Bali was born and Banasura son of Bali Chakravarthi was reponsible for the birth of Dhanu begot forty sons named Viprasidhi, Namukasu, Sankaranamam, Balaman, Veloman and others. Each of these forty begot several issues and thus the decendants increased and innumerable kings rose out of the set family.

Siva continued to say that he has finished with the births of various decendants of Kasiber and said that through Dharma who gave birth to five daughters namely Kaki, Senai, Pasini, Thirutharastrai, and Suki. Of this Kaki gave birth to crows, Sevai gave birth to all birds, Pasini gave birth to eagles and owls and Suki all parrots.

Through Muni wife of Kasiber gave birth to Maragi, Manthal, Arini, Pathiramathi, Mutpangi, Sarathuthi, Suvathi, and Surasu numbering in all eight daugh-Of these Mirugai gave birth to all the swine, and Manuthai to all the animals. Arini to all kind of monkies. Pathiramathi gave birth to all Iravatha elephants. Saravathi to all lions and tigers; Surasai gave birth to three daughters namely Rohini, Pathirangi, and Kanthurva. them Rohini gave birth to all deers. Pathirangi to all kind of trees, crepeers, and bushes and Kanthurva gave birth to all the horses. Siva said he will continue about the Solar Sphere next.

#### REVENUE DEPARTMENT

ANDHRA (INAM) TENANTS RESTORATION TO POSSESSION RULES, 1957.

(Memorandum No. 47378 - J/57, Revenue, 17th May, 1958.)

[Andhra (Inam) Tenants Restoration to Possession Rules as modified by the Assembly are hereby Republished for General Information.]

In exercise of the powers conferred by section 13, read with sections 8 and 9 of the Madras Estates Lands (Andhra Amendment) Act, 1956 (Andhra Act, XXXV of 1956) and in supersession of the Andhra Inam Tenants Protection Rules, 1955, published at pages 194-196 of the Rules Sepplement to Part II of the Andhra Gazette, dated the 4th August, 1955, the Governor of Andhra Pradesh hereby makes the following rules, the same having approved by the Andhra Pradesh Legislative Assembly, as required under sub-section (2) of section 13 of the said Act.

#### RITTERS

- 1. These rules may be called the Andhra (Inam) Tenants Restoration to Possession Rules, 1957.
- 2. In these rules, unless there is anything repugnant in the subject or context, "Act" means the Madras Estates Land (Andhra Amendment) Act, 1956 (Andhra Act XXXV of 1956); and "section" means a section of the Act.
- 3. A notice under sub-section (2) of section 8 shall be in writing and, shall be signed by the tenant serving the notice.
- 4. Every such tenant shall serve a separate notice in respect of the land or lands in hamlet or khandriga of an inam village referred to in sub-clause (ii) of clause (d) of sub-section (2) of section 3 of the Madras Estates Land Act, 1908.
  - 5. The Notice shall contain the following particulars, namely:-
- (a) the name of the hamlet or khandriga of the Inam village, in which the Inam land is situated;
- (b) the name of the inamdar or the names of the inamdars where there are more than one inamdar;
- (c) the name of the person or persons who is, or are, in possession of the land at the time of the notice;
- (d) the survey number and extent of the land; if the village has not been surveyed, the paimash number or the local name; the approximate extent and the boundaries of the land, from which he has been evicted, and to which he claims restoration:
- (e) the date or the approximate date on or about which the tenant serving the notice has been dispossed; and
- (f) the date within which possession is demanded, that is, within thirty days from the date of service of notice.

- 6. (a) The notice shall be served on the inamdar or on the managing proprietor, if there are more than one shareholders, or on all the inamdars if no managing proprietor has been appointed or registered, and also on the person or persons, if any, in actual possession of the land in the following manner, namely:—
- (i) by delivering or tendering it to the person or persons concerned and taking his or their acknowledgement in token of the receipt thereof; or
- (ii) if delivery or tender as provided in sub-clause (i) is not immediately practicable, by affixing a copy of the notice on the outer door of the house or other conpicuous part of the premises in which that person or persons is, or are, known to have last resided or carried on business, or personally work for gain, and obtaining the attestation to that effect from two respectable persons of the locality or from a village officer having jurisdition over that locality; or
- (iii) if service as provided in sub-clause (i) and (ii) is not immediately practicable, by sending it by registered post and addressed to the person or persons concerned at his or their usual place of residence; and it shall be deemed to be served on the person or persons concerned on the date on which the notice will, in the usual course of post, be received by the addressee.
- (b) In the case of an inam belonging to a religious, educational or charitable institution, the notice, shall be served on the trustee or the managing trustee of the said institution, and also on the person or persons in actual possessions of the land.

NOTE:—Any tenant serving a notice as aforesaid shall also send a copy of the said notice to the Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments, Andhra Pradesh, in respect of religious or charitable institutions, and to the Directer of Public Instruction, Andhra Pradesh in respect of educational institutions.

- 7. The proceedings in the Revenue Court in respect of applications for restoration of tenants shall be summary, and shall be governed, as far as possible, by the provisions of the Civil Procedure Code, 1908, (Central Act V of 1908) in regard to—
  - (a) the issue and service of summons;
  - (b) the examination of parties and witnesses;
  - (c) the production of documents; and
  - (d) the passing of orders.
- 8. Any person aggrieved by an order of the Revenue Court under sub-section (3) of section 8 may prefer an appeal under section 9 within three months from the date of the decision, or such further time as the Tribunal may allow, not exceeding a further period of two months, in its discretion.
- 9. (i) Every application filed under section 8 of the Act, shall bear a Court-fee label of the value of rupee one.
- (ii) Every appeal to Tribunal under section 9 shall bear a Court-fee label of the value of rupees two.

#### SOCIAL WELFARE AND LABOUR DEPARTMENT

# MADRAS HINDU RELIGIOUS AND CHARITABLE ENDOWMENTS ACT —RULES RELATING TO THE SERVICE CONDITIONS OF THE TIRUMALAI-TIRUPATI DEVASTHANAMS ESTABLISHMENT— AMENDMENT

[G. O. Ms. No. 72, Socical Welfare and Labour, 16th January 1958.]

In exercise of the powers conferred by sub-clause (i) of clause (x) of sub-section (2) of section 100 of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951 (Madras Act XIX of 1951), the Governor of Andhra Pradesh hereby makes the following amendments to the rules realating to the service conditions of the Tirumalai-Tirupati Devasthanams Eastablishment, published with the notification of the Government of Madras in the Rural Welfare Department, dated the 27th February 1953, at pages 64-76 of the Rules Supplement to Part I of the Fort St. George Gazette, dated the 11th March 1953, the same having been previously published as required by sub-section (3) of the said section.

#### AMENDMENTS

In the said rules—

- 1. In rule 4, for the first proviso, the following proviso shall be substituted, namely:—
- "Provided further that the age-limit shall not exceed 35 years in the case of appointment by direct recruitment to the following posts:—
  - (1) Civil Engineer,
  - (2) Electrical Engineer,
  - (3) Transport Engineer,
  - (4) Assistant Engineer,
  - (5) Engineering Supervisor,
  - (6) Medical Officer,
  - (7) Gosala Superintendent with Veterinary qualification,
  - (8) Agricultural Demonstrator,
  - (9) Transport Foreman,
- (10) Mechanic, Fitter, Driver, Turner, Welder-cum-Tinker, Electrician, Blacksmith, Painter Carpenter and Hammerman, of the Transport and Engineering Departments,
- (11) Machineman, Compositor, Binder, Ruling operator, Ruling Feeder and Ruling Receiver of the Press Department,
- 2. in rule 5, in the last paragraph for the words 'the Act' occurring at the end, the words "these rules" shall be substituted;

- 3. In sub-rule (a) of rule 17, in clause (2) and in item (ii) of Explanation (3) for the words "provident fund or gratuity" the words "gratuity, pension or contributory provident pension fund" shall be substituted;
- 4. In rule 22 for the words "Madras University", the words "University to which the educational institutions are affiliated" shall be substituted;
  - 5. In the Schedule :--
- (i) In the entries in column (2) against items 1,2,55 and 60 to 61 in column (1) thereof, for the words "of Madras or Andhra or Annamalai University" the words "of a University in the State of Andhra Pradesh or Madras" shall be substituted;
- (ii) For the entry in column (3), against item "3. Accounts Officer in column (1) thereof, the following shall be substituted, namely:—
- "By loan of services of an Inspector or a Gazetted Officer drawn from the Local Fund Audit Department";
- (iii) For the entry in column (2) against "14 Supervisor" in column (1) thereof, the following shall be substituted, namely—
- "Upper Subordinate or L. C. E., Diploma or ten years' experience as Lower Subordinate".
- (iv) In colum (1), for the expression "45 Stable Superintendent", the expression "45. Gosala Superintendent' shall be substituted;
  - (v) Items 56 to 59 under the the head "S. V. O. Institute" shall be deleted;
- (vi) Item 60 shall be renumbered as item 56 and in the item as so renumbered for the entries in columns (2) and (3), the following entries shall be substitued, namely:—

#### S. V. O. College.

(1) (2) (3)

56. Lecturer and Head of the Department.

Degree, First or Second cadre of Pandits.

Class of a University in the State of Andhra (b) By direct recruitment.

Pradesh or Madras.

(vii) Items 61 and 62, shall be renumbered as items "57 and 58" respectively.

# GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH ABSTRACT

RULES:—Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951 Write off of irrecoverable amounts and grant of loans to religious institutions:

-Draft Rules, Confirmed.

#### HOME (ENDOWMENTS III) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 169

Dated 20th May, 1958.

#### APPENDIX

#### NOTIFICATION I

In exercise of the powers conferred by sub-section (1) and clause (j) of the sub-section (2) of section 100 read with section 24 of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowwments Act, 1951 (Madras Act XIX of 1951), the Governor of Andhra-Pradesh, hereby makes the following rules, the same having been previously published as required by sub-section (3) of section 100 of the said Act.

#### RULES

- 1. No amount due to a religious institution other than the Tirupati Devasthanams shall be written off the account except with the previous permission of:—
  - (i) the Deputy Commissioner, if the amount does not exceed Rs. 500;
- (ii) the Commissioner, if the amount exceeds Rs. 500 but does not exceed Rs 1000;
  - (iii) the Government in other cases.
- 2. No amount due to the Tirumalai-Tirupati Devasthanams shall be written off the accounts except with the previous permission of:—
- (i) the Executive Officer of Devasthanams if the amount does not exceed Rs. 500/-;
- (ii) the Board of Trustees of the Devasthanams if the amount exceeds Rs 500/-but does not exceed Rs. 1,000/-;
- (iii) the Commissioner, if the amount exceeds Rs 1,000/-but does not exceed Rs. 2,000/-;
  - (iv) the Government in other cases;
- 3. The permission to write off shall be given only in respect of an amount which, in the opinion of the officer or authority concerned, is irrecoverable.

#### NOTIFICATION II

In exercise of the powers conferred by clause (k) of sub-section (2) of section 100 of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951 (Madras Act XIX of 1951), the Governor of Andhra Pradesh hereby makes the following amendment to the rules published with the Notification of the Government of Madras in the Rural Welfare Department dated the 21st September 1951, at pages 523-544 of the Rules Supplement to Part I of the Fort St. George Gazette, dated, the 25th September 1951, as subsequently amended, the same having been previously published as required by sub-section (3) of section 100 of the said Act.

#### AMENDMENT

In rule 6 of the said rules,—

- (1) in sub-rule (i) after clause (d) the following clause shall be inserted, namely:—
- "(e) in loans on promissory notes to needy but solvent religious institutions with the previous sanction of the competent authority who shall satisfy itself as to the repaying capacity of the borrowing institution and the urgency and the need for raising such loans.

Explanation: -The competent authority to sanction the grant of loans shall be-

- (i) the Assistant Commissioner, if the amount of the loan does not exceed Rs. 1,000/— in respect of institutions under the jurisdiction of the Area Committee of his division and notified institutions in his division, other than those included in the list published under section 38,
- (ii) the Deputy Commissioner, if the amount of the loan does not exceed Rs. 1,000/-in respect of religious institutions included in the list published under section 38 and in respect of other religious institutions if the amount of the loan exceeds Rs. 1,000/- but does not exceed Rs. 2,500/-;
- (iii) the Commissioner, if the amount of the loan exceeds Rs. 2,500/- but does not exceed Rs. 5,000/- in respect of all religious institutions; and
- (iv) the Government, if the amount of the loan exceeds Rs. 5,000/- in respect of all religious institutions."
  - (2) sub-rule (2) shall be omitted.

#### GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH ABSTRACT

RULES:—The Madras-Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951.

Certain amendments to rules.

—CONFIRMED

#### HOME (ENDOWMENTS IV) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 1025

Dated 6th May, 1958.

#### APPENDIX

#### NOTIFICATION

In exercise of the powers conferred by sub-sections (1) and (2) of section 100 of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act, 1951 (Madras Act XIX of 1951), the Governor of Andhra Pradesh hereby makes the following amendments to the rules published with the notifications of the Government of Madras in the Rural Welfare Department mentioned in Annexure II to this notification as subsequently amended, the same having been previously published as required by sub-section (3) of section 100 of the said Act.

#### ANNEXURE 1

#### AMENDMENTS

Rules made for purposes of sections 2 and 3.

In rule 1, for the word "daily" the words "weekly or fortnightly" shall be substituted.

Rules made under section 15.

In rule 14, for the words "the members of the Committee" the words "the members of the Committee and the Commissioner" shall be substituted.

Rules made for the purposes of section 29 (1) and (3).

For sub-rule (2) of rule 1, the following sub-rule shall be substituted, namely:—

- "A copy of the notice shall be published—
- (a) by affixture on the notice board of Office of the Commissioner and the Assistant Commissioner having jurisdiction over the area in which the math or temple concerned is situate;
- (b) by affixture on the notice board or the front door of the math or temple concerned:
- (c) by affixture on the notice board of the Office of the Municipal Council or the Village Chavadi and if there is no Village Chavadi in some other public place in the Village in which the math or temple concerned is situate;
- (d) by affixture in another conspicuous place in the locality which may be selected by the Commissioner in his discretion;
- (e) by affixture at some conspicuous place in the Village or Villages in which the properties concerned are situtate;

(f) in a weekly or fortnightly newspaper published in the language of the locality where the math or temple concerned and the village or villages in which the properties concerned are situate;

Provided that the Commissioner may dispense with the publication in the newspapers in cases where the cost of the publication will not be commensurate with the value of the transaction:

Provided further that the Commissioner shall have power with due regard to the financial conditions of the institution to order recovery of the cost of publication from the institution concerned; Such publication shall be deemed to be sufficient information to persons having interest."

Rules made for purposes of section 35 (1):

In rule 1, for clause (i) the following clause shall be substituted, namely:-

"(i) in the language of the locality in a weekly or fortnightly newspaper in circulation in the locality where the math or temple concerned is situate:

Provided that the Commissioner may dispense with the publication in the newspapers in cases where the cost of the publication will not be commensurate with the value of the transaction:

Provided further that the Commissioner shall have power with due regard to the financial condition of the institution to order recovery of the cost of the publication from the institution concerned, and "

Rules made for purposes of sections 63 (1) and 64 (1):

Rule 3 shall be omitted.

Rules made under section 100 (I) and (2) (c)

- (i) For rule 1, the following rule shall be substituted :-
- "1. The Commissioner or Deputy Commissioner or an Assistant Commissioner acting under the powers delegated to him under sub-section (3) of section II of the Act or vested in him under any of the provisions of the Act or the rules framed under section 100 (2) (p) and (x) (ii) of the Act (hereinafter referred to in these rules as appropriate officer) or the Government may in any proceeding taken by or instituted before him or them under the provisions of the Act, issue notice to the trustee or the executive officer of the religious institution concerned or the respondent in any application filed before him or them to show cause against any action proposed to be taken or applied for."
- (ii) In rule 2, for the words "at the rate of annas eight for each respondent", the words "at such rate as may be fixed from time to time by the Government or by the Commissioner after obtaining the approval of the Government for preparation of process and postal expenses for issue of registered notice to each respondent" shall be substituted.

#### Rules made under section 100 (2) (e)

(i) In rule 1, for the words "charges at the rate of eight annas for each respondent or other party to whom notice has to be issued for preparation of the process

and postal expenses" the words "such charges as may be fixed from time to time by the Government or by the Commissioner after obtaining the approval of the Government for the preparation of the process and postal expenses and the issue of registered notice to each respondent or other party to whom notice has to be issued" shall be substituted.

(ii) In rule 2, for the words "the charges for issue of each summons at the rate of eight annas for each person for preparation of process and postal expenses for the issue of summons" the words, "such charges for issue of each summons as may be fixed from time to time by the Government or by the Commissioner after obtaining the approval of the Government for preparation of the process and postal expenses for the issue of summons by registered post" shall be substituted.

Rules made under Section 100 (2) (g)

Rule 11 shall be omitted.

#### Rules made under Section 100 (2) (m)

- (i) in rule 7, after the words "in value" the words "or to accept security of unencumbered immovable property equal in value to two years' rental" shall be inserted.
  - (ii) Rule 12 shall be omitted.

#### Rules under section 100 (2) (t)

In column (2) of the statement in rule 1 of Part II of the rules, for the words "Inter Class" against the entry "3001 to 10,000" in column (1) thereof the words "II Class" shall be substituted.

#### Rules under section 100 (2) (y)

In Part I-

- (i) in sub-rule (1) of rule II, for the words "fifteen days" leave with pay in a year" the words "fifteen days leave with full pay in a year" shall be substituted; and
- (ii) in sub-rule (2), after the words "Leave on medical certificate the words "with full pay" shall be inserted.

#### ANNEXURE II

| Date of Notification | Part, page number and date of the Fort St. George Gazette in which published.                  |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 21-9-1951            | Pages 523-544 of Rules Supplement to Part I of<br>the Fort St. George Gazette Dated 25-9-1951. |
| 12—3—1952            | Pages 181-188 of Rules Supplement to Part 1 of<br>the Fort St. George Gazette Dated 18-3-1952. |
| 18—5—1952            | Pages 266-269 of Rules Supplement to Part I of<br>the Fort St. George Gazette Dated 11-6-1952. |

#### GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH

#### ABSTRACT

HINDU RELIGIOUS AND CHARITABLE ENDOWMENTS (ADMINISTRATION) DEPT.—Conversion of the post of the Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts into that of a Deputy Commissioner—Distribution of jurisdiction between the two Dy. Commissioners—Notification—Issued.

HOME (ENDOWMENTS I) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 1331.

Dated 6th June, 1958. Read the Following:—

G. O. Ms. No. 608. Home (Endowments) Dated 4-4-1958.

ORDER :-

In G. O. Ms. No. 608, Home (Endowments) Dated 4th April 1958, sanction was accorded for the conversion of the post of Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts into that of a Deputy Commissioner in the Hindu Religious and Charitable Endowments (Adm) Department with effect from 1st April, 1958 with headquarters at Vijayawada. It has also been ordered that the jurisdiction of the two Deputy Commissioners in Andhra Area should be divided suitably after calling for proposals from the Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments (Administration) Department. The Commissioner has since submitted proposals that the jurisdiction of the two Deputy Commissioners in the Andhra area may be divided as specified below:—

Deputy Commissioner with Headquarters at Vijayawada.

Srikakulam Visakhapatnam West Godavari East Godavari

Krishna

Deputy Commissioner with Headquarters at Kurnool.

Guntur
Nellore
Anantapur
Kurnool
Cuddapah
Chittoor.

Government accept the proposals of the Commissioner.

2. The Government also direct that the work done by the Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts with regard to the enquiries into the mismanagement of properties belonging to the Hindu Religious and Charitable Trusts created for public purposes and in particular whether there has been wrongful enjoyment of such properties (including cases of breach of trusts, express or constructive) and the methods by which the said properties can be recovered and properly administered, be entrusted to the two Dy. Commissioners in their respective jurisdictions. Orders investing powers to the two Deputy Commissioners under Section 11 of the Commissions of Inquiry Act, 1952 will be issued separately.

(By Order and in the name of the Governor of Andhra Pradesh)

V. RAJESHWAR RAO,

Secretary to Government.

To

The Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Hyderabad (Dn.)
The Deputy Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Masulipatam
and Vijayawada.

The Director of Treasuries, Hyderabad.

Copy to All Assistant Commissioners, H. R. & C. E. (Adm) Dept.

Copy to Endowments II, III Sections.

Copy to File bearing C. No. 40222/ Endts I/58.

Copy to Stock file. True copy/forwarded/By Order.

SUPERINTENDENT.

#### GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH

#### ABSTRACT

Trusts—Wrongful enjoyment—Enquiry—Provisions of the Commissions of Inquiry Act, 1952 made applicable to the Deputy Commissioners, H. R. & C. E. (Adm) Department, Vijayawada and Kurnool.

HOME (ENDOWMENTS I) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 1332.

Dated 6th June, 1958.

Read the following:-

- 1. G. O. Ms. No. 608, Home (Endowments) Dated  $4\rightarrow4-1958$ .
- 2. G. O. Ms. No. 1331 Home (Endowments) Dated 6-6-1958.

ORDER:-

The appended notifications will be published in the Andhra Pradesh Gazette. (By Order and in the name of the Governor of Andhra Pradesh)

V. RAJESHWAR RAO, Secretary to Government.

To

The Deputy Commissioners, H. R. & C. E. (Adm) Department, Vijayawada and Masulipatam.

The Director of Printing, Hyderabad for publication of the Notification in the Andhra Pradesh Gazette.

The Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Hyderabad. Dn.

Copy to All Assistant Commissioners, H. R. & C. E. (Adm) Department.

Copy to Endowments (Administration) Department.

Copy to Endowments II and III.

Copy to Stock file.

True Copy / Forwarded / By Order.

Superintendent.

### APPENDIX NOTIFICATIONS

I

Whereas, in G. O. Ms. No. 1331 Home (Endowments) Dated 6-6-1958, two Deputy Commissioners, H. R. &. C. E. (Adm) Departmen with their headquarters at Vijayawada and Kurnool have been appointed, to inquire into the alleged widespread mismanagement of properties belonging to the Hindu Religious and Charitable Trusts created for public purposes and in a particular whether there has been wrongful enjoyment of such properties (Including cases of breach of trusts, express or constructive) and to suggest methods by which the said properties can be recovered and properly administered;

AND WHEREAS the Government of Andhra Pradesh are of opinion that all the provisions of the Commissions of Inquiry Act, 1952 (Central Act IX of 1952), should be made applicable to the aforesaid officers;

Now, Therefore, in exercise of the powers conferred by section 11 of the said Act, the Governor of Andhra Pradesh hereby directs that all the provisions of the said Act, shall apply to the Officers aforesaid;

II

Whereas the Government of Andhra Pradesh are of opinion, that having regard to the nature of the inquiry to be made and other circumstances of the case, all the provisions of the sub-section (2) (3), (4) and (5) of section 5 of the Commissions of Inquiry Act, 1952 (Central Act LX 1952), should be made applicable to the Deputy Commissioners of the Hindu Religious and Charitable Endowments (Adm) Department appointed in G. O. Ms. No. 1331 dated 6th June, 1958.

Now, therefore, in exercise of the powers conferred by sub-section (1) of the said section 5, the Governor of Andhra Pradesh hereby directs that all the provisions of the said sub-sections (2), (3), (4) and (5) shall apply to the officers aforesaid.

# PROCEEDINGS OF THE COMMISSIONER FOR HINDU RELIGIOUS AND CHARITABLE ENDOWMENTS (ADMINISTRATION) DEPARTMENT: ANDHRA PRADESH: HYDERABAD (DECCAN)

Present:—SRI P. LAKSHMAYYA, B.A., B.L., Commissioner. ORDER NO. 297 ESTABLISHMENT: DATED 3-6-1958

- Sub:—HINDU RELIGIOUS AND CHARITABLE ENDOWMENTS (ADM) DEPARTMENT— Readjustment of the jurisdiction of the Assistant Commissioners, Guntur and Ongole and fixation of Head quarters—orders issued.
- Read:—1. Comissioner's H. R. & C. E., (Adm) Department Andhra State Guntur order No. 223 dated 4-11-1955.
  - 2. G. O. Ms. No. Home (Endowments-I) Department dated 20th May, 1958.

In exercise of the powers vested in him under Section 11 (i) of the Hindu Religious and Charitable Endowments Act (Madras XIX of 1951) read with G.O. second cited, the Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments (Administration) Department Andhra Pradesh, Hyderabad (Dn) cancels the present jurisdiction of the Assistant Commissioners, Guntur and Ongole as fixed in the reference first cited and refixes the territorial jurisdiction of the said Assistant Commissioners as specified below:

- 1. Guntur Division: Guntur, Sattenapalli, Narasaraopet, Vinukonda and Palnad Taluks with Guntur as Head quarters.
- 2. Bapatla Division: Bapatla, Ongole, Tenali and Repalli taluks with Bapatla as Head-quarters.

The Assistant Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments, Ongole shall make immediate arrangements to shift his head quarters to Bapatla without any further delay.

The Assistant Commissioners, Guntur and Ongole are requested to transfer the files of the respective taluks to the concerned Assistant Commissioner with a list.

The action taken in implementing the above orders should be reported in 3 days.

P. LAKSHMAYYA, Commissioner.

# SRI SAILAM TEMPLE RENOVATION PRESENTATION OF PURSES AT NELLORE

Shri P. Lakshmayya, B.A., B.L., Commissioner, H.R. & C.E. (ADMN) DEPT. Hyderabad, visited Nellore on 17-5-58 to attend on 18-5-58 the pleasant function of presentation of two purses, one for Rs. 7000/- donated by the devotees of Bhramaramba Mallikarjunaswamy of Srisailam in Nellore and Cuddapah districts for renovation of the sacred and archealogically important temple of Srisailam and another cheque for Rs. 3380/- donated by Srimathi Ponnaluri Lakshmamma and her daughters Srimathi Devireddy Eswaramma of Mudivarthi and Srimathi Sannapareddy Kowsalyamma of Kovur in Memory of Late Sri Ponnaluri Lakshmi Narasa Reddy at the instance of Sri Devireddy Kodandarama Reddy of Mudivarthi, for the construction of a cottage at Srisailam.

In the morning, there was "Kavitaghoshthi" presided over by Shri Pydi Lakshmayya, in the town hall at which the following poets and critics participated after Vedaparayanam.

- POETS:-1. Deepala Pitchayya Sastrulu.
  - 2. Durbha Ramamurthy Garu.
  - 3. Vundelu Konda Reddy.
  - 4. Poluru Hanumajjanaki Rama Sarma.
  - 5. Siddhantam Mallikarjuna Rao.
  - 9. Akula Subrahmanyam.
  - 7. Duvvuru Ramalinga Reddy.
  - 8. Dindiga Subbaraya Sastry.
- CRITICS:-1. Marupuru Kodandarama Reddy Garu, Editor, Mandakini.
  - 2. Paturu Subbaramiah Garu of the monthly journal "Sasi".

The main theme of discussion was the relationship between the Hindu Philosophy and poetry and the cult of Bhakti in Telugu Poetry which had an unique feauture in this that at a time when Nlhilish and Niriswaravadis on one side and fanatics of Vishnavism and Shaivism on the other side were under-mining the very essence of rightful conduct in relation to God and Universe, the poets sang the praise understanding between the two cults of Vishnavism and Shaivism. In the evening there was a public meeting in the Town Hall when the purses were presented by Shri Devireddy Kodandarama Reddy, a member of the Reception Committee and also the Trustee of Shri Kumbheswaraswamy temple, Komarica. The guests of the evening including the President Shri P. Lakshmayya were welcomed by Shri K. Ramakrishnappa, B.A., Assistant Commissioner, H.R. & C.B., Nellore.

The function commenced with the prayer by Kumari Subbalakshmi, daughter of Sri K. L. Narayana Rao, Ex. Agent Imperial Bank of India, Nellore, in her meladious tone and by Sri D. Ramamurthy of Nellore. The Assistant Commissioner, addressed the audience on the importance of Srisailam Devasthanam and related the steps taken for collecting of subscriptions in Nellore & Cuddapah districts in his charge. In addition to the donations now collected, the Assistant Commissioner said that the following gentlemen have promised to donate not less than Rs. 3380/- each for construction of cottages at Srisailam.

- 1. Sri Ponnaluri Kotamma, wife of Ramanareddi, Cherlapalem, Kovur taluk Nellore district in memory of her mother late Srimathi Amuluru Venkamma.
  - 2. Sri Banda Seetharami Reddy, Annareddipalem, Kovur taluk, Nellore Dt.
  - 3. Sri Dodla Lakshminarasa Reddy, Penuballi, Kovur taluk, Nellore Dt.
  - 4. Sri Menakuru Brothers, Buchireddipalem, Kovur taluk, Nellore Dt.
  - 5. Sri Devalla Subbarami Reddy, Modegunta, Kovur taluk, Nellore Dt.
  - 6. Sri Kamisetti Subbarayudu Setty and son, Nawabpet, Nellore town.

The Assistant Commissioner, expressed his confidence that more than Rs. 20,000/can be expected as donation from Sri Dodla Lakshminarasa Reddy, Penuballi, Kovur taluk as he generally known as Danakarna. It will be possible to collect donations of at least a lakh of rupees more. The Commissioner gave a learned discourse of the importance of temples and expressed his grateful thanks to the donors who have come forward with munificient donations already given and the liberal promises now made. He appealed to the audience to cultivate the habit of Bhakti which is the easiest way for common man to reach the ultimate and to make the best use of the rich wealth of temples that has been left to us by our ancestors. The meeting closed with dance recitals by Kumaris Leela and Sudevi and One act play of Sri Alluri Seetharamaraju written by Akula Subrahmaniam and enacted by "Friends Union" under the directions of Sri N. V. Subba Rao and vote of thanks by Sri Devireddi Kodandarama Reddy.

Messages were received from Sri Anagani Bhagavantha Rao, Minister for Endowments; Chief Justice Sri P. V. Rajamannar; Sri P. V. Ranga Reddy, President, Andhra Pradesh Congress Committee, Sri Nijalingappa of Mysore, Sri K. M. Munshi of Bombay, Sri Uddandaraman, Commissioner, Endowments, Madras, Sri S. Govinda Rajulu Naidu, Vice Chancellor, Venkateswara University, Sri K. Ranga Reddy, Minister for Home, Andhra Pradesh, and Sri B. Sadasiva Rao, Nellore and others.

Earlier on the evening of 17—5—58, the Commissioner visited Mypadu, a village 14 miles from Nellore where beautiful renovation work has recently been done at a cost of about Rs. 30,000/— to the Gopuram, Vimanam and the other interior of Sri Prasanna Visweswaraswamy temple by one very good architect, Sri Tangavelu Achary of Ramnad district.

#### SISUDAN

## By Vidwan A. Subbaraya Gupta M. A. B. O. L., Research Scholar & Journalist & Senior Telugu Pandit, Pedakallepalli

"Many children many cares, no children, no felicity", Says the famous American author 'Bovee'. But, just as there is no even distribution, obtaining in this imperfect world, of earthly goods like lands, houses and riches, there is no even distribution of the socalled heavenly goodschildren. It is indeed strange to find more often than not, that is mostly those poor folk deficient in the various earthly goods, possess largely these heavenly goods of children, whereas the rich and the wealthy rolling in all kinds of earthly goods would have very few or no children at all. As a result of such a lop-sided state of society, the condition of the poor already distressed by poverty becomes worsened on account of excess of children. while the rich and wealthy, despite all the comforts that their earthly possessions can procure them, are obliged to feel badly wanting and to find their lives not worth-living for want of children. Is it not wise, under such circumstances, that our protagonists of egalatarian society, take necescary steps and adopt such measures and such means as are required to bring about an exchange between the rich and the poor, of their respective possessions to the extent necessary for an all round happiness? I trust that the peaceful way of love and affection by which the 'Bhoodan Movement' of our revered

Acharya Vinoba Bhave and other Sarvodaya workers in the country is conducted will be greatly promoted, if this 'Sisudan' scheme will be properly intergrated and dovetailed with their present Bhoodan, Sampatdan and other 'dan schemes and movements', and the Socialis-

tic pattern of Society aimed at by our Nehru's Government will be ushered in, sooner and more effectively than otherwise.

Moreover cheaper foods like greens, which alone the poor loaded with many mouths to be fed, of their children can afford to buy in plentiful enough quantity, are of greater fecundity than the costly foods. So, if the poor are relieved of their surfeit of children and simultaneously made richer with Bhoodan and Sampathdan in return for their 'Sisudan' they can go for costly foods and there will consequently be a check to the growth of population which is now gradually increasing year after year and assuming menacing proportions. This fact regarding value of foods has been borne out by my own expenditure in my own family and many food experts too have confirmed my theory.

Again it is the learned, the virtuous and the inealists, though industrious. would be mostly lacking in those earthly goods that are absolutely necessary to help them bring up their children as worthy citizens; and make their noble ideals and achievements properly vield public good; and also make their contributions to the good of the public and the world at large. The coexistence of some of the children, from their early age, of these high-souled people with the children of those rich and realistic worldly-wise folk, would bring about a happy harmony of both the talents necessary for an allround prosperity of all the people alike. And surely they will provide a steady but sure check to the present unhealthy

gross materialistic atomosphere afflicting our modern society.

This 'Sisudan' involving as it is likely to, some gift on the part of the poor to the rich who lack in that felicity of children, in return for the gift they inherently lack but recive of riches from the latter, would provide a two way traffic and can more effectively and speedily and more harmoniously and peacefully bring about the Socialistic revolution, with the willing co-operation of all the parties concerned.

It is an age-long truism that love and affection of foster parents for the children they nurse and bring up would be as a rule greater than the love and affection of their own parents. So there need be no fear of any friction or misgiving resultant of this movement.

This novel movement will in all probability cut across all classes of people irrespective of their language, caste and creed and gradually tend to eliminate all elements of difference and bring about the creation of a classless and casteless society thus ushering in a new millennium wherein, as our ancient sages sang and prayed 'Aputhrah putrinahsantu putrinahsantu pouthrinah.

Adhanah sadhanassanthu Jeventhu Saradam satham' (the childless will have children and the poor will become rich and all the living beings will live for a hundred years.)

It is said that even in the badly warbattered Western Germany the price-level of food has nearly settled down now at about 50% above the pre-war level. But in our blessed India, despite all vaunt and vain desplay that we have attained selfsufficiency in food under the First Five Year Plan, the present price-level of food, is about 20% (Now there is once again, of late, perhaps owing to deficit financing envisaged under the prospective II Five Year plan an increasingly upward trend in prices of all kinds of commodities.) above the pre-war level. All the same it is complained that the money market is tight and so many suicides committed, due to want of food or want of money, or want of employment necessary to purchase food, have been constantly being reported. What is the reason for such a peculiar economic phenomena, facing our country?

I think, it is due to the comparatively greater disparity and gulf between the Haves and Have-nots in country not only in the sense that the rich have become richer and the poor have become poorer, but also in the sense that the rich families have shrunk in their members, while the poor families have swelled in their numbers during post-war than in the pre-With thier usual resourcewar period. fulness and genius for escaping fully or a higher rate of levy of Income Tax and Super Tax on their increased and ever increasing wealth and incomes, the rich sublicided their families so that members of these families have become shrunken. But the poor, with the increase in the cost of life and growth of dwelling scarcity, have been constrained to live together in larger groups than formerly and so their families undivided, though constantly growing have become swelled in their numbers. (This feature can be witnessed even among the city pavement dewllers). Consequently the purchasing power in terms of money of the Haves, has become unduly inflated and that the Have-nots has become crippled and is almost on the brink of extinction.

(To be continued)

VOL. IV

SEPTEMBER 1958

No. 9

#### EDITOR:

#### KALLURI VEERABHADRA SASTRI

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY.

B.A.B.L

Secretary, Law Dept.

Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M.A. I.A.S.,

Deputy Secretary, Home Department, Government of Andhra Pradesh, Hydcrahad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A. Ph.D.,

Superintendent,

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute,

Arsha Press, Visakhapatnam.

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M. A. (Hons.) Principal, Narasiniha Sanskrit College, Chittigudur,

Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA,

Department of Archaeology, Andhra Univesity,
Waltair.

Sriman Pandita,

PARTHASARADHI IYYENGAR,

Agamacharya, Tirupati.

#### PUBLICATION OFFCE:

#### ĀRĀDHANA

OFFICE OF THE COMMISSIONER

Hindu Religious & Charitable Endowments

(Administration) Department, (Andhra Pradesh)

HYMAYAT NAGAR. HYDERABAD.

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-PER MONTHLY COPY Re. 1/-

#### ఆరాధన

మాసపతి<sup>0</sup>) క ಫ್ರಾದಪದಮು విలంబి *విపయసూచిక* తెపు గు ಮುಖವಿತ್ತಮ (ಶಿ)ಮಾಣಿತ್ಯಾಂಪಿತ್ನ ದಷ್ಟರಾಮಮು పుట 1. వేదమం తము - తాత్సర్య సహితము 2552. సంస్కృతమ్ - జ్రీమద్బాగవతమ్ - మంగళాశ్లోకం 256 3. నారాయణియము **-** 'భ<u>క</u>ై' విద్వాన్ కల్లూరి పేంకటను బ్రహ్మణ్యడీకితులు 257 4. 'ఆచార్యవాన్ పురుషోవేద'-సంపాదకీయం 259 5. మాణిక్యాంబిక - (శ్రీచిలుకూరి పాపయ్యశాట్హి 261 6. శ్రీకృష్ణడు - రాసరీల - న్యాయపేదాంత శిరోమణి ట్రాహ్మ శ్రీ మల్లావఝల వెంకటసుబ్బరామ శాష్త్రి 267 7. భ క్రమి కబ్రుడాను - విద్వాన్ చింతలపాటి ప్రభుదరావు 276 8. దేవాలయములు - ఆదర్శము - 🦓 అనగాని భగవంతరావు ಪಿಂದು ವೆವಾದ್ಯ - ಭರ್ಗಾದ್ಯ ಕಾರ್ ಮಂತಿ 280 9. ತ್ಯಾಗರಾಜನ್ಸಾಮಿ ಕಿವದರ್ಭನಮು - ಭ ತ್ತಿಗೆಯಮು 281 10. విగ్రహాధనము - కులపతి, చతు స్థర్మిం, కె. సోమనాథశా ु 282 11. దేవాలయ పరిపాలకులు తెలుసుకొనవలసిన విషయములు (శ్రీమాన్ పండిత పార్థసారధి అయ్యంగారు 284 12. జీర్ణదేవాలయములు - సంరక్షణము (శ్రీ పైడి లక్ష్మయ్యగారి రేడియో ఉపన్యాసము 287 13. అష్టావధాని శ్రీమాన్ దివి నృసింహ్వాచార్యులవార్కి సన్మానము 290 14. శ్రీ పరమహంన నం[పదాయము - శ్రీ పరమహంన పర్మాజకాచార్యపర్య (శ్రీ) విమలానంద నృసింహాభారత్స్వామి 291 CONTENTS **ENGLISH** Page 1. Editor's Note 108 Presidential Address - on the occasion of the 1st Anniversary of Ravindra Kalamandir, Hyderabad Sri D. Suryanarayanaswami 109

113

115

Hare Rama

Vedanta Samanyaya

Sri Vidya Sankara Bharati Swami

Sri Parsa Venkateswarlu



సకృదేష (ప్రవన్నాయ 'ల్వాస్మీ'తి చ యాచతే: అథయం నర్వభూతేధ్యో దదామ్యేత డ్వతం మమ။

సంపుటము శ

విలంబి - భార్వపదము

సంచిక ౯

श्री
नमो ब्रह्मणे धारणं मे
अस्त्व निराकरणं धारयिता
भूयासं कर्णयो श्वतं

్రవరంచకారణుడగు పర్యక్షాత్రు వందనమందుగాక. ఆ పర్యక్షాత్రాత్రు కరుణ వలన మదీయ స్వాంతము నందు ఆధీత గ్రంథములయొక్క, ఆ గ్రంధార్థములయొక్క ధారణాశక్తి (మరచిహికుండుట) నిర్ధారణముగా నుండుగాక. విన్మరణములోనట్లుగా ధారణచేయుశక్తి గలవాడనగుదునుగాక. ఈవిధముగా చేడుకొనుడున్న నాయొక్క కర్ణ పుటములలో నెప్పుడైన తారకములగు వేదాది విద్యలు వినుండినదో, ఆవి ధారణయందుండుగాక: అందువలన నేను ఫైర్యమందగలను.

> अयातु वरदा देवी अक्षरं ब्रह्म संमितम्। गायतीम् छदसां नातेदं ब्रह्म जुषस्व मे॥

పేదాభిమాని దేవతయగు గాయ్మిందేవి శాశ్వతమైనదియు, పేదాంత మ్రమాణ నమ్మితమైనదగుట్టే, మ్రపంచ కారణమగు పర్మబహ్మ తత్వమును నాకు బోధించుటకు పేంచేయుగాకు గాయ్మితయను నామము గాలిగిన పేదమాతయగు దేవత నాకు పేదాంత సిద్ధాంతభూతమగు ఏ పర్మబహ్మ తత్వము ముసదేశించు గాకం

೯೦ ೩೦೪ ೩೨೦೪ ೩೨೦೪೫

### "श्री मद्भागवतम्"

#### -: मं ग ल इलो कः :-

जन्माद्यस्य यतोन्वया दितरतः चार्धेष्वभिज्ञः स्वराट तेने ब्रह्म ह्रदा य आदिक्रवयं मुह्यति यतमृरयः तेजोवारिमुदां यथा विनीमयः यत्र त्रिसर्गीऽभुषा धाम्ना स्वेन सदा निरस्तकुहकम् सत्यम् परम् धीमहि॥

भगवान् वेदव्यासः नानापुराणितिहासप्रबंधेः चित्तप्रशांतिम् अलममानः तत्तत्वुराणेशु अपरितुन्य न्नारदोपदेशतः भक्ति ज्ञानवैराग्यप्रधानम् भागवतम् चिकिष्ठेः निर्वित्नपरिसमाप्तये श्रीकृष्ण तव्तनुस्मरण लक्षणम् मंगलम् आचरितवान् जन्मदीति ।

जन्म आदिर्यस्यतत् जन्मादि जन्मस्थिति भंगम् समासार्धः तरदुणसम् विज्ञानोऽयम् वहुत्रीहिः बहुत्रीहै पदार्थास्सर्वे वाक्यार्थस्य अन्यपदार्थस्य विशेशणानि यथाः - चित्रगोदेवदत्तस्य चित्रागावः तद्वद्रप्रापि जन्मादीति नपुंसकैकवचनय्दोतितस्य समाहारस्य जन्मस्थितिभंगस्य जन्मविशेशणम् तथाच जन्मनस्समासार्थीक देशस्य गुणत्वेन सम्विज्ञानम् यस्पीन् बहुत्रीहै सतङ्गण संविज्ञानबहुत्रीहीः।

अन्वयात् अनुवृत्तत्वात् इतरतः व्यावृत्तव्तात् अनुव्यत्तत्वांच कार्येकारणस्य तादास्येन प्रतीय मानत्वम् व्यावृत्तत्वंच भेदः मकुट, कुंडल, कंकणप्रस्मृति मुवर्णंविकारेषु, मुवर्णंविक्तस्य अनुवृत्तत्वात् मकुटे कुंडल स्वरूपस्य अनुवृत्तत्वात्। ऐत्रम् वियदादिकार्येषु तेजस्मत्, वायुस्सन् आकाश स्सिन्नती प्रतीत्या सद्पस्य ब्रह्मणः अनुवृत्तत्वात् एकस्मीन कार्ये, अन्यकार्येश्वरूपस्य व्यावृत्तव्तात्, अस्यनाम रूपात्मक प्रपंचस्य, मनसापि अचीत्यरचनारूपस्य, जन्मादि यतः सर्वज्ञत् सर्वज्ञते श्वर्यात् भवत्यः अभिज्ञः प्रकृति विलक्षणः, यः स्वराट् स्वप्रकाशस्यरूपः यस्मिन् ब्रह्मणी वेदे, मूरयोऽपि मुग्हांति तद्रह्म ऋत्य जुस्सामात्मकम् वेदम् आदिकवये, चतुरभुख ब्रह्मणे, तेने वित्तारितवान्, तेजोवारिमृदां यथा विनीनयः तेजसी वरित्रद्विकः स्वर्मनिकः दौ समुद्रसलीले नीलशिलातलव्तश्रांतीः मृद्विकारे पद्मरागनण्यादौ, खदिरागारश्रांतिः, तथा यत्र यस्मीन् ब्रह्मणी, भृतेदिय देवतारूपः त्रित्रर्णं मृषामिध्याभृतः स्वेन धान्मा स्वस्वरूपप्रकाशेन निरस्त कुद्दक प्रपंचम् तत्सत्यं परम् नायातत्कार्य विलक्षणम् धीनही, इति छादसम् रूपम्, ध्यायाम इत्यर्थः सत्यपदम् ज्ञानानंदयोरयपुपलक्षणम् सच्छिदानंद रूपत्वम् स्वरूपलक्षणम् जनमादिकरणत्वम् तटस्थलक्षणम् यावलक्ष्यकल ननवस्थि लक्षणम् तटस्थलक्षणम् , एतदेवव्यावर्तक लक्षणम् इय्तुत्यते, प्रलयकाले लक्ष्मे ब्रह्मणी जगज्जन्मादि कारणतस्य अभावात् इतिशम्॥



్రీ మాజిక్యాంబిక - దశారామము.

నా రాయణీ య ము

\* ప్రేక్తే\*

ఎ బ్యా క్ కట్టారి వేంకటస్మబహృణ్య దీకి పులు

ఇనవింబ క్రతీబింబ్లైన మకుట, మ్యింపా లలాటమ్ము నం

దున రంజిల్లైను నిల్వనామమును, గందోయిన్ దయావృస్తులున్,
నినన వొన్నకుగు నాగ, కుండల రువిక్ శెల్విందు లేనిశెక్కులం

చిన నియందము పద్మహార మధుర (శ్రీవశ్రముం గొల్పెదన్. గి.

కేయూ రాంగద రత్మకంకణ మహాణిశ్రీల్ల దివ్యాంగుళీ

యా యామోన్నల హామైకంగత గదోద్యచ్చంఖచ్చకాంబుల

మైన్ల యాట్లో పెను పొదకంర్యమగు నీయంద మ్యుపాసించెదన్. అ.

మిద్దుల కెల్ల ముద్దు, నులి ముచ్చట లన్నిటికంటే ముచ్చట్లేటి నీర్రమ్మ నీటులందు నెలుసీటయి మహాహిమహనీసూమైన నీ

యొద్దిక చూడుజాడు అస్తలారనే యూరక యొట్టి వారికిన్? ఇ.

అకికమైన నీరు మధురాకృతిమైన దముందయ్య, సీ

మై పలపూని సీయేదన వర్తిలుక, అండల లచ్చియన్న పే

టివిధి సీనికు శ్రమనేకర వచ్చిన దంబుకోదరా! అ.

ఇంతియకాదు నేతం యొక హేతుక్క నెప్పెద; అడ్మిత్వద్దత స్వాంతులు త్యధుణమ్మతి వకంచదులైన మహేనుక్తావులన్ సంకరముం జరించు నీలనాధకల్లా మధుర్వవనంగ నం

కాంక మనన్కుయే; యొవటుగాని లిరమ్ముగ నీల్య దచ్చుతా! ఎ.

నీరూప మ్మిటు చారుతా నవసుధా నిష్యంద సందోహమై యారజ్య త్పరచి్రద సాయనమయమ్మై డెందమూరించి నిం డారన్ మై పులకింపఁజేసి కనులం దానంద బాష్పామృతా పూరమ్ముల్ గురియించి చిత్తమున కేమో మత్తుమం దిచ్చెరా.

పరమ్మేషము భక్తి యోగ మిదియప్పా! జ్ఞాన కర్మాఖ్యముల్ గురుయోగమ్ములు రెంటికంటె ననియోగుల్ దెబ్పియున్నారు; ని ర్భర సౌందర్య రసాత్మకుండవగు నీమైనిండు బ్రేమాత్మక మ్మరయన్ భక్తియ యెల్లవారల కనాయాసైకలభ్య మ్మగున్. 느

8

 $\sigma$ 

٣

00

క్షమ నిర్వాహ్య మకామమై చను స్వధర్మ; మ్మడ్దియే కర్మయో గము, దూరాన ఫరించు; నయ్యుపనిషద్ధంఖీరబోడైక ల భ్యమొ యవ్యక్షము గావునన్ మదికి రా ; దాల్లాటు ద్వత్ప్రేమరూ పము భక్త్యాత్మక యోగమే సతత మాస్వాద్యమ్ము శ్రేయోదముస్.

ఆయానంపడి కర్మతం తములలో నం మెల్లనుస్ బాసి, యె ట్లో యాభ క్త్రికి జ్ఞానమార్గమున కర్పు ల్గొంద రౌచుందు ; ర న్నా !యన్యుల్ మది తర్క-చర్చు దడి యింకస్ బ్రహ్మనామమ్ము సీ యా యాకారము నెంచి జన్మళతమం దీడేరుచుం దీశ్వరా!

నీపై భక్తి భవత్క థారసరునీ నిర్మగ్నతన్ సిద్ధమై యాపూర్ణామల దివ్యబోధపద సద్యస్సిద్ధిఁ జేకూర్చు; నా పాపాఁ గాపుతఁ ద్వత్పదాజ్జ పరమార్ద్ర్లి ప్రాడ సౌహార్ద్ల ఖా వాప్తవ్న మ్మది త్రీమరుత్పురనివాసా! త్రీనివాసా! హరీ!

### సంపాదకీయం

'' ఆచార్యవాన్ పురుషోవేద''

్రీ గురుదేవులకు నహ స్వవంచనములు. న్వతంత్ర ఖారతమున వివిధరంగములలో పై జ్ఞానికమైన ప్రగతి ఒక వంక శరవేగమున సాగుచున్నది. మరొకవంక మహా విద్వాంసుడు మొదలు పామరుని వరకును, నంపన్నుడు మొదలు నిరుపేచ వరకును, ఏదోయొక ఆనంతృ ప్తి, అశాంతి, పరస్పర ఖావ, మత విష్ణవము చెలరేగి, మానవ నహజమైన యోగ్యతను కళంకిత మొనర్భు చున్నవి.

ఇదే తరుణమని కొందరు క్రౌత్త మొజుతో సూత్న నమాజ వ్యవస్థా నిర్మాణముల నువక్రమించి, ''(శేయో వదం త్యనేకాంతం యధాకర్మ, యధారుచి'' తమకిష్ట మైనది, తమచిత్తమునకు రుచించినదే ఉత్తమ (శేయ న్సుగా. ప్రచారసాధనముచే ఆఖివృద్ధి ప్రణాశికలను పేర అమాయక లోకమును తమ పంకకు ఆకర్షించుకొని, నంఘ బలమును నమకూర్చుకొను చున్నారు.

్రతి మనుజునకును వ్యక్తిగతముగా, తన తోడి నమాజమునకన్న అతీతమైన ఏదోయొక పురుషార్థమును సాధించి, ఆనుభవించవలెననెడి ఆకాండ, అందుకై నిరంతర యక్నము సహజములై యున్నవి.

ఫలస్వరూ పములైన పురుషార్థములలో అర్ధ, కామ ములు బ్రత్యక్షములు. మోక్షము సామాన్య దృష్టిలో పరోక్షము. ఈ మూడు పురుషార్థములకు సాధనా రూపమున అవిఖాజ్యమై ఇహా, పరములందు రాయబార మొనర్చునది ధర్మము. ధర్మము యొక్క తక్త్వము అతి గంఖీరము - ఎంతటివాడును స్వయం(పజ్ఞచే ధర్మతక్త్వ మను నిర్ణయింపు జాలడు. అట్లుగాక, స్వయం నిర్ణయ సూత్రముచే, కానూహించినదే ధర్మమని ఆచరించెనా, పినికి ఇహా పరములందు పురుషార్థ ఫలము కలుగదు - విశోషించి, ట్రాంతుడై, విషి ప్రచిత్తు డగును.

ఈ ధర్మ త\_త్త్వమును అపౌరు షేయమైన పేదము బోధించును - అట్టి పేద, దేవస్వరూపుడైన "గురువు" క్రమానుగతముగా, వారివారి సంస్థానములను గు ర్తించి, అధికార భేదము ననుసరించి, ఆచరణ సాధ్యమైన రీతిలో ఆశ్రీతకోటికి ధర్మత\_త్త్వము నాదేశించును. దాని వలన మానవునికి క్రమశిశ్శణ మలవడును. కావున మన పాచీన భారత సంస్కృతి అనాదిగా, ఇట్టి ఆచార్య స్థానమును మన కనుగ్రహించినది.

అవకారమూర్తులు మొదలు, అజ్ఞాలపరకును వారి భావనా బలమునుబట్టి గురువుయొక్క అనుగ్రహము వల్లనే పురుషార్థసిద్ధి నందినట్లు, శాస్త్రేతిహాన పురాణ గాధ లందెన్నో ఆదర్శములు కలవు. ఆ గురుమూ\_ర్తి సూర్యునివంటివాడు. త్రిమూర్తులు, సకలదేవత లా గురుమూ\_ర్తియందేకేఖవించి యున్నారు.

భారతమందలిద్వై కాద్వైత,విశిష్టాద్వై కాదిమత బ్రవక్త అందరు, తమ తమ సంబ్రదాయానుగుణముగా, గురు పార్ధనయందు. గురుభక్తి బ్రవత్తియందును ఏకైక నమన్వయముంజూపి యున్నారు. ఓనమాలు మొదలు ఉపనిషత్సిద్ధాంతము వరశున్నూ, గురువుయొక్క- ఆవశ్య కత మనకుంగలదు. గురుస్థానము ఆధికారికము. జన్మ, జరామరణము లాతనికిలేవు. అన్మదాదులవలె కరచరణా ద్యవయవములు ఆచార్యునికిగూడ కానవచ్చినను, ఆతని దివ్యదర్శనములో వాని శరీరేం ద్రియములు జోతిర్మయ ములు, అపాకృతములు. కావున నద్దురుమూ ర్తి అమృత మయుడు.

్రకృతం లోకసాధారణముగా, గురుభ\_క్తి, గురువు నందు లక్ష్మమ, ఆతని అనుశాసనమందు విధేయతలోపిం చుట చేతనే అన్నిరంగములందును, మనకృషి, పర్మికమ ర\_క్తి గట్టుటలేదు. ఎవరంతట వారే పెద్దలై, ఉప దేశకులై, శబ్దపై చిత్రిచే, అర్ధభేదములను చర్చించుచూ, న్వయం సిద్ధాంత క\_ర్తలగుటచే, ఇహముందలి అర్థ కామములయు, పరమందలి మోకము యొక్కాయు మార్గములు, అగమ్యగోచరములగు చున్నవి. అన్నియు నంశయాన్పదములై, విమర్శలకు గురియగుచున్నవి. కావున ఏకోన్ముఖముగా మనమందరము గురుచరణా రాధనయందు మరమలమై యుండుట అత్యంతా షశ్యకము.

గురుభక్తి తత్పరులమై ఒక్కమారు మన ప్రాచీన భారత వైభవమును దర్శించుచో. అఖండభారత మందరి వర్వత, నద. నదీ. ఉపవన, ఉద్యాన. దేవా లయ. మందిరములు జ్యోత్రమ్యములై, నిత్య సత్య ములై, దివ్యతేజో విరాజమానములై. మత్తణ నవ్య ములై, నజీవ చైతన్య విలసితములై, మన కారాధ్య ములై నిరంతర నిత్యమాంగళ్యమును, పురుషార్ధ సిద్ధిని అనుంగహించ గలవు.

పూర్వేతి పూర్వులైన మహానీయులెందరో న్వయం తీర్ణులై, మనకీ గురుపదమును ట్రసాదించియున్నారు. ఈ పవిత్ర లక్ష్యమువల్లనే నకలశాడ్ర విజ్ఞానము మనకుకరతలామలకమై.సంశయరహితమై,ఆనందమును చేకూర్చును. భౌతిక విషయా సుభవము కన్న. ఆంతరమైన విశుద్ధ విజ్ఞానానుభవమే ఆనందరూపము. ఆట్టి ఆనందమునకు సారస్వతము మిక్కిలి సన్నిహిత మైన సాధనము. అందుకను మైన చాతాపరణము. దేవాయ తనములు అందరి నగుణరూప విశేషములచే. విరాజిల్లు దేవలా మూర్తులు.

మనసారన్వత సంపదను నర్వతో ముఖముగా. ఆయా దేవతారాధనా రూపమున వినియోగించుచు"నిద్దారానినాం కవితైన యోగు" అన్నట్లు చిత్రికాగ్రత నొంది, రృతార్థులమగుదుము గాత:

"నర్వేజనా మృగానోభవన్ను"

### రచయితలకు విజ్ఞప్తి

- (1) నహృదయములు భక్తులు తీర్థ యాడ్రములకు పెళ్లి నవుడు, ఆ యా షేడ్రములందు, దేవస్థానములందును, తమ అనుభవములను, అఖ్రిపాయములను "ఆరాధన"కు లేఖల రూవమున నంగ్రహముగా ద్రానీ బంపిన కృఠజ్ఞతతో (పకటింతుము.
- (2) ఆధ్యాత్మిక గ్రంధములు స్టల పురాణములు భక్తి రస భరితములగు గ్రంథములు గూర్చిన విమర్శలు, అఖిప్రాయములను ప్రకటింతుము.
- (8) ముత నెలలో వచ్చు పండుగలు. వర్వములు, ప్రామాణికమైన ఉపపత్తులలో వ్రాపి బంపవలయునని కోరుచున్నాము.

### మా ణీ క్యాం బి క

### చిలుకూరి పాపయ్యకాఁస్త్రి

భారత దేశమును ట్రునీడ్డి కొక్కిన అష్టాదాళ మహా శక్తి ప్రములలో. దక్షిణ కాశ్ షే క్రామన్ గణుతి కొక్కిన దక్షారామము నందాలి మాణిక్యాంబికా శక్తి ప్రేత మొకటి. అండా దేశమునకు త్రిలింగ దేశమను నపూర్వ నాదు మును గల్పించి పెట్టిన మహా రింగములలో దక్షా రావు స్ఫిక ఖ్మేళ్యల లింగముకటి. అట్టి ఖ్యనాథుని ప్రాణనాధుని గా వలచి యాలని శుద్ధాంక కాంతమై మహాశక్తి స్వరూపిటిమై పెలసిన నర్వ మంగరా మూర్తి తత్పీకా ధిష్ఠాతమైన మాణిక్యాంబిక.

్లో శివళ్ళ ై్యా యుక్తోయది భవతి శక్త కి క్రిశవికుం నచేదేవం దేవోనఖలు కుళలు స్పందిశు ముప్

అను శ్రీ శంకర భగవర్ఫాదుల సూక్త్రిని బట్టి శక్త్రి నమన్ని కుడై న శివు డే శంకరు డు కాండాలి యున్నాడు. ఖారత దేశ క్రాపిన్లములై మహావిభవ నంపన్నములై ఖక్తరామిక ఫలక్రవములైన శైవ శేత్రము అన్నియును తత్తచ్చక్తి పీఠాధిష్ఠానము చేకనే యోజోవంతములై నెగడుచున్నవి. కాంచిలో కామాడీ నమన్నికుడడైన ఏకాకు నాథు డును, మధు రలో మీనాడీ నమంచితుడైన నుందరేశ్వరు డును, కాళ హాస్త్రిలో జ్ఞాన క్రసూనాంబా నమేతు డైన కాళహాస్త్రీ శ్వరు డును. త్రీళైలమున క్రమరాంచికా నహచరుడైన మల్లికార్జును డును. పట్టినమున భక్తరాశీ నమన్నితుడైన వీరభ్రేశ్వరు డును. కాళిలో విశాలాడీ నముపేతు డైన వీళేక్షక్కరు డును, కాళిలో విశాలాడీ నముపేతు డైన విశ్వేశ్వరు డును, ఖక్త లో క నముపాన్య పరమేశ్వర మూర్తులై వెలయుటకు శక్తి నమన్వయమే మూలకారణ మనుట యాస్త్రికలోకవిదితమైన నత్యము.

పైను దెలిపిన దివ్యకే త్రములలో భక్తజన ఖావనా విషయమును గొన్నిటశక్తి స్వరూపమునకే పాధాన్యము. కొన్నిట నీశ్వరమూర్తికే ప్రాధాన్యము. కొన్నిటశక్తి శివమూర్తులకు రెండింటికి సమపాధాన్యము. లోకము

నందరి జన సామాన్యము, కర్ణాకర్ణికగా వాకొను ప్రసం గమును బట్టి కామాడీ మీనాత్ర నెతిఁగినంతగనేకాడు నాథ నుందరేశ్వరుల నెకుండారు. అణ్లే కాశహస్త్రీశ్వర మల్లికార్తన దేవుల నెంటిఁగినంతగా జ్ఞాన త్రసూనాంబికా థ్రమరాంబికల నెఱుఁగరు. కాని పట్టినమున ధ్రడకాశీ వీరభ్యులను, దఓిణోత్తర కాశీ పట్టణములగు దజెరామ వారణానులలో మాణిక్యాంబికా భీమనాధులను విశాలాడి విక్ష్యేక్వరులను లోకము సమ్మపధానముగనే వాకొందురు. ఈ పరిపాటిని బట్టి పరికించినచో భారత ప్రసిద్ధములైన పరమేశ్వరా వాన జేత్రము లన్నియు పరమేశ్వరీ నన్ని ధానమున శక్త్తి సమన్వితములై సర్వజనా రాధ్యములై భక్తజన ఖావనాను రూపఫల ప్రదాన నమర్థములై నెగడి నవి. ఆదియునుగాక సర్వలోక జనస్ జనకులైన పార్వత్తీ పరామేశ్వరుల నారాధించు భక్తజనులకు మాతృ స్వరూపిణియైన పార్వతీ స్వరూపమున భక్తి విశేష మేర్ప డుట, తదారాభమున నధిక బ్రాపణిధాన మేర్పడుటయును సహజము. మటియు పార్వతీ పరెమేశ్వరుల నుభయు లను నారాధనేస్యు భక్తుల సంఖ్యా పరిగణనముేస్యు ನೌಡಲ ಪಾರ್ವಹಿ ರು ಪಿ ಣಿ ಮು ನ ಕ $\underline{3}$  ಸುಪಾಸಿಂದು ವಾರಿ నుఖ్యయే హెచ్చుగు గానవచ్చును. శక్త్రిన్వరూప మన, గౌరీలక్మ్మీ నరన్వతీ నమిష్ట్రి రూపమైన త్రిమూర్త్యాత్మ కము. కావున భక్తజనులు స్వాఖిమత లడ్యసిద్ధికై పరం జ్యోతిన్స్వరూపిణిమైన శక్త్రిని స్వాథీష్ణ దేవతగా ఖావిం చుట భక్త్రోక బ్రసిద్ధమైన పరిపాటి. మంత్ర జపస్తుతి పూజాధ్యానాదులచేఁ బరదేవత నారాధించు భక్తులకు భుక్తిముక్తులు రెండును నమకూడుటయు నర్వ విదిత మైన విషయమే.

దజౌరామమున మాణిక్యాంవా నమేతుఁడైన ఖీమేశ్వ రునకు తద్భక్తులచేఁ బూజోవహారాదులు సమర్పింవఁ బడుచుండును. దేవీనవరాత్యాది నమయములందు మహా విళవముతో నాపరదేవత కారాధనము జరుగుచుండును. భక్తులు ఖీ మే శ్వ రు న కఖిషేకాదికము నెఱపునపుడు మాణిక్యా దేవికి పూజాదికము గావింతురు. దజౌరామ ఖీమేశ్వరాలయమున నీ మాణిక్యాంబిక యా స్వామి కీశాన్యఖాగమున(కింది తిరుచుట్టుమాలెలో పెలసియున్నది. దజౌరామ ఖీ మే శ్వ రు ని మాహాక్మ్యమును ఖీమేశ్వర పురాణమను పేర రనవత్ప బ 0 ధ ము గా రచించిన జ్రీనాథుడు మాణిక్యాంబికను గూర్చి యా ప్రబంధము నందిట్లు నిరూపించి యున్నాడు.

గీ॥ పృధివిఁబదునెనిమిది యోగపీఠశ క్రి గణములో నెంచ సర్వశృంగార యగుచు ఖీమనాథుని సన్నిధిఁ బ్రేమవెలయు మాణికాదేవి సకల కళ్యాణమూ ర్తి. ఖీమ. 1-103.

త్రీనాథుఁ డిశ్వరార్చన కళాశీలుఁడై. యించుమించుగ భారతదేశమునందలి వివిధ తీర్థకే.తములను దర్శించి, తత్తదధిష్టాన దేవతలనారాధించి, వానిలోఁ అధానమైన దివ్యకే.తములలోఁ దననాఁడు గానవచ్చిన విఖవమును తాను జాచినది చూచినట్టులు చిట్రించి యున్నాఁడు. అందును దకౌరామ ఖీమేశ్వరాలయమునందలి దృశ్యముల నన్నిటిని ప్రత్యేక దృష్టితోఁ బరికించి, కావ్యసామ్మగీ నమున్మేషమున కనుకూలముగ ఖావించి, కావ్యే ప నిబద్ధము గావించియున్నాఁడు. పైపద్యములో మాణిక్యాం బిక పుడమిపైఁగల అష్టాదశ మహాశక్తి పీఠములలో నర్వశృంగార స్వరూపిణియై, సకలకల్యాణ మూర్తియై దకౌరామమున ఖీమనాథుని నన్నిధిని [పేమతో వెలసి రాయండెనని తెలిపియున్నాఁడు.

్రీ నాథు డేదియేని యొకవిషయమును గ్రంథన్థము గావించిన దానిని నమర్థించు నైతిహ్య మేదియో యొకటి యుండితీరును. అందును నీ ఖీమేశ్వర పురాణమునందలి ప్రథమా శ్వానవిషయ మంతము స్వకపోలకల్పితము. నంస్కృత మూలానునరణము లేకయే యి ప్రథమా శ్వానవిషయ మంతయు నమకూర్పియున్నా డు. నిరాధార మైన విషయామేదియు నాత (ఈ గ్రంథన్థము గావింపుడు. నర్వమంగళా న్వరూపిణిమైన మాణిక్యాంబిక ఖీమనాధుని నన్ని ధానమున (పేమతో వెలసియుండెననుట కుపాదాన మైన మైతిహ్యామేమయియుండునని పరికింపుగా, దజె రామమునందును తత్పరిసర (పదేశము లందును నివసిం చెకి వారిలో వయసుమీరినవారు చెప్పుకొనెకి నైతిహ్య మొకటి వినవచ్చెను. అది యీ కింది విధముగ నెలవు కొని యున్నది.

మాణిక్యాంబిక జన్మముచే పేశ్యబాలిక. ఒకప్పుడు ఖిమేశ్వరుఁడు కల్యాణ మహోోత్స్ప నమయమున మేశ తాళముల యార్భటితోఁ బురమూరేఁగుచుండెను. ఆ మంగళ ధ్వానమువిని, బాలికా సహజ కుతూహలమున మాణిక్యాంబిక యా విభవమే మని తెల్లినడిగెను. ఈశ్వరుఁడు కల్యాణ మహోత్సవమున మేళతాళములతో నూరేఁగు చుండెనని తల్లి తనయకు బదులు చెప్పెను. ఆ విభవమును జూచిపచ్చి మాణిర్యాందిక నేనీశ్వరుని బెండ్లాడెదని తన తల్లికిఁ దెలిపెను. ఈశ్వరుని బెండ్లా డిన నీపేమి సౌఖ్య మనుభవింతుపు. నీకు విశేష ధన మును పై భవమును గూర్చెడి ప్రియునినేఁగొని తెచ్చెదను. సివీపూనిక మానుమనెను. చూణిక్యాంఖిక తనతలైమాట వినక, ఖీమేశ్వరునే తనకు భర్తాపలచి, యా యూరే గింపు పెంటఁటోయు, ఖీమేశ్వరా*ు*యముస నిలిచి, శ<u>్</u>తి న్వరూపిణియై పెలసెను. ఈ యొతిహ్యామును దెలిపెకి తెలుఁగుదండక మొకటిగలదు. దాని స్వడుమనే ఖిమేశ్వర పురాణము పీఠికలో (పడురించి యుంటిని.\* ఈ దండకమును రచించిన కవి నామాదిక మేమియుఁ గానరాడు. కాని దండక మర్వాచీనము మాత్రముగాడు. ఇందలి విషయము పైజనో క్త్రికి పో 9ిద్భలకముగానున్న ది.

ఖిమేశ్వరుని లెంగాగ్రమునకు సమీపమున ప్రాసా దము నందు పార్వతీ విగ్రహము, కొంచె మొడముగ నతీవిగ్రహమును గలవు. క్రిందిఖాగమున ఖీమేశ్వర లెంగమున కీశాన్యముగ నీ మాణిక్యాంబికా విగ్రహము గలదు. ఖీమేశ్వరు నుత్సవ నమయముల యందు మాణి క్యాంబికా యుత్సవ విగ్రహము నౌక పల్లకిపై (బ్రాంక్యేక

<sup>\*</sup> ఈ మా. ఖీమేశ్వర పురాణము - పీఠిక, పుట ౫౬, ౫౭.

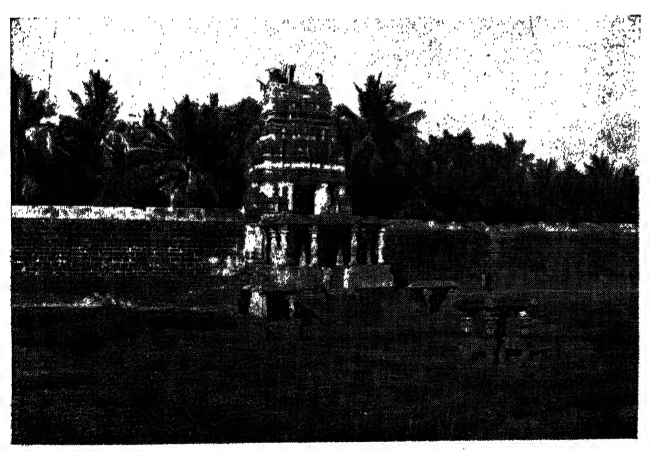
సరస్వత్తి ముద్రణాలయ క్రపడురణము, రాజమండ్రి.

ముగ నుంచి యూరేగించుట యొక పరిపాటి. నిన్న మొన్నటి వఱకు దజౌరామము నందలి వేశ్యలు మాణి క్యాంబికను దమ కులదేవతగా ఖావించి ప్రతి శుక్రవార మాదేవతకుఁ గుంకుమ పూజలు గావించుట యొక పరి పాటి. దజౌరామము నందును దత్పరినర గ్రామము లందును వేశ్యలు పెక్కుర మాణిక్యాంబికా నామవతు లై యాభినయాది విద్యలం దారితేటి పేరు ప్రఖ్యాతులు గడించిన వారగుట మున్నగునవి మాణిక్యాం బిక వేశ్యబాలిక యనుటకు ప్రొద్భలకములుగాం దెలియ వచ్చుచున్నవి.

ఇట్లు మాణిక్యాంబిక ఈశ్వరుని వలచుటటే నాతనికిం బేయనిమై. తత్పరి గృహీత యగుటటే నర్వమంగళా న్వరూపిణిమై నకలలోక వంద్యయగు శ\_క్తి న్వరూపిణిమై నటులు జ్రీ నాథుడింకొక బ్రనంగమునందిట్లు వాకొని యున్నాఁడు. వ్యాసాగస్త్యులిరువురు ఖీమేశ్వరాలయముఁ బ్రవేశించి, నంతర్భవన ప్రదక్షిణంబు సేయునప్పడు తిరుచుట్టుమాలిక యందు.

సీ. వణాకు గుబ్బలి రాచవారి కూరిమి కన్య ఖీమయ్య శుద్ధాంత ఖాముగొలిచి కంధరంబున నుండి గంధసింధురమైన గుజ్జువేల్పుఁ గుమూరగురుని గొలిచి కైవల్యనిధికి దుర్గా మహోదేవికి సర్వ మంగళకు నంజలి ఘటించి యాశాతటీవటీ వ్యాటీకి తకవేర మటుక ఖైరవు నిష్టవరడుఁజూచి నలువ సేవించి యిందిరా నాథుఁగొలిచి యతర పరివార దేవతా వితతికెల్ల సేటి కోళ్లిచ్చి యొక్కిరమ్యేటి మునులు మృడునిహోటక ఖైలంబు మీఁది నెలవు.

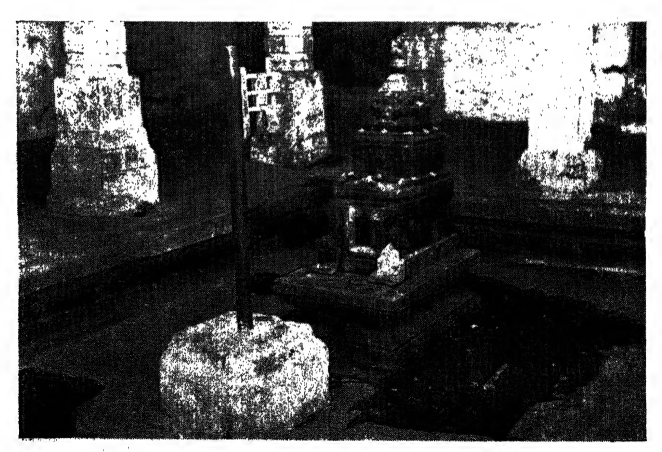
-ఖీమ. 8-184.



తూర్పుగో భురము - [పాకారము - న వైగో దావరము. (దశారామము)

ఈ వద్యములోను బేర్కొనుబడిన దేవతామూర్తుల మొదటిది ఖీమనాధుని యంతక పురకాంత. ఆమె హిమ వత్పర్వతసార్వభౌముని ముద్దుకూతురు. దీనిని బట్టి తిరుచుట్టు మాలెలోనుండి పార్వతి స్వరూపిణియైన దేవత మాణిక్యాంబికా పరాశక్తియే యనుట నిశ్చయము. ఈ మాణిక్యాంబిక ఖీమనాథుని యంతక పురకాంతయను విష యమును నేడు ప్రత్తి యేకాదశికి నెఅపు ఏకాంతసేవ తార్కాణించుచున్నది. ఆ యేకాంత సేవ నెఅపునపుడు ఖీమేశ్వరుడు హర్మ్యమునుండి కిందికిదిగి మాణిక్యాం మికా నివేశమునకుం జేరునవృటికి నెనిమిది యష్టకములు వరింతురు. ఆ యష్టకములలోని విషయమంతయు మాణిక్యాంబిక యంతకపురకాంత యనుటకు సంబం ధించినదియే. ఈ యష్టకములిపుడు తెలుగు లెపిలో ముద్దితమైన సంస్కృత ఖీమఖండమున కనుబంధ ముగా ముద్దింపబడియున్నవి. ఆమె తరువాతఁ బేరొ్క్ నఁబడినవాఁడు కుమార స్వామికి అన్నయైన విఘ్మేశ్వరుఁడు. ఇతనికే డుంది విఘ్మేశ్వరుఁడని పేరు. కాశిలో డుంది విఘ్మేశ్వరునకు పలె నీతనికిని దుండము దడిణ హాస్తము మీఁదికి మనరించి యుండును. ఆవెనుక దుర్గామహోదేవి వటుక మైరపుఁడు చతుమ్మఖ బ్రహ్మ లజ్మీ నారాయణస్వామి మున్నగు నీశ్వర పరివార దేవతా సమితియంతయు నీ తిరుచుట్టు మాలెయందు నెలకొనియున్న వారలే.

మతియు దఔరామమునందు ఖీడునాథుఁడు నెల కొనిన నాఁటినుండియు పేశ్యలధికముగా నెలకొని యుండుట రూడ పై విషయమునకుఁ గొంతయు బ్రోదృలకము. ఆనాఁడు దివస్పతి దివినుండి భువి కేతెంచి, బృహాసృతి బ్రోత్సాహమున ఖీమ మండలికా పుణ్యభూమి నాస్వామి యంగ రంగ భోగములకు ధార



నైముతి దిక్కువమన్న ఆలయ దృశ్యము. (ఇందు రాల ఖిమేశ్వరుని విగ్రహముగలదు)



ఖిమేశ్వర లింగము

వోయుచు ఖీమనాథుని సేవకై వేశ్యలనాఱు నూర్ల నర్పించెనని జ్రీనాథుఁడు తెలిపియున్నాఁడు.

చ. నురపతి మార్గ శీర్ష మున శుద్ధ చశుర్దశినాఁడు రోహిణిం బొరసిన సిద్ధ యోగమున భూతల మిచ్చెఁబయోధి గౌతముల్ గరుసుగు దుల్య ఖాగయును గండ్రెడు లోనుగ దశ్శ వాటికా వరునకు ఖీమ నాథునకు వారవ ధూతిశతీద్వయంబుతోన్.

గీ. గీతవాద్<sub>త</sub> నృత్యంబు కేవలంబు శంభునకు నర్వ కాలంబు నంథవింప నప్సర (స్త్రీల నర్ఫించె నాఱు నూఱు బాలలను యువతుల జంథభంజనుండు.

-ఖీమ. 6-77.

-ఖీమ. 5-84.

వారలనందఱను గంధర్వాప్సరో జాతి సంభూతలయిన పనితలను గావించి, పరమేశ్వరుని దేవ పేశ్యాభుజంగుని గావించి, యది దజౌరామ మహిమమని వివరించి, పురాణ పురుషుడైన పరమేశ్వరునెడ నది యెగ్గుగాం బాటింపరాదని తెలిపియున్నాండు.

క. పదు నాల్లు మహో దుుగముల ముదుకగు ఖీమేశ్వరునకు మొగచాటైయుం డరు సానిపొండ్లి యొప్పడు నది దూరామ మహిమ మగునో కాదో! ఖీమ. 1-113.

మరియు దజౌరామమున పేశ్య యనినను ఖార్య యనినను శ\_క్తియనినను శబ్దిఖేదమే గాని మూ ర్తిఖేదము లేదని నిరూపించు సీక్రింది పద్యము పై విషయమును నమర్థించునది యొకటి గానవచ్చచున్నది.

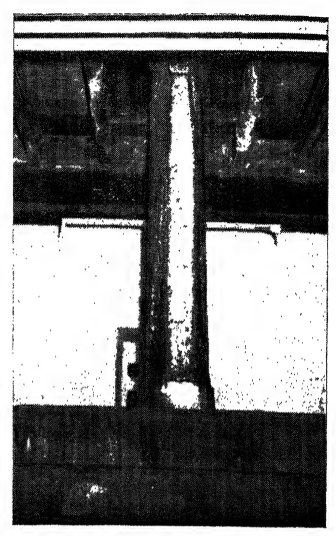
గీ. వేశ్యయనుమాట కొక్కింత వెలితిలేదు ఖార్యయను మాట కేమియు బరపులేదు శ\_క్తి యను మాట కై వారసరణిఁ బొందు వామదేవుని యొడ-దశవాటి యందు.

్రీనాథుడు ఖ్మేశ్వర పురాణమునం దుదాహరించిన వచనములు బట్టియు, ఖ్మీమ మండలిలోని జన్ముతుని బట్టియు, మాణిక్యాంబిక పేశ్య జాలిక యయ్యును పరాశ\_క్తి న్వరూపిణిమై నర్వళక్త సముపాన్యమైనట్లు లూహింపు దగ్రమున్నది. పరమేశ్వర సేవార్థమై సముపాత్త మైన కారణ మనుష్య జన్మముగల నామెలో జగజ్జనసీ తేజము నమున్మేషము నందుటచే నామె మానవజాతికిం జెందిన దయ్యును బరమేశ్వర [పేమాన్పందయై, తదర్థాంగిసీ స్థానఖాజనయై పరాశక్తి స్వరూపిణియుగుటలో నాశ్చర్య విచికిత్సలేమి యుండును?

మధురా పట్టణవాసినియైన మీనాడీశ\_క్తివి గూర్భియు నిట్టియైతిహ్యామే గలదు. మీనాడీ పాండ్యరాజు దుహిత. ఆమె మధురానిలయుడైన నుందరేశ్వరుని వలచి పరమే శ్వరునే భర్తగాఁ ఏడయుగోరెను. సోదరుడు వల దని వారించినను నామె యందులకంగికరింపక నుందరే శ్వరునే వివాహాము చేసికొన నిశ్భయించెను. పరమే శ్వరుడా మొను పర్గాహించుటకంగికరించెను. పాండ్య భూవిభుడు సోదరీ వివాహమునకు ప్రభూత ప్రయత్న ములు గావించెను. వరుడై వచ్చిన పరమేశ్వరునిపెంటు బరివారమేమియులేదు. ఒక్క చిన్న కుణ్ణవాడు మాత్రమే యుండెను. ఆతడు తన యనుచరుడైన కుంభోదరుడు. మధురాధిపతి కానొనర్చిన యత్నములన్నియు నేమిచేయు మందువని నుండరేశ్వరునడిగెను. ఈ పదార్థము లన్నియు సీ కుణ్ణవానికి బెట్టుమనెను. కుంభోదరు డా పదార్థము లన్నియు దినివైచి, జలము కావలెననెను. మధురలోని జలాశయము లన్నిటిలో నుండెడి జలమును గౌనివచ్చి యిచ్చినను ఆతనికి నరిపడలేదు. అప్పడు పరమేశ్వ రుడు తన శీరమునందలి జడయొకటి నడలించి, చేయి పట్టుమని భాగీరథ్ ప్రవాహము నాతని దోయిటు బ్రవ హింపు జేనెను. ఆ ప్రవాహమే పైడగైనది.

ఈ విధముగ మధురానిలయయైన మీనాడీ పాండ్య రాజ దుహిత యయ్యును నుందరేశ్వర పరిగృహితయై జగజ్జననీ స్వరూపిణియై పరదేవతయై ఖక్త జనారాధ్య యైనది. తత్సాదృశ్యమున మాణిక్యాంబిక కారణపేశ్యా న్వరూపిణియైనను జగజ్జననీ స్వరూపిణియై ఖీమనాథ పరిగృహితయై నకల లోకారాధ్య శక్తి స్వరూపిణియై పెలసెననుటలో మపపత్తి సామ్యము సరిపడుచున్నది.

ఓమ్శమ్



ఖిమేళ్వర లింగము క్రిందిఖాగము

న మొడ్స్యాకాంజై నచ విభవవాంఛాస్తి శివ మే న విజ్ఞానా పేడై శశిముఖి : దుఖేబ్భాపి నపునః ఆతస్త్వాం నంయాచే జనని : జననీయ్యాంకు మమ పై మృడావీ రుడ్రాణి శివ శివ భవానీతి జివరం

జగదంఐ విచ్చిత ముత్ర కిం వరిపూర్ణా కరుణా స్త్రీ చేన్మయ అవరాధ పరం పరావృతం నామి మాతా సముపేశ్తే నుతం

### త్రీ కృష్ణుడు - రాసతీల

న్యాయ వేదాంతశిరోమణి [బహ్మర్రశ్రీ మల్లావఝుల వెంకట సుబ్బరామశా(స్త్రి

్శ్రీకృష్ణుడు నందబృందావనమున, శారద చంది కాథవశితములయిన శుక్లపక రాత్రులందు కామవర్థక మగు పేణుగానముచే గోపాంగనల నాకర్షించెను. అతి నంభమముతో తమతమ పనులను విడచి తన్నా. శ్రయించి వచ్చిన గోపికల చిత్త ములను, డృష్టా దృష్టభయమును జూపి వరీడించెను.

తుదకు నా గోపికల దీనాలావములకు దయచేలొంగి వారితో క్రీడించెను. ఆ మహాఖాగ్యమునకు మ్రజాంగనలు మొగుల గర్వించిరి. వారి గర్వమడంచి వారల ననుంగ్ హింపదలచి త్రీకృష్ణడంతర్థానమును జెంది, వారికి గనిపించకుండ వర్ కముగ నుండియే, తనయందు నిరంతరాను నంథానముతోనున్న గోపికల చిత్తమును పరి శీలించెను. వారియార్తా లావముల నాలించెను. మరల వారియొదుట నావిర్భవించి, వారితో రాస్మకీడ, జలక్రీడ, వన్మకీడలు సలిపెను.

రాన (కీడయన పలుపురు నాట్యక\_త్తియలతో గూడి నృత్త్యముజేయుట - (శ్రీకృష్ణుడు తానొక్క డయనను మండలా కారముగ గుమికూడియున్న గోపికలలో, ఇద్దరిద్దరిమధ్య తానొక్క డుండునటుల పెలసి, తాను మధ్యనుండి నాట్యమాడుచు, లోకములోని కామిసీకాము కుల కనుభవములోనున్న, వివిధ శృంగార చేష్టలతో, భవజాంగనల రమింపజేసెను.

రతి విహారముచే అలసిన గోపికల ముఖములను తనచేతితో తుడిచి, రత్యాయానమును బోగొట్టుటకు, వారితో జలముసొచ్చి, జలక్రీడలాడెను. పిదప వనమందలి స్థల, జల, పుష్పముల సువానన గ్రోలుచు, వనక్రీడ సలిపెను. జ్రీకృష్ణు డివ్విధమున మత్తగజము ఆడయేను గులతో విహారించినట్లు స్వేచ్ఛా విహారమును గావించెను. చూడు డిచ్చటి కథానందర్భమును జీవుద్భాగవతమున, నంటు దం ఆ॥ దంకి క్లో. దంకిందికు.

కాచి్దాన పర్శాంతా పార్శ్వస్థన్య గదాభృతః జ్రాహాబాహునాస్కంధం శ్లధద్వలయమల్లి కాగం "త్ర్మై కాసంగతం బాహుంకృష్ణ స్యోత్పలసౌరభం! చందనాలిప్తమాఘా్రియహృష్టరోమాచుచుంబహుగంకి

"కస్యాశ్చిన్నాట్య విశ్విస్తుకుండల త్విషమండితం! గండం గండేనంద ధతీ ఆదా**త్తా**ంబుల చర్వితం။ ౧౪

"నృత్యతీగాయతీ కాచిత్ కూజ న్నూపురమేఖలా! పార్శ్వస్థాచ్యుత హస్తాబ్దంశాంతా! థాత్\_స్తనయోర్డు ఏవంగింగి

"గో ప్యోలఖ్యా 2 చ్యుతం కాంతం శ్రీయపకాంతవల్లకం! గృహీతకంఠ్యణతద్దో ర్భ్యాంగాయంత్యస్త్రం విజ్మహీ రేఖంట

ఆరానమండలమున నౌకా నౌక **గో**పికతనచెంత నున్న జ్రీకృష్ణుని భుజమును పట్టుకొనెనట.

మరొకతె నీలోత్పలమువలె పరిమళించెడి శ్రీకృష్ణాని చేయి ముద్దుపెట్టుకొనెనట.

పేరొకతొతన గండస్థలమును కృష్ణుని గండస్థలమున జేర్చి, ఆతని నోటిలోనితాంబూల చర్వణమును గ్రహించె నట. ఇంకొకతొ ఆడుచుపాడుచు చెంతనున్న (శ్రీకృష్ణుని చేయి తన వడమున నుంచుకొనెనట. ఇట్లే యితర గోపికలందరు ఆడుచుపాడుచు.(శ్రీకృష్ణుని మొడకొగెలించు కొని. నానా విలాసాలచే విహరించెనట.

గోపికలు శ్రీకృష్ణనితో నెట్లు విహరించిరో. అాట్లే శ్రీకృష్ణడుగూడ. గోపికలతో, కౌగిలించుకొనుచు. చేతులు కలుపుచును, [పేమతో జూచుచును, గంఖీరముగ నవ్వుచును, పిల్లవాడు తన భ్రతిబింబముతో నాడుకొని నట్లు విహరించెను. చూడుడు,

ဖြံ့။ ဆူ။ ဆုံ့၊ ဆုံ့၊ ဆုံ့၊ ဆုံ့

ళ్లో వవం వరిష్యంగ, కరాభిమర్శ, స్మ్మీడోత హోద్దామ విలాసహోసై ు రేమేరమేళో త్రజ నుందరి భిర్య ధార్థకన్స్ట ప్రతివింబ విశ్రము ౧౭ు

అని జ్రీకృష్ణుని రాస్టకీడను చూచి ఖేచరట్రీలు కామో డ్రికైలై ముద్దు లయిరట. నక్కత గణముతో గూడ చందుడు ఆశ్చర్య రనమున మునిగౌనట. పేయేల. ఆ పెన్నెల రాత్రులందు అనురాగవతు లయిన గోపికా గణముతో జ్రీకృష్ణడు ఏకాంతక్రీడ నల్పెనని పర్ణింవ బడినది.

ৰ্লু"॥ ఏ వంశశాంకాంశు విరాజితానిశాః

ా ససత్య కామోనురతాబలా గణః। సిమేవ ఆత్మన్యవరుద్ధ సౌరతస్సర్వా శృరతాగ్రవ్య కథారసా(శయాః॥

"చంద్ర కిరణములతో ప్రకాశించెడి యా రాత్రులందు, నత్యనంకల్పుడగు త్రీకృష్ణ పరమాత్మ, అనురాగవతు లయిన గోపికా గణముతో గూడికొని, ప్రాకృతుల వలె గాక, ఇంద్రియ నిరోధము గలవాడై, శరత్కాలము నందు జరిగొడిదియు, కావ్యములందు ప్రతిపాదింపబడు శృంగారాది రసములను సేవించెను".

ఈ రాగ్రీడా ఘట్టము మహో ఖాగవతమున ఆశ్చర్య రసమున కాలవాలమనియు, విమర్శకుల విమశ్ఞల కాట ఫోట్టనియు, ననుటలో అతిశయో క్రిలేదు. ఈ ఘట్టమును ఫోలువురు పలువిధముల విమశిఞాంచి భగవంతున కిది తగదనెడు వారును, దీని కంతరార్థము పేరనెడి వారును లోకములో గలరు.

కాన నిందలి యోచిత్యము నౌకింత విచారించుట యవనరము. దీనినౌక విధముగ పిద్ధాంతమునకు దేవలయునన్నచో నీ కింది విషయములను విచారించ వలయును.

1. కృష్ణుడు జితకాముడా? కామజితుడా? (ఆనగా కృష్ణుడు మన్మధునకు లొంగేనా? మన్మధుడు పృష్ణునకు లొంగైనా?)

- 2. గోపికలు రతికామినులా ? మోడ్ కామినులా ?
- 3. ఈ ప్రకరణము కృష్ణునియొక్క పరార్థ్రవప్పత్తిని చూపునా ? స్వార్డ్ ప్రపృత్తిని జూపునా ?
- 4. భగవద్విషయమ**గు** రతి (్పేమ) పురుషార్థము లలో జేరునా ? చేరదా ?
- 5. చేరునన్నచో, అది శాష్ట్ర సిద్ధమా ? యుక్తి సిద్దమా ?
- 6. అంతశ్మతువులలో జేరిన కామము మోడము నెట్లు యిచ్చును ?
- 7. కృష్ణునకు గోపికలయందున్నరతి, వా\_స్తవికమా? మాయికమా ?
- 8. ఈ రాస్టకీడా కథాఘట్టమునకు పరమ తాత్పర్య మేమి ?

సమాధానము

కృష్ణుడు జితకాముడుగాని, కామజితుడు గాడు. (శ్రీకృష్ణని పేణుగానర్వని వినినతోడనే, గోపికలు అత్యు తాస్త్రమ్మతో, పితుకుచున్న పాలను, కాచుచున్నగంజిని, వడ్డించెడి వంటకమును, పాలుతాగెడి శిశువులను, తిను చున్న యన్నమును, ఒంటికి పెట్టుకొను నలుగును, కంటికి పూసికొను కాటుకను, ధరించెడి వస్త్రాశిధరణములను, గమనించక, ఇంటిలోని పతిపుతాదులు అడ్డగించినను ఆగక (శ్రీకృష్ణునొద్దకువచ్చిరి. కృష్ణపరమాత్మ వారలను, గౌల్లవల్లెయందలి జేమమును, తామిచ్చటికి వచ్చుటకు కారణమును అడిగెను కాని మరేవిధముయిన వికారమును వారియొడల జూపలేదు. మరియు నాగోపికలను "రాత్రి కాలమున మీరిట్లు రాదగదనియు, నాయొద్దనుండ తగ దనియు, లోక శాష్ట్ర మర్యాదలనుల్లంఘించుట పాడి గాదనియును,జెప్పి, మరల్పయత్నించెను. కానిదొరకినదే చాలని రమింప దలచ లేదు.

లోకములో నెవ్వడేని విటుడు సంకేత స్థలము నేర్పరచు కొని కామివియగు డ్రీని, సంకేతధ్వనితో నాకర్షించి, ఆమెవెంటనే నిండుకోరికతో వచ్చినపుడా విటుడు తన కోరెండ్రాను దీర్చుకొనును గాని, మరలిఖామ్మని నీతులు చెప్పడు. ్ర్మీకృష్ణుడు నిజముగ కామార్తుడేయైనచో నిట్ల ధర్మోపదేశమును జేయడు.

గాక కృష్ణునిచే. నివారింప బడిన గోపీకలు తమకు కృష్ణునియండు గల అఖండ(పేమ ఖావమును చాల దూరముచెప్పుకొని, కడుదైన్యముతో బ్రతిమాలుకొనిరి. కామార్తుడగు విటుడెవ్వడును ఒంటరిగా చిక్కిన స్త్రీని బ్రతిమాలుకొను నంతవరకు మననును నొప్పించడు.

గోపికలట్లు బ్రతిమాలుకొన్నను, వారుతనకు పరవశు లయిరని గ్రహించి, తాను ఆత్మా రాముడయినందున, తనకు వారియందు గోరిక లేకున్నను, వారిని దయదలచి, యోగమాయచే వారితో రమించెను - కాని నిజము గ రమించలేదు.

చూడుడు. ఖాగి స్కంగి ౧ం-౧౯-౪౨.

ళ్లో ఇతివిక్ల బితం తాసాంశృత్వా యో గేశ్వరే శ్వరః। ప్రహాస్యనదయం గోపీరాత్మారామో వ్యరీరమత్ ॥೪೨

యోగేశ్వరుడయిన (శ్రీకృష్ణుడు, గోపికల దీనాలావ ములవిని, నవ్వి, దయతో, తాను ఆత్మారాముడయునను వారితో రమించెను. అని దీనియర్ధము.

ఇచట అపి శబ్దము ఆత్మారాముడయిన (శ్రీకృష్ణునకు గోపికొడ్డీలతో రమించుటతగదనువిరోధమునునూచించు చున్నది. "యోగేశ్వ రే శ్వరం" అనుపదము కృష్ణుడు యోగమాయచే (కీడించెనుగాని నిజముగ (కీడించలేదని చెప్పుచు ఆవిరోధమును తొలగించుచున్నది. దీనిని ఏట్టి (శ్రీకృష్ణుడు నిజమయిన కామార్తుడు గాడని సృష్టమగు చున్నది.

మరియు త్రికృష్ణుడు యోగమాయచే గోపికలయందు జూపిన హావభావాది విలాన చేక్షలకు గోపికలు మన్మథ వికారమునొంది.అనాన క్రచిత్తుడగు త్రికృష్ణభగవానుడు, తమయం దానక్తి చూపెనని తలంచి, తాము అందక తైల మని మదించి, తమ సౌభాగ్యమునకు మిగుల గర్వించిరి. మీ జాతిలో తాము గొక్పవారమని తలంచిరి. ఇది గాహించి త్రికృష్ణుడు. వారి మదగర్వములను రూపు మాపి వారల నమ్మగహింవ దలచి అంతర్థానముజెందెను. చూ. ఖాగ స్కంగ దం-ఎక్-ఆ౭,ఆ౮ క్లోగలను. కో మవం భగవతః కష్టాల్లబ్దమానా మహాత్మనః స్వాత్మానం మేనిరే ట్ర్మీణాం మానిన్యోం భ్యధికం భువి గుండి.

"తాసాంత త్సౌళగమదం వీత్యమానంచే కేశవః [పళమాయ ప్రసాదాయ త త్రైవాంతర ధీయత ఖఆరా။

కామార్తు డెవ్వడును, పురుషుని నురాగమునుయు పురస్కరించుకొని గర్వించినంత మాత్రమున ఆ స్త్రీని విడచి పోడు. అట్లు విడచి పోయినందున వాడా స్త్రీని యనుగ్రహించినవాడు గాజాలడు. గర్వించిన స్త్రీచే అవమానితు డయ్యును దాని కోర్కెను మరింత యొక్కువగా దీర్చినవాడే దానిననుగ్రహించిన వాడగును. కాక పారిపోయినందున కామార్తుడు మాత్రము పొందు ఫలమేమి ? గర్వించిన స్త్రీ, పురుషునకు తగినంత అవ మానముగాని, అపకారముగాని చేసినచో విడచి పోపుట యూ క్రము - గోపికలు తాముగర్వించిరికాని, కృష్ణున కే విధమగు నవమానమును అపకారమును జేయంతేదు. కనుక కృష్ణుడు గోపికల గర్వాహంకారముల నణచుట ఆనుగ్రహ మనుకొనెను గాని, వారితో రతినలుపుటి ఆనుగ్రహమని తలచలేదు.

ఇట్లే మరియొక గోపికను రహస్యముగ గౌనిపోయి, యోగమాయచే కొన్ని హావభావముల వలన ఆమెమ తృ ప్రివరచి, తుదకామెకూడ గర్వించగనే, అంతర్ధానము శెందెను.

కృష్ణతు నిజముగ కామార్తుడగుచో చేజిక్కిన కామినులనిట్లు విడనాడడు. ఇది కామార్తులకు లక్షణము గాడు.

తుదకు గోపికలందరు ఆమెతోగలసి, కృష్ణునిగూర్చి గానము జేయుచు కృష్ణదర్శన లాలనలయి. దుంఖించగా త్రీకృష్ణడు వారియొదుట ఆవిర్భవించెను.

చూడుడు.

ళ్లో။ తాసామావిర భూఛ్ఛౌరి స్స్మర్ణయమాన ముఖాంబుజః।

> పీతాంబర ధర [సగ్వీ సాజాన్మనృధ మనృధః॥ ೧೦ - ೨೨ - ೨ -

ఇచట, కృష్ణునకు మన్మధ మన్మధుడను విశేషణము వాడబడినది. మన్మధుడనగా మనస్సును కలవరపరచు వాడు. కృష్ణుడు మన్మధునిగూడ మధించువాడని యర్థ మగుచున్నది. మన్మధుని మధించెడి (శ్రీకృష్ణుడు మన్మధుని జయించిన స్వతం త్రుడగునుగాని, మన్మధునకు లొంగిన వాడు కాడు.

ఇట్లావిర్భవించి గోపికా గణముతో గూడి వివిధ శృంగార చేష్టలతో విహరించి, తుదకు జితేంద్రియుడై శృంగారమనుభవించెనట.చూడుడు.స్కం ౧ం౹౹౩౾\_౨ౢౢౢౢౢౢౢౢౢౢౢం శ్లో ఇసిమేవ ఆత్మన్యవరుద్ధ సౌరతస్సర్వా శృరతాక్రమ్య రసాశ్రయా నిశాః

(ఇం[దియ నిరోధముతో ఆరా[తులందు, . శృంగారాది రసముననుభవించెను.)

కామార్తులకు ప్రాకృతముగా ఇంట్రియ దౌర్బల్యమే కామ్యానంద హేతువు. కాన కృష్ణుడు కామార్తుడనుట కవకాశములేదు. కనుక కృష్ణుడు జితకాముడు గాని, కామజితుడు గాడు.

గోపికలు మొండకామినులు కాని, రతి (సురత) కామినులు గారు. రతిసుఖమును గోరు జారిణిస్త్రీలకు, లజ్ఞ కూడ రత్యంగమగు నౌక ఖావము. గోపికల కట్టి ఖావము ప్రవృత్తిలో ఏ మాత్రము కనిపించడు. భర్తలు, వలదని నివారించినను వినక కృష్ణునియొంద్దకు వచ్చిరి. తమభర్తలు చూచుచుండగా భర్తృసాన్ని ధ్యమును వదిలి, కృష్ణుని చెంత నిలచుండిరి. చూ॥ ప్రఖాణ ౧ం-ఇక.

మన్యమానాస్స్వ పార్శ్వస్థాకా స్వాకాస్వాకాదారాకా మ్మామాన్ను

(గోపకులు తమ తమ ఖార్యలు కృష్ణుని బ్రక్కు నుండు టను జూచియు, కృష్ణమాయా మోహితుఅయి కృష్ణని మీద అనూయజూపలేదు.) ఒకమేళ ఈ శ్లోకము గోపకులు కృష్ణుని గూర్చి యనూయపడ కుండుటకు(కోపించకుండు టకు) యోగమాయ కారణమని చెప్పుటకే ఆధారమని యనుకొన్నను, భర్తలయొదుట గోపికలు కృష్ణునిచెంత నిలచున్నారని యీ శ్లోకము పలన తెలియును.తమభర్తలు తమనిగూర్చి యేమైనా అనుకొందురేమో యనుఖావము గోపికలకు కలగలేదనియు నృష్ణమగును. దీనివలన వీరు (గోపికలు) (శ్రీకృష్ణాయత్త చిత్తులయి, లజ్ఞాభయములను గోలుపోయిరనుట కభ్యంతరము లేదు. లోకములో ఎట్టి బౌధ జారిణులయినను ఇట్లు వ్యవహరించరు.

మరియు గోపికలు (శ్రీకృష్ణుని, తమ వేతి పుత్రాదుల యందలి ఆత్మరూపునిగాను, నర్వ సాడ్గాను, నర్వవ్యావ కునిగాను (గహించిరి గాని, పరిచ్ఛిన్నుడుయిన మానవ వ్యక్తిగ (గహించలేదు.

౧ శా౧్లీ యత్పత్య పత్య సుహృదామనువృత్తి రంగయ్ర్రీ ాణాం స్వధర్మ ఇతి ధర్మవిదాత్వయో క్రం! అ స్ట్వేత దేవ ముపదేత్వయీ శేవా౯ తను భృతాంకిల బంధురాతాబ్ది ఖా∥ను,ం॥

೧೦-೨೯= ೩೨.

్రా కుర్వంతి హీత్వయిరతిం కుళలాః స్వఆత్మన్నిత్యం బియైః పతిసుతా దిఖిరా\_ర్తి దైఃకిం। తన్నః[పసీద పరమేశ్వర మాస్కఛింద్యాః ఆశాం ధృతాం త్వయిచిరాదరవిందనే[తః

೧೦-೨೯-33.

ద. కృష్ణా: పతిపుతమ్మాతాదులను తృప్తి పరచుట స్త్రీలకు ధర్మమని మర్మపే క్తలయన మీరుచెప్పినమాట నిజమే. మీరుచెప్పిన ధర్మము జగత్సాకియగు మీరుందే ప\_రించుగాక. మీరు ప్రాణులందరకు ఆత్మరూపులు కదా? మిమ్ములను తృప్తిపరచిన కదా అందరు తృప్తిపడునది. మిమ్ము (పేమింప యత్నించెడి మాయొడల అధర్మ మేమి? మీరు చెప్పిన ధర్మమే కదా? మేమాచరించినది.

ు. వివేకవంతులయిన విపుణులు మిమ్ములనే ్పేమించు చున్నారు. దుఃఖము నిచ్చెడి పతి సుతాదులతో నేమి ఫలమని నిర్వేదము చెందుచున్నారు. కావున పరమేశ్వరా: మమ్మను గ్రహింపుము. చిరకాలమునుంచి మీ మీవపెట్టుకున్న మా ఆశను త్రుంచివేయకుము. అని వరునగ పై రెండు శ్లోకములకును భావము.

దీనిని బట్టియు, ఇందు కృష్ణుని పరేమేశ్వరా: అని సంబోధించుటనుబట్టియు, గోపికలు కృష్ణుని జార బుద్ధితో ఆశ్రయించ లేదనియు తరించు తలంపుతోనే ఆశ్రయించిరనియు సృష్టమగును.

ಅಯತೆ

ళ్లో ॥ తమేవ పరమాత్మానం జారబుద్ధ్యావి నంగతాః జహుర్గుణమయం దేహం సద్యః మ్రమ్ బంధనాః॥

(పరమాత్మయే యయిన ఆ (శ్రీకృష్ణుని గోపికలు జారు డను బుద్ధితో కలసిన వారయినను, పెంటనే పుణ్య పాప రూప బంధములు నశించి (పకృతి సంబంధమయిన దేహా మును వదలిరి.) అను శ్లోకము, గోపికలకు (శ్రీ కృష్ణుని యందు జారబుద్ధియే కలదని చెప్పచున్నది కదా? ఆని శంకించుట కవకాశమిచ్చుచున్న ది. కాని, సర్వాంతర్యామి యగు పరమాత్మను ఏఖావముతో జూచినను, నిరంత రాను సంధానముతో నున్నచో (పకృతి మోజ్ము కలుగు నని యా ళ్లోకము చెప్పను. గాని, గోపికలకు కృష్ణుని యందు కేవలము జారబుద్ధియే కలదని చెప్పదు. ''జార బుద్ద్యాపి నంగతాం" అను పదమునందలి అపిశబ్ద స్వార న్యము పై యర్ధమునే నృష్టపరచును. కాక సర్వాత్మ రూపుడని యొంచిన (శ్రీ) కృష్ణుని కేవల జారుడని తలచుట అనంభవము. దీని పైన పరీఊ్ర్తు చేసిన ప్రశ్నయు, శుకుని ` సమాధానమున్ను, భగపంతునియందు అత్యంతాస\_్త్రి ముక్తికి ప్రధాన కారణము కాని, కామ క్రోధాది ఖావములు ప్రధానములు గావని నృష్టపరచు చున్నవి. కనుక పై శ్లోకము గోపికలకు కృష్ణునియందు జారబుద్ధియే కల దనుటకు రాలేదు.

క్రోధ ఖావముతో నిరంతరాను నంధానము నొంది ముక్తి పొందిన శిశు పాలాడులు యిందు కుదాహరణము. మరియు గోపికలు తమని పరిగ్రహింపు మని త్రీ కృష్ణనితో జెప్పకొనుటలో, తమను నర్వ పంగ పరి త్యాగము జేసిన ముముఈపులతో టోల్చుకొని, సర్వ విష యములను వదలుకొనిన భక్తులమని చెప్పుకొనిరి కాని జారిణులని చెప్పుకొనలేదు.

క్లో మైవంవిఒభోర్హతి భవాస్ గదితుం నృశంసం సంత్యజ్య సర్వ విషయాస్ తవపాద మూలం భా భజన్వ దురవ్రగహ మాత్యజాస్మాస్ దేవోయధాది పురుషో భజతో ముముతూస్॥

೧೦, ೨೯, ತ೧.

కాని యీసైని "సించాంగనస్త్వద ధరామృత పూర కేణ" అను గ్లోకమున కొంత భావమును పెల్ల డించిరి. అయినను "జారబుద్ధ్యాపిసంగతాః, జహాంద్రణ మయం దేహం నద్యః ప్రక్షిణ బంధనాః" (జారబుద్ధితో జూచినను వెంటనె సంసార బంధములను వదరి ప్రాకృత -దేహామును వదలిరి) అని చెప్పటచే, వారుచెప్పిన ఆ మాటలు భగవంతునియందున్న అఖండ ్రపేమతో జెప్పినపని యనవలయును. ఒకపేశ జారబుద్దియని యిబ్బందిలేదు. "నహివస్తుశ క్రిణజ్ఞాన **గ్రహించినను** మేషితే" (వస్తువుయొక్క సామర్థ్యము జ్ఞానమును ಗ್ ರದು) ಪ್ಲಾಮುನು ವೆದು ಬುದ್ಧಿತ್ ತಿನ್ನು ನು ತಿಯ್ಯಗನೆ యుండును. దీపమును మణి ఆని యనుకొని ముట్టినను చురుక్కు మనును. భగవంతునియం దత్యంతాస్క్రి యున్నచో ఖావమేదైనను భరవాలేదు. కాన నిరావరణ చౌతన్య రూపుడయిన కృష్ణుని నిరంతరాను సంధానము చేసిన గోపికలు కేవల జారిణులనుట తగదు.

మరియు నీగోపికలు త్రేకాయుగమందు దండకారణ్య ముననున్న మునులు. జ్రీరామచందుడు మునిపేషముతో దండకారణ్యమునకు వచ్చినపుడు తాము సమాధిలో ధ్యానించెడి చరమాత్మత క్ర్వము యీరాముని కౌగలించు కొని ఆనందమనుభవించ దలిచిరి. జ్రీరాముడు తాపన పేషముతోనున్న నీనమయమున ఇయ్యదితగదని వారల నివారించి, మీకివాంఛయున్నచో మీరు కృష్ణావతారమున బుట్టి తీర్చుకొనుడని చెప్పెను. వారప్పటినుంచియు అదే భావముతోనుండి, దేహమును త్యజించి, ద్వాపరమున గోపికలైబుట్టిరి. కాన ఆతాపసులు అపుడేవిధమగు ప్రేమ ఖావముతో జ్రీరామునియొడల భ్రవ\_రైంచిరో, ఇప్రతీ గోపికలుగూడ కృష్ణునియందు అదే స్పేమఖావముతో నుండిరి. కాని ఆడజన్మయొత్తినందున అచ్చటచ్చట ఆడ పలుకులుపలుకుట, ఆడభావములజూపుట తటస్టించినది. అఖండ[పేమఖావము మాత్రము మారలేదు.

ఈ భావమును నెరవేర్చుకొనుటకే గోపాంగనలు యమునానదియొడ్డున కాత్యాయనపూజచేసిరి. దానిని సఫల పరచుటకే శ్రీకృష్ణుకిట్లు ప్రతిజ్ఞచేసెను. చూగు నంగు ೧೦-೨೨-३०, ३೧, ३೨.

ດ నంకల్పో విదితస్సాధ్య్యః భవతనాం మదర్చనే! మయానుమోదితస్సాసా సత్యోభవితు మర్హతి॥ కం

౨ నమయ్యా పేశితధియాం కామః కామాయకల్ప తే భర్జితాః క్వధితా ధానాః [పాయోబీజాయ నేష్య తే॥ ३౧

ခ యాతాబలా ప్రజంసిద్ధా మయేమారం స్యధ ఈ పాణ య ముద్ది శ్య ్రవతమిదం చేరురా ర్యార్చనం సతీణ ৪೨

గం. "ఓ గోపికలారా: మీరు నన్ను పూజించుటలో గల సంకల్పము నాకుతెలునును. నేను దాని నంగీక రించితిని. మీసంకల్పము నెరపేరును.

ఎ. నాయందు లగ్నమయిన చిత్తముగల వారల కామము. కామభోగము కొరకు (విషయ సుఖము కొరకు) గాడు. పేగించిన గింజలు గాని, ఉడుక బెట్టిన గింజలు గాని మొలకరించవు.

కి. కనుక గోపికలారా: మీరు గౌల్లపల్లైకు బౌండు, మీ కోరిక సిద్ధించనది. ఈముందు(రాబోవు)రాత్రులందు నాతో రమించ గలరు. ఇందుకే మీరు కాత్యాయసీ పూజ జేసిరి".

కాన అప్పటి మునులు గావింపదలచిన ఆరింగన ములే యా ఆరింగనములు. వారపు డనుభవించ దలచిన అఖండ [పేమరసమే యీ ఆరింగనముల వలన గోపిక లనుభవించిరి.

్ కమక ఇచట రావక్రిడయన, గోపికలు, తమకు కృష్ణాని యుండు గల్ప్రేమ రవమును ఆనుభవించుటకు. జరపిన క్రీడ. రససంబంధ మయిన క్రీడ రానక్రీడ. రనమనగా ఆనందరనము.

ఈ నడుమ జరపెన హావధావాది శృంగార చేష్ట లన్నియు వారి హృదయమందలి (పేమను తీర్చుకాను టకు నిమిత్త మాత్రమయిన చేష్టలు. పీటియందే గోపిక లకు వరమలాతృర్యముకాదు.

కాన గోపికలు మొక్కామినులు గాని, రతి (సురత) కామినులు గారు.

(శ్రీకృష్ణుడు కేవల స్వార్ధపరుడయి గోపికలతో నిట్లు వ్యవహరించలేదు. గోపికలను అను<sub>ట్</sub>గహించి కడ దేర్చ వలయునను భావముతోనే వ్యవహరించెను. పూతనా సంహారము మొదలు. గోపికలకు ట్రహ్మ లోకమును జూపుట వరకునున్న స్టకరణము, దుష్ట శిశ్వము, శిష్టరశ్వము రూపమయిన అవతార కృత్య మును జూపును గాని, కేవలము మానుషమయిన స్వార్థ పరతను పెల్లడించుటలేదు. ఇకముందున్న గంధర్వ శావ విమొండణము. శ౦ఖచూడ, వృషభాసురాది వధలు పరానుుగ్రహమునే పెల్లడించు చున్నవి. ఈ మధ్య నున్న రాస్త్రీడా ఘట్టము మాత్రము, అవతార కృత్యము గాదనియు, కేవల స్వార్త్రవృత్తి యనియు గల్పించుట ప్రకరణ విరుద్ధము. కనుక నిది గోపికలను, దయతో నను(గహించి ము\_క్తినొసంగ దలచిన ఘట్లము కాని, ప్రాకృత భావమును తీర్చుకొనుట కేర్పడినదికాడు. చూడుడు.

"నిర్దుష్టముగ (దోషరహితముగ) నన్ను సేవించిన మీకు నేను చిరకాలమున కయినను (పత్యపకారమును జేయజాలను. మీరు మీగృహమునందలి యాశాపాశము లను (తెంచి పేసికొని నన్ను సేవించిన సేవయే మీకు (పత్యపకారము జేయుగాశ", అని గోపికలతో కృష్ణుడు చెప్పెను. ఇచట మీరుచేసిన మంచియే మీకు (శేయాస్సును జేకూర్చుగాక, అని చెప్పటచే, గోపికలు (శ్రీకృష్ణనకు జేసినసేప. కడదేరుటకు సాధనమయిన పరమేశ్వర సేవ యని యర్ధమగును. ఆధోగలి పాలగుటకు దారి చూపెకి వ్యభిచారము కానేకదు. కావున పరార్థమయిన నీ ప్రకరణమున (శ్రీకృష్ణకు స్వార్థపరత్వముతో పృభిచ రించెనని కల్పించుట ప్రకరణవిరుద్ధము, ఆనమంజనము నగును.

భగావంతుని యందరి ప్రేమ కూడపురుషార్థము. ''భజనం భక్తికి'' అను ప్పుత్పత్తిచే భక్తి శబ్దము భగవ(త్పేమను జెప్పును. ''భజ్యత్ అనయా'' అను పృశ్పత్తిచే భక్తి శబ్దము (శవణాది సాధనములను జెప్పను. ఈయది శాస్త్ర సిద్ధము.

ధర్మార్ధ కామ. మోజ్ (పేమలు, అని అయిదు పురుషాధ్యములు. ఇందు ధర్మార్ధములు రెండు ను, న్వరూవము నందును, ఫలము నందును ప్రాకృతములు. కామ, మోజ్ములు స్వరూపమునందు ఆప్రాకృతము లయనను, ప్రాకృత సాధనములయందే ఆధారపడి యున్నవి. (పేమ యను అయుదవ పురుషార్థము, న్వరూపమున ఆప్రాకృతమయి, అప్రాకృత భగవ తృత్వము మీద ఆధార పడినందున ఆనాలుగు పురుషార్ధ ములకం కొ విలజేణము.

నిత్య కర్మానుష్టానమువలన విశుద్ధమయిన అంతః కరణమునందు పైరాగ్యము కలిగి, చిత్తము ద్రవించినచో, జ్ఞానము అలవడి మొక్కము కలుగును.

నిత్య కర్మానుష్ఠానమున విశుద్ధమగు అంతః కరణ మండు, భగపత్క—థలను వినవలయుననియు, భగవంతుని పూజించవలయుననియు, అనురాగము కలిగి, చి\_త్తము డ్రవించుచో, భగవంతునియందు (పేమ పుట్టును. ఇట్టి భగపద్విషయమైన (పేమ కూడ పురుషులచే కోరబడు చున్నందున పురుషార్ధమగును. ఇట్టి పురుషార్ధమునే గోపిక లఖిలషించిరి. దీనికొరకే వారు పథి పుతాదులను వదలి కూడ పాటుపడిరి. శ్రీకృష్ణుడు వారల ననుగ్రహించి యా పురుషార్థమునే వారలకు భసాందించెను.

### ఇందు గీతా శాడ్త్రము (పమాణము

భగవద్విషయమైన (పేమ పురుషార్ధమనియు, దానిని సాధించెడివారు శుద్ధ (పేమ భక్తులనియు జ్రీకృష్ణుడు గీతా శాష్త్రమున నిరూపించెను.

గీత, 7వ అధ్యాయమున, శ్లో 11 చతుర్వినా భజంతే మాంజనాస్సుకృత్వినోర్జును ఆర్తో జిజ్ఞా సురధ్ధాధికా జ్ఞానీచ భరతషకా భ11 అను శ్లోకమునందు భగవంతుని సేవించెడివారు నాలుగు రకములవారని పేరొండ్డాన బడినది. 1. ఆర్తుడు. 2. జిజ్ఞాసువు. 3. అర్ధార్థి. 4. జ్ఞాని. ఇందు—

- 1. ఆధివ్యాధులచే ఖాధింపబడువాడు. పీడు ఆ బాధలను తొలగించమని భగవంతుని సేవించును.
- 2. జిజ్ఞాసువన, జ్ఞానమును గోరువాడు.
- 3. అర్ధార్థియన,ఐహికా ముష్మికఫలమును గోరువాడు. ఈ మువ్వురు యేదియో యొక కోరిక గలవారే కావున, సకాములు.
- జ్ఞాని యన, భగవత్స్వరూప జ్ఞానము గలవాడు. పీనియందే కోరికయు జెప్పలేదు. కాన పీడు, నిష్కాముడు.

ఇప్పటికి, నలుగురిలో ముగ్గురు సకాములనియు, ఒక్కడు నిష్కాముడనియు తేలినది.

ఇంక ఆ పైనున్న "చ" కారము, జ్ఞానితో నమాన మయిన మరికొందరిని చెప్పను. అనగా జ్ఞాని యొట్లు నిష్కాములను జెప్పను. వారే నిష్కాముడో అట్టి నిష్కాములను జెప్పను. వారే నిష్కామ (పేమఖక్తులు - పీరు నిష్కామ ఖక్తులనియు (పేమ ఖక్తులనియు రెండు తెగలు. ఈ రెండుతెగల వారిని, "జ్ఞానీచ" అనుచోట నున్న చకారము చెప్పను. ఇట్లు కానిచో ఆచ్చట చకారమే వ్యర్థమగును. పీలయన, ఆ జ్లోకములో మొదటి ఖాగమున, భగవంతుని సేవించు వారు నాల్లు రకములని చెప్పెను. రెండవ ఖాగమున ఆ నాల్లు రకములవారిని వరునగ జెప్పెను. ఇంక చకారము అనవనరము. కాక "ఆర్తోజి జ్ఞానురర్ధార్థీజ్ఞానీతి ఖరత ర్షల" అని యుండవలసి వచ్చును. కాన నచ్చటి

చకారము, జ్ఞానితో సమాన కడ్యగల నిష్కామ (పేమ భక్తులను జెప్పట కేరృడినదని తప్పక నంగీకరించ వలయును.

లేని మో నింతకు పూర్వము "మా మేవయే ట్రపద్యంతే మాయా మేతాం తరంతితే" అను చోట ''ట్రపద్యంతే" అను పదమున పేర్కొనిన ట్రపన్నులను (భగపచ్ఛరణా గతులను) ఇచట జెప్పనందున వారికి తావే లేకపోవును. ముందుకూడ "తేషాంజ్ఞానీ నిత్యయు క్రైం ఏకభ క్రీర్విశి ష్యతే" అని జ్ఞానితో సమానుడగు నిష్కామభక్తుని పేర్కొనినాడు. ముందు ద్వాదశాధ్యాయమునగూడ, "యో మే భ క్రన్స మేటియం?" "భ క్రిమా కాయన్స మే టియం?" అని పలు తావుల భక్తులను పేర్కొని యున్నాడు.

కాన అట్టి భక్తులను ఇచట జెప్పిన నలుగురిలోగాని, పేరుగగాని నిర్దేశించుట అవనరము. కనుకనే ఆనిష్కామ [పేమభక్తులను, ఇచ్చట చకారమున నిర్దేశించెను.

ఈ నాలుగు రకములవారు, వరుసను నిరూపింప బడుచున్నారు.

- 1. ఆర్తులు: ఇంట్రుడు వర్షించినపుడు ఖీతిల్లిన వ్రజా పాసులు-జరానంధుని కారాగారమందున్న రాబృందము. వస్త్రాపకర్షణ సమయమున బ్రౌవది, మకరి బట్టిన గజేందుడు.
- 2. జిజ్ఞాసువు : ముముజ్వు. ముచికు౦దుడు, మిధి లాధిపతియగు జనకుడు, (శుతదేవుడు, ఉద్దవుడు.
- కి. ఆర్ధార్థ్: సుగ్రీవుడు, విఖిషణుడు, ఉపమన్యవు, డ్రువుడు, ఈ ముగ్గురు నకాములు...వీరు భగవదనుగ్రహ మున క్రమముగా తరింతురు.
- 4. జ్ఞాని: నిష్కాముడు, నివృత్త సర్వకాముడు, వీడు భగవ త్త్ర్వ సాజౌక్కారమున మాయను తరించును.

"చ": ఇంక ఆ పై ని చకారము అయిదవ రకపు భారయిన ఫిష్కామ ్రేమ భక్తులను జ్ఞానులలో చేర్చి జెప్పుడున్నడి. ఈ భక్తులు రెండుతెగలు. 1. నిష్కామ భక్తులు. 2. శుద్ద ప్రేమ భక్తులు. ఆని.

- నిప్కామ భక్తులు : సనకాదులు, నారదుడు, ప్రహ్లాదుడు. పృధు చక్రవ\_ర్తి, శుకుడు.
- 2. శుద్ధ ్పేమభక్తులు : గోపికాదులు, ఆక్రూరుడు . యుధిష్ఠిరాదులును .

కాన గోపికలు శాడ్రుసిద్ధమయిన శుద్ధ ్పేమఖ్క్రితో (శ్రీకృష్ణుని యెడ వ్యవహరించిరి గాని, లోక సిద్ధమగు కామముతో వ్యవహరించలేదు. అదియచ్చట ప్రధానము గాదు. కాని మ్ర్టీజన్మ యెత్తిన కారణమున, లౌకిక కామినులవలె, శృంగారచేష్టలు, మాటలు జరిపియుండ వచ్చును. దానినే అచ్చటచ్చట భాగపతమున కామమను వదముతో వాడెను. కనుకనే (శ్రీకృష్ణుడు కాత్యాయినీ పూజచేసిన గోపాంగనలతో తనయందున్న కామము కామము గాదనియు, అయ్యది విషయ సుఖమియ్య దనియు వేగించిన గింజవలె ఆరామము దగ్గమయి మొలకరించదనియు,

"నమయ్యా వేశితధియాం కామః కామాయ కల్పశే" అను శ్లోకమున జెప్పెను.

దీనిని బట్టి కామము విషయంఖేదమును బట్టి పలఖేద మొనగునని తేలినది. ప్రాకృత విషయమునందు కోరిక యున్నచో నది ప్రాకృత సుఖమునిచ్చును. అప్రాకృత విషయమునందు కామమున్నచో, అది శాంతికి హేతు వగును. గోపికలకు నిరావరణ చైతనృమగు కృష్ణుని యందున్న (పేమ కామములో జేరదు. వారు జారిణులు గారు. పీరికి(గోపికలకు)తమ పతులయందేజ విమయన పతిబుద్ధి. కృష్ణునియందు పతిబుద్ధి నిజమయునది కాదు. అచ్చట పరమాత్మ బుద్ధియే వారలకు నిజమయునది.

్రీకృష్ణునకును అష్టపత్నులు మొదలగు ఖార్యల యందే పత్నీ ఖావము. గోపికల యందు భక్తులను ఖావమే కృష్ణునకు గలదు.

అష్ట పత్నులకు కృష్ణనియందు నిజమయిన పతి ఖావముండవచ్చును. అచ్చట "వస్తు శక్తి,"యుపయోగిం చదు. వారికి గోపీకలకున్నంత నిరంతరాను నంధానము. అత్యంతానక్తియు కృష్ణునియందు లేదు. కాన ము\_క్తి చెందక పోవచ్చును. కానగోపికలు, శాడ్ర్మ సిద్ధమయిన శుద్ద (పేమ భక్తులు.

> భగపద్విషయక మగు కామము అంతశ్శతువు గాదు. శిశు పాలాదులకున్న క్రోధమే అంతశ్శ తృవుగాక వారికి మోం కమిప్పగా గోపికలయందలి కామము శతృవను బెట్లు పౌనగును: కనుకనే లోకసాధారణదృష్టితో "కృష్ణంవిదు:పరంకాంతం నతుబ్రహ్మతయామునే" అని పరీశీత్తు అడు గుటయు, ''ఉక్తంపురస్తాదేత త్రే చైద్యస్సిద్ధిం యధాగతంకి' అని లోకసాధారణ దృష్టితో శుకుడు నమాధానము చెప్పటయు పౌనగుచున్నది.

> ఈ రాసపంచాధ్యాయి యందలి కథకు పరమ తాత్పర్యము, కామవిజయము, సంసారో ప రతియు.

కామ విజయమను నది. కామమునకు టైన క్రియాన్న పుడు దానిని నిరోధించుకున్న నే చెప్పబడును గాని కామ మునకు టైనక్తియే లేనపుడు కామ విజయమనిపించు కొనడు. క్రోధమునకు నిమి త్రమున్నపుడు కోపించనివాడే శాంతుడు. క్రోధమునకు నిమి త్రమే లేనపుడు శాంతుడన బడడు. క్రోధకారణము లేనపుడు అందరును శాంతులే. అయ్యది ''వృద్ధ నారీ పతి(వతా'' అనినట్లుండును. కనుక నిచట గోపికలు వివిధ శృంగారబేష్టలు నలిపి నను, హావ ఖావముల వెల్లడించినను, వివిధ శృంగార ఖాషణముల వ్యవహరించినను, (శ్రీ కృష్ణడు కామపక తం[తుడు కాలేదనియు, ఆతని ని[గహశ\_క్తి యేమా[తము నడలలేదనియును, '' ఆత్మన్యవరుద్ధ మౌరతః'' అను శ్లోకమున జెప్పటబే,కామొ[దేకమునకు పుష్—లసామ[గి యున్నను కృష్ణడు కామజితుడు గాకుండుటుంబట్టి, యూ కథకృష్ణని యొక్— కామవిజయమునే బాటుచున్నదని యునపలయును.

మరియు గోపికలు, నర్వనంగ పరిత్యాగము చేసిన మునులవలె పతి పుత్రక్షేత్ర విత్తాదుల వదలు కొనివచ్చితి మని ర్మీ కృష్ణునితో జెప్పుకొనుటచేతను. ఎల్లపుడు భగవంతునియందే చిత్తమునునిలపి,విహా రాహారశయ్యా సనాదులగాడ. నిరంతరము భగవంతునే స్మరించుడు, గుణమయమగు దేహమును వదలిరని, యీ పంచా ధ్యాయీకధ నిరూపించుట చేతను మానవులకు భగవదను రక్షి ప్రధానమనియు, విషయాను రక్షి ప్రధానమనియు, విషయాను రక్షి ప్రధాన ముగాదనియు సృష్ణమగును. కనుక నీ పంచాధ్యాయీ కథ విషయ నివృత్తి పరమనియు అనదగును.

కాన ఈ కథను వినినవారు (శ్రీ కృష్ణపరమాత్మయను గ్రహమున, నంసారమునండు విరక్తు ైం.కర్మ బంధముల విడనాడుకొని, ముక్తులగుడురు.

గో పథాల నుందరీ గణావృతం కలానిధిం రానమండలీ విహారకారి కామనుందరం పద్మయోని శంకరాది దేవబృంద వందితం నీలవారివాహా కాంతి గోకులేశ మాశ్రయే ఇ బృందారణ్యే తపన తనయాతీరవానీరకుంజే, గుంజన్మంజు భమర పటలీ కాక తీకేలిఖాజి, ఆఫ్రీటాం మధుర మురళీనాద నమ్మోహితానాం మధ్యే క్రీడన్నవతు సతతం నందగో పాల ఖాలః ఇ

### భక్త కవి కబ్రిరుదాను

### విద్యాన్ చింతలపాటి వీరభ్రదరావు

త్రీకృష్ణుడు ధర్మచ్యుతి కలెగినపుడెల్ల తా నవతారము ధరింతునని అర్జునునికి చెప్పినట్లు భగప్ర్లేతలో సున్నది.

అదే పద్ధతిలో కాలము యొక్క— అవనరములను బట్టి మహాత్ములు జనించెదరనుటకు మన ఖాకతీయ చరిత్రలో నెన్నియో నిదర్శనములు గానబదుచున్నవి. కబీరు అవతరించిన కాలము ధార్మిక నంజోభము, అవ్యవస్థలతో గూడినది. మహామ్మదీయుల ఆగచునం వలన దేశపుస్థితి మార్పుచెందినది. సాంఘిక జీవితము దుర్భరమైపోయినది. మ్రజల కష్టములు తీక్పగల దక్షము కరువాయెను. అమాయక ప్రజలకు భగవంతునితో మొరలిడుట తప్ప అన్యమార్గము లేకుండెను. హిందు పులు నిరాశాపూరితు లైరి.

అట్టి కాలమున కొందరు. హిందువులు మహమ్మ దీయులు గూడ పరస్పర విరుద్ధమైన యీ రెండు మతముల మధ్య సామరస్యమును సాధించపలసిన అవనరమును గు\_ర్తించిరి. పరమేశ్వరుడొక్క డే యను విశ్వానము, అతని నృష్టిలోని మానవులందరు ఒకేటే యను ఖావమునకు పెలుగునిచ్చినది. ఇట్టి నూతన ప్రతిపాదనకు ఖారతీయుల బ్రహ్మవాదము. మునల్మానుల ఏకేశ్వర వాదము ఆధారశిల్లైనవి. ఈ రెండు సిద్ధాంత ముల సమన్వయ ఫలితముగా ఆ నిర్గుణభ క్తి మార్గము అవతరించినది. శ్రీ రామానందుల పండెండుగురు శిమ్యలలో యీ మార్గము నవలంబించి అగ్నానరుడ్డాని వారిలో కబీరు ప్రముఖ స్థానము వహించుచున్నాడు.

కబీరు తరువాత గూడ అనేకమంది మహాత్ములు అవతరించుట, అనేక నూతన మతములు ఏర్పడుట జరిగినది. ఈ మహాత్ములలో నానక్, దాదూ, జగ జివనులు ముఖ్యులు. పీరి సిద్ధాంతములలో కబీరు యొక్క పలుశుబడి, ప్రభావములు గానబడుచున్నవి. పీరందరు నామము, శబ్దము, నద్దురువు మున్నగు వాటిని క్రీంచిన వారే. అవతారములను, విగ్రహారాధనను. కర్మకాండలను అవహసించినవారే. వీరందరికి (పేరణ లభించినది కమీరునుండియే.

కమీరు కవిత్వము విష్ణవాత్మకమైనది. అందు భారతీయుల ధార్మిక, సాంఘిక జీవిత విధానము పక్షపాత రహితముగా విమర్శింపబడినది. హిందూ మతములోని కర్మకాండలను విమర్శించినటులే కమీరు ఇస్లాములోని నూతన సాంష్ట్రాయిక తత్వమును గూడ విమర్శించెను.

> "అరే ఇన్ దోవున్ రాహ్ నపాయా, హిందున్ కీ హిందువాయి దేఖే, తురకన్ కీ తురుకాయి, కహైకబీర్ నునోథయి సాధో ఇన్ రాహ్ హైనిజాయి"

ఇట్టి ప్రీకతో కబ్రీరు తన సూతన బిద్దాంత (పతిపాదన చేసియుండెను. ఆ సిద్ధాంతమే తరువాత సాధుమతముగా ప్రిలుపబడినది. కబీర్ ఫంథ్ అని గూడ ప్రిలుపబడు చున్నది. కబీరు యొక్క సిద్ధాంతములను, భవతిపాచన విధానమును చక్కగా. పరిశీలించినచో కబీరు మొదట సాధుగాను, తరువాత కవిగాను గోచరించగలడు. అతడు కవితా చమతాండ్ర క్రవర్శనకు యొన్నడు కవిత వ్రాయ లేదు. ధర్మములోని వ్యాపక నియమములను సుభోద మొనర్చుటకే కావ్యమును ఉపయోగించుకొన్నాడు. అతని హృదయ నైర్మల్యమువలననే అతని కవితకు ఆపూర్వ మైన బలము చేకూరినది. ఖాషా సంప్రదాయములను గాని, ఛందోనియమములను గాని, కబీరు ఎన్నడు నరకుగొనలేదు. అతని గఖీర హృదయ సాగరమున ఉద్వేరికమైన ఖావతరంగములు కాప్య**రూ** ప్రమును ధరించినవి. కవిత్వము పాండితీ(పకర్వ వల్లగాక హృదయానుభూతి వల్లనే ఉద్భవించుననుటకు కవీరు ಗೌಪ್ಪ ಕಾರ್ಗ್ ಣಮ್ಯ

కబీరు కవితాకైలిని విమర్శించ బూనుట నులభము గాదు. ఆడియొక ఆపూర్వనృష్టి. ఆకని యొక్క భావ నామయ శబ్ద చిత్రములు. ఆడ్భుతమైన భావోన్మాదము. హృదయమునుండి నిర్గమించిన ఆలాచన సాధారణ బుద్ధి శాలుర శక్తికి ఆతీకములు.

> "కహాత్ ఓబీర్ యహాసు అకథ కథా <mark>హా</mark> కహాతా కహ్ నజాయా."

కుబ్రీరు తన కవిత్వనుమ్మారా తెలిపెన ఆకథనీయమైన కథను వా\_స్త్రముగా ఎందరో ఆధ్యము చేసికొనలేదు. రంశ్వరుడు, మాయలను గురించి అతడు చేసిన మీమాంన సామాస్యులకు అందరాని విషయము. ఆతోశ్ర స్నతి కలుగనిదే హృదయంగమముగాని యీ నిగాథ తత్వము కేవలము ఖాషా పాండిత్యములబ్వారా ఆధ్యము రాజాలదు. అతని కవిత ఒక రీతిగా ఆధ్యము రాజాలదు. అతని కవిత ఒక రీతిగా ఆధ్యము నులభ గాహ్యముగాదు. రవీరు తన కవిత్వమును నులభ గాహ్యముగాదు. రవీరు తన కవిత్వమును నులభ గాహ్యముగాదు. రవీరు తన కవిత్వమును కావక్రమాని. బాయలేదు. ఆతని కవితారచన ఆతాశ్రధుల కారకే సాగినబి. వా\_స్తవముగా జిజ్ఞానువులైన వారికే ఆతని కవితలోని మర్యము హృదయంగమము కాగలదు.

#### జేవితకృత్హాంతము

కబీరు జీవితమును గురించి నిర్దిష్టమగు ఒక రూపము లభించుటలేదు. కబీరును గురించి లభ్యమగుచున్న ప్రాలీన వివరములన్ని అటు ఉన్మ తిధ్యాధికముల ద్రకంనయే గానరాదు. అంతేగాక కబీరు యొక్క భక్తు లే యెన్నో అలౌకిక విషయములను కల్పించి జీవిత వివరములను మరింత ద్రవృష్టమైన మైచిరి. ఎంతయో పరిశోధన గూడ జరిగినది. అందుచే బహాంజనాంగి కృతములు, నర్వమాన్యములు ఆగు వివరములను మాత్రమే గ్రహించుల యూ క్రమా కాగలదు. కబీరు తన విషయమై అత్యల్పముగా చెప్పుకొన్నాడు. జాతీ, కులము, వ్యక్తిగత జీవితమునకు నంబంధించిన కొన్ని విషయములను మాత్రము అతడు తన కవితద్వారా తెలియచేసెను. కబీరు విక్రమశకము 1456 న జ్యేష్శుద్ద పూర్ణమా సోమ

వారమున జనన మందెనని తెలుపు ఈ క్రింది పడ్య మొంకటి యున్నది.

> చౌదహ్స్ పచవన్ సాల్గయో, చంద్రవార్ ఏక్డాఢ్ ఢయో జేర్శుదీ బరసాయత్కో పూరణమాసే క్రగట్థయో။

కబీరుజాతి విషయమై గూడ ఒక ఏకాఖిపాయము లేదు. ఇస్లాము మతమునకు చెందిన ఒక సాలెవాని యింట పెరుగుట మాత్రము నర్వజనాంగీకృతము. కొందరు మాత్రము, ఒక టాహ్మణ వితంతువును పుత్ర వతివికమ్మని శ్రీరామానందులు ఆశీర్వదించె ననియు. ఆమె గర్భమునుండియే కబీరు జనించెననియు చెప్పు చున్నారు. తాను పూర్వజన్మమున టాహ్మణుడ ననియు, యాజన్మమున సాలెవాడ నైతినని న్వయముగా కబీరు వాసుకొన్నాడు.

కాశ్ కా వాస్ బాంథన్, నాంపేరా పరపీనా! పక్బార్ హారినామ్ బిసారా, పకరి జులావా కేనా॥

కాని కొంచరు కబీరు పంథీయుల అఖ్బాందుం స్థకారం కబీరు బ్రాహ్మణ వితంతువునకు జనించ లేచనియు రామానందుని ఆశీర్వచన బలంపల్ల ఆమె అర చేతిలో నుండి జన్మించి నాడనియు, కనుకనే కబీర్ (ఆరచేయిలో నుండి జనించినవాడు) అను సాధ్యక నామము కలిగెననియు తెలియుచున్నది. బ్రాహ్మణ యువతికి జనించినాడను జనవాక్యము చాల ప్రబలముగా నున్నది. సిక్కు మత్మగంథ మందలి రైదాస్ పద మొకటి కబీరు మహమ్మదియుల యింటనే జనించినట్లు అఖివస్థించు చున్నది. నీరూ, నీమా అను పేర్లు గల మునల్మాను సాలె దంపతులకు చెరువు గట్టున బాలుడు లభించెననియు అతడే కబీరనియు గూడ ఒక ప్రవాదము గలదు. పైవాదముల దృష్ట్యా కబీరు జన్మాదికముల గూర్చిన వివరములు నిర్దిష్టముగా లేవని తెలియుచున్నది.

కబీరు బాల్యమునుండియు ధార్మిక్షపవృత్తి కలిగి యుండెను. భజనలు చేయుచు, ప్రజలకు ఉపదేశము లానరించుచు తిరుగు చుండెడివాడు. సరియైన గురూప దేశము హొందమిచే యీతని యుపదేశముల యొడ [పజలు ఆదరము చూపకుండిరి. అందుచే యోగ్యుడగు గురువును అన్వేషించుటకు మొదలు పెట్టాను. ఆ కాల మున కాశీలో (శ్రీరామానందులు మిగుల [పఖ్యాతిగాంచి యుండిరి. కబ్రాయనను ఆక్రయించెను. కాని మహమ్మ దీయుడను కారణమున రామానందులు కబ్రును శిమ్య డుగా అంగీకరించలేదు. ఒకనాడు కబ్రు గంగా తీర మున రేవులోని మొట్లపై అడ్డము పరుండెను. రామా నందులు స్మానార్ధము రాగా ఆయన పాదము కబ్రు తలకు తగిలెను. కాలికి తల తగులగనే ఆయన నోటి పెంబడి "రామ్, రామ్" అను శబ్దద్వయము పెలుపడెను. కబ్రు పెంటనే లేచి ఆయన పాదములకు [పణమ్లి, "స్వామీ! నేటినుండి మీరు నాగురువు లైతిరి" ఆని భ\_క్తి [పపత్తులు జూ పెను. ఆ దినమునుండి కబ్రు రామానందుల శిమ్య డాయెను.

కబీరునకు ఇరువురు ఖార్యలు. మొదటి యామె కురూపి, కులడణములు గలదనియు, రెండవ యామె అందమైన కులీన యనియు కబీరే (వాసినాడు.

> "మేరీబహు రియాకో ధనయా నావు లైరాభియో నామ జనియా నావు పహాతీ కురూపికుజాతి కులభినీ అబ్కి సరూపి సుజాతి సులభినీ॥"

మొదటియా మెపేరు లోయా, రెండవయా మొధనియా. ఆమెనే రామజనియా అని కూడ పిలుచుచుండిరి. కబీరు నకు ఒక కుమా రై, ఒక కుమారుడు కలిగిరి. కుమారుని పేరు కమాల్. అతడు సగుణోపాసి యగుటవలన కబీరు కుమారుని వంశ వినాశకుడని దూషించెను.

### కబీరు సిద్ధాంతములు

కబీరు పండితుడు గాడు. ఆతనికి గలది బహా స్థాత జ్ఞానము మాత్రమే. ఆతడు నిరజ్ర కుండీ అయినను మహోజ్ఞాని కాగలిగొను. సత్పంగము, బహాంళ పర్యటన, ఆనుభవము కబీరును మహోజ్ఞాని నౌనర్బినబి. రామా పండుని దగ్గర హిందూమత తత్త్వమును, శేఖ్తకి యుము సూఫీ తత్త్వపేత్త దగ్గర మహామ్మదీయ మత తక్షిముము ఖాగుగా ఆకళించు కొన్నాడు. రెండు మత ములలోని సారత త్ర్వమును గ్రహించి నూతన మతము నకు నృష్టికర్త కాగలిగెను. నంజేపముగా అతని సిద్ధాం తములు దిగువ బాయబడినవి.

- 1. కబీరు జీవాత్మ, పరమాత్మలు ఒకేటే యని విశ్వ సించెను. అదియే మన అైద్వెతవాదము. ఖార తీయ జ్ఞాన వాదమును, సూఫీ రహాస్య వాద మును నమన్వయ పరచి కబీరు యీ తత్వమును గ్రహించ గలిగెను. అడైవైత వాదము నుండి మాయం, ధ్యానమును, సూఫీ మతము నుండి (పేమను గ్రహించి తన రహాస్య వాద మును సృష్టించు కొనెను. ఆత్మ పరమాత్మల కలయికకు మాయ అడ్డమగు చున్నదనియు, మాయను తొలగించిన జీవాత్మ పరమాత్మల భిన్నత్వము తొలగి పోవునని అతని వాదము.
- 2. అతడు సమత్వమును నమ్మువాడు. అతని దృష్టిలో బ్రాహ్మణుడు, శూడ్రుడు, సమానులు. రామ రహీములలో యెట్టి భేదములేదు.
- 3. కబీరు అవతార వాదమును విశ్వసించడు. కబీరు యొక్క "రామ్" దశరథ పుత్రుడు రాముడు కాడు. పరమాత్మకు కబీరు పెట్టిన పేరది. రామానందుని నోటినుండి అతడు వినిన మొదటి శబ్దము కూడ నదియే.
- 4. మత ధర్మములలోని బాహ్యాడంబరములు కబీరుకు నచ్చవు. విగ్రహారాధన, తిలకధారణ, రుద్రాశ్ మాల, అంటరాని తనము అతనికి గిటవు. అటులే ఇస్లాములోని బాహ్యాడంబరములను గూడ నిశితముగా విమర్శించినాడు.

#### 5. హాఠయోగి, శాకాకారి.

కబ్ర చనిపోయినప్పడు అతని శరీరమును దహా నము చేయపలెనని హిందువులు, నమాధి చేయపలెనని మునల్మానులు కత్తులు దూసిరి. మంతైకృనంధాత యంగు కబ్ర ఆత్మ ఎంతో బాధపడినది. ''తగవులాడ వలదుం. శవపేటిక తెరచి చూడుడ"ని ఆశాశవాణి వినబడినది. శవపేటిక తెరవగా శవమునకు బడులు పూలరాశి కని పించెను. హిందూ మహమ్మదీయులు చెరినగము వంచు కొనిరి. హిందువులు తమ భాగమును దహనము చేసి కాశీలో గంగా తోయములలో చితాభన్మమును కలిపిరి. ఆ మ్రేడ్ మే యిపుడు "కబీర్ చౌరా" అని పిలువబడు చున్నది. మహమ్మద్యులు తమ భాగమునకు వచ్చిన పూలను సమాధి చేసిరి.

కబీరు హిందూ మహమ్మదీయ మతముల నుండి గ్రామించిన సారమును మ్రజలకు ఉపదేశించెను. అతని యుపదేశములను విని యొందరో దీశ్శీత్మలైరి. నేటికిని భారత దేశములో కబీరు పంథీయుల నంఖ్య ఎక్కువగా నున్నది. కబీరును గురించి ఎవిరిన్ అండర్హీర్ అను ఆంగ్ల తత్వపేత్త బ్రాసిన వాక్యములతో వ్యానమును ముగింతును.

"The poet Kabir is one of the most interesting personalities in the history of the Indian mysticism. A great religious reformer, the founder of a sect to which nearly a million northern Hindus still belong, it is yet supremely as a mystical poet that Kabir lives for us".

ಆತ್ಕವಾಣಿ:

### కార్యక్రమం - హిందీ - హైదరాబాద్ - A.

# 'ఆంధ్ర ప్రదేశమందలి దేవాలయముల వైభవము'

ఈ శీర్షిక ననునరించి, ఆయా కే త్రములందరి దేవాలయములను గూర్చిన క్రవంగములను యీ దిగువ తేదీలవారిగా వినవచ్చను.

5\_11\_1958, బుధవారం సాయంత్రం 7 గంటల 15 నిమిషములకు త్రి సింహ్వేంచల జే/తము

12\_11\_1958, జుధవారం సాయంత్రం 7 గంటల 15 నిమిషములకు యాదగెరి జేత్రము (తెలంగాణా)

19\_11\_1958, బుధవారం 7 గంటల 15 నిమిషములకు హ్యీ కనకడుర్గా జేడ్రము (విజయవాడ)

ది 12-11-1958 మధవారం సాయంత్రం గంగా 6-15 మొదలు 6-45 వరకు

"ఖారతీకాళిదాసస్య"

అను శీర్షికతో (శ్రీ) కాళిదాన మహాకవి సారస్వతములగూర్చి గద్య, పద్య, కథానికా రూపమున మ్రానము చేయుబడును.

దేవాలయములు - ఆదర్భ ము లగగాని రగనంతరాఖ గు. గు. B. L.
(టాంటూ రేవాదాయ. రాష్ట్రాయకాళానుంబి)

మన దేవాలయములు ఆనాదిమంది మహోన్న కాదర్శాలకో పెంసినవి. పట్టణములలో, పర్లైలలో, రికృడమా యాల్రాప్రాములైన తిరువతిపలు ఇన్న షీల్లిములోనూ. చలాదలైన ఛార్మకులు అనికి మర్గాయికులు ఏప్పాన్నంగా దేవాలయాల రావంలో సిస్స్వేంద్రంలోనులు చలాదలైన చిస్స్వేంద్రంలోనులు చలాదలైన చిస్స్వేంద్రంలోనులు చల్లుకులు అనికి మర్గాయలు ఏపేపారు. ఈ దాతలకున్న క్యాగము. వైదాగ్యము, వైపక్కైపేగైరా అంకలంగములైన ఆదర్శములు, పామాడికంగా ఏపేత్యాగం దేవాలయాల రావంలో సంమైక్యతకు, సాంస్కృతక వికాసానికి. వరస్సర సౌహ్పంద ద్వారా కాంతి. సౌమనస్సాలకు ఎంతో దోహదం కర్పిందికని. మేకాత్తు వంటికున్న ప్రేట. నంగిత, నాట్లకకా కోవిదులు, వామ్లే, కిప్పీ మర్గుత్తు పట్టికున్న ప్రేట్ మర్గాల మందే దోహదం కర్పిందికని. మేకాత్తు వంటికున్న ప్రేట్ స్టాట్ మర్గుత్లు మందే ఆశ్రయములై యాన్నట్లు నేటికిని ఆయా న్లం విశేషములు అంగలి నుర్గవాయములు దార్శకంగా బూజాను చేయులునే యాన్నములు మందే ప్రక్టేకి ఆయా న్లం వినేషములు అంగలి నుర్గవాయములు దార్శకంగా బాహుతున్న రాష్ట్రంలోని మర్గారు కేవాలయ దేవాలయ దేవాలను చేరుకున్న మర్గుత్సుతు. ప్రస్త్రిక్కని ప్రహాలన మాలచలనుమున కర్పిందు మందే ప్రాంతమున రాజ్యంగు మరు ఆహ్మంకున్న మరు ఆహ్మంక్రిప్తున్న మరు ప్రక్టిమలు ప్రాంతమున దేవింది. మరు నుర్గుత్సుతున్న ప్రస్త్రిక్కుత్సుతున్న మరు ఆహ్మంక్రిప్తున్న మరు ప్రక్టిమలు మరు ప్రస్త్రిక్కువు మరు మరు ప్రహాలమానుమున కర్పింది మందేవిపింది. మరు మరు ప్రహాలమును కర్పిందు మందేవిపింది. మరు ప్రాంతమును కర్పిందు మందే ప్రస్తిక్క ఆయికిన్న అద్దారు మరు ప్రహాలమును ప్రస్త్రిక్క మరు ప్రస్త్రిక్కు ప్రహాలమును అదిపేప్తున్న మరుపు అదిపారుకున్న అదిపే మరుపు అద్దారు మందే మరుపు ప్రహాలమును అదిప్పు అదిపారుకున్న మర్గాలమును క్లావికి మర్గుతున్న మరుపు అందికాలమానముల మరుకున్న అదిప్పు అదిప్పు అదిప్పు అదిప్పు అదిప్పు అదిప్పు అదిప్పు ప్రహాలమును ప్రహాలమును మర్గుతున్న మర్గాలు కల్లును స్వాపు మర్గుతున్న ప్రహాలమును ప్రహాలమును మందు మరుపు ప్రహాలమును ప్రహాలములు స్వాప్రికి మరుపు ప్రహాలమును ప్రహాలమును ప్రహాలమును ప్రహాలమును ప్రహాలములు స్వాప్ మరుపు ప్రహాలమును ప్



భక్తి గేయములు - ఉప దేశములు - సుభాషితములు త్యాగరాజస్వమి శివ దర్శనము శ్రీ శ్యాగరాజస్వమి ఒకనాటి మరోమమన పంచనదీశ్వరాలయమునకు ఎక్కిమసడు, అదటి జమలలో కొందరి ఖావనా దోషములను, తమ రాండి ఆరోపించుకోని, సి.ఘమనకు ఉపరేశించిన తీరు. కేదాగోశరాగం. జంపె. ప్రభిగి కివ దర్శనము సేయ నా తరమా, పరామర్భించి నీనె నను మన్నింపవలెను ఇక్షిణ గోస్సగంబులను కడు గొన్న కంబముల భూ స్థాపితంజగు శిలల - తరుజులాటలను దీపాల కరుసులును - దీవ్య హాహానముల పావహాలా! సమించి జహిర్యబుండై తి జామరాయారు ప్రదేశమనము, ఒరుల భామలుడాలు మహిర్పంగితినిగాని, పర శివామరంజాను మహ్పింగితినిగాని, పర శివామకంజాను మహ్పింగితినిగాని, పర శివామకంజాను మహ్మిందియండేది ఆటలా శిధికిని హృన్మా గీకమునను మూటమాటికి ఖాచి మైకుకువియుండేది ఆటలా శిధికి కావ్యామ్మాకువియుండేది భక్తి గేయములు - ఉపదేశములు - సుభాషితములు త్యాగరాజస్వామి శివదర్శనము తివిగాలున్వమి ఒక నాటి ప్రదోషమున పంచనదీశ్వరాలయమునకు తిర్మముడు, అవటి ఇమలలో కొందరి ఖావరా దోషములను, తమ రాండీ ఆరోపించుగొని, నుఘమునకు ఉపదేశించిన తీరు. కేడాకగాళ గాగం. జంపె. పల్లమి: శివ దర్శకము నుయ నా తరమా, పరాముర్భించి నీవి నను మన్నించవలేను ఇళిము గో సుగంబులను కడు గొప్ప కంటముల గూం స్టాపితంబగు శిలల - తరుబులాటలను దీపాల నరుసలును - దివ్య వాహనముల పావవారా! సీవించి బహిర్ముఖుండై లి కాపక నింద్యవచనముల, జాగుగాడుచును, ఒరుల థాములయాగా ముమ్పాంగితినిగాని, పరి శివామంరయగు ఆపము సేయమై గి పోటక సమండైన అద్భుతాకృతిని నే నాటు కేనికొని ప్యాన్నాష్ట్రకమునను నూటిమాటికి జూచి మైమురచియుండేది ఆటలా? లి క్యాగాలబనుత సుపాద శివ ఇళిమ!

## విగ్రహారాధనము

## కులపతి, చతు స్తంటి, కొ. సోమరేఖరగాడ్త్రి

విగ్రహాధనము ఖారత దేశమున చిరకాలమునుండి అబ్దెర్తిల్లుడున్నది. దాని స్వరూవమే నేటికిని మనకు దేవాలయాడులం దగపడుచున్నది. కాలక్రమమున ఖారత దేశము మహమ్మదీయులు, పా శాగ్ర త్యు లు మున్నగు మకాంతరీయుల పరిపాలనమునకు లో నైన పిమ్మట ఖారతీయ ధర్మములందును. యాచారములందును ననేక శంకలు బారంభమయునవి. అట్టి శంకా విషయములలో వి గ్రహా ధన మొకటి. కాన దానిని చర్చింపవలని వచ్చినది.

విగ్రహారాధనమన, బరమేశ్వరునకు శివ విష్ణ్వాది విగ్రహముల గల్పించి, యా విగ్రహములను దేవాల యాడుల బ్రతిష్ఠించి, వానిని యారాధించుట. ఇది ఎంత వఱకు నమంజనమో చర్చింతము. ఈ విర్గహారాధన మును జర్చించునపుడు, విగ్రహియగు పరేమేశ్వరు డున్నాడా, లేడా, యనియు పరమేశ్వరుసకు విగ9హము కలదా, లేదా యనియు, నావిగ్రహ మెట్టిదనియు చర్చింప వలయును. ఈ చర్చ అంకయు నభ్మహణముగ నుండ వలయును. అ్రమాణ మగునది యాచరణీయము కాజాలదుగదా. కాగా పరమ్శ్వరు డున్నాడని యంగీక రించుటకు దగిన క్రమూణము గనుపడుటలేదు. క్రమూణ మన - జ్ఞానసాధనము. ఇది బ్రత్య ఓమనియు. నసుమాస మనియు, శబ్దమనియు, మూడు రకములుగ నున్నది. అందు (పక్యశమన, గన్ను మొదలగు నింద్రియ సము దాయము. ఈ ప్రత్యక్షము సర్వసమ్మతము. కాగా పర మేశ్వరుడు ప్రత్యక్ష ప్రమాణమునకు గోచరుడనుటకు వీలులేదు. రూపరసగంధ సృశ౯లను గుణములను బట్టి, వదార్థము లింద్రియ గోచరములగుచున్నవి. అక్లే సుఖ దుఃఖాది గుణనంబుధమును బట్టి, మనయాత్మ, మానన ప్రత్య & గోచరమగుచున్నది. పరమేశ్వరునకు, రూపాది గుణ సంబంధముకాని, స్తుఖాద్దిగుణ సంబంధము కాని ఉన్న యొడల నాతమను. ఘటపటాదులఓరె సక్కెటుట కాని, మనపలె రాగద్వేషాదులు కలసాడై యుండ ఓల యును. అట్టి వ్యక్తిని కరిమేళ్వరుడనుటకు వలనుపడదు గడా.

మంతయు అవంచము నందు చెక్కె ఓస్తుపు. ఎక్కడె నను, ఎక్కటనయునను, ఎక్కనికై ఓసు గో చర్కిటి యుండ పలయును. అట్లు గో చర్కపని నాడా ఎస్తుపు లేవనిచెప్పు దురు. కాపుననే పంధ్యాప్కులాదులు చేకనియు. హిందు ఓం తము మున్నగునవి కలకనియు. విముక్కకులు నిక్ణయిం చిరి. పంధ్యాపులాదులు లేకుండుటకును, హిందు పదా దులు కలపనుటకును నింతకన్న చేతాండు కాకంజకుగ పడుటలేదు. కాగా పరోమేశ్వటు డెన్నడును నెక్వరికి, నెక్కటను గో చెరించెననుటకు పీలులేదు. అట్లు గో చర్కి చిన యొడల జరమేశ్వకునుడ్డేశించి. కలడని కొందలు, లేడని కొందలు తగవులాడుట సౌనగడు. హిందుకుంతము మున్నగు పన్ముపులందట్టి వాదము నెక్వరికిని గలుగుట లేదుకడా: కాన పరోమేశ్వకుడుండుటయే తగపుల పాలయి నప్పడాతనికి శరీర మున్న దనుట సాహాసోక్తిగాక చేరొండుగానేరదు.

ఖారతీయ (హిందూ) మతమున రాధారమయున పేదము లందును బరేమేశ్వరుని గురించి నిరూపించుచు, పర మేశ్వర లక్ష్యము. అవాజ్మానన గోచరడునియు, నిర్గుణ డునియు, దేహాది నంబంధము లేనిదనియు, నక్యజ్ఞానా నంద న్వరూప మనియు జెప్పబడినది. కాగా పరేమేశ్వరు నకు నామ రూపములుకాని, దేహాది నంబంధము, రాగ ద్వేషములు, నిగ్రహా నుగ్రములు, మున్నగునవియు లేవు. మతియు నకాముడగు నీశ్వరునకు (బ్రబ్బత్తియును నుండజాలదు. కాగా నట్టిదేవునకు మనముక యాకార మును గల్పించి, ఆయాకారమును స్థిరముగ (బతిప్పించి, దానిని పూజించుట యైంతకు సార్మకమా విభా రింపుడు. ఒక సామాన్య మానపునందు లేని ధర్మము లను వాని యందాలోపించి. వానికి లేనిపేందు నౌకదానిని లిగ్బంచి. వాని నందల మొక్కి-ంచి యూరేగించుటకు, వాడెంత ఓ అకు సంగీకరించునో. ఎట్టిథాపమును పొందునో యాలోచింపుడు.

మంతియు నీ వ్రగహారాధనము నిరర్ధక మంగుటయే గాక. మహానర్ధమునకు గారణమంగు చున్నది. మన దేశ మున శివాలయములు గొన్ని. విష్ణ్వాలయములు గొన్ని. దుర్గాలయములు కొన్నియు నగవడు చున్నవి. దీనిని బట్టి శైవులు గొందులు. వైష్ణవులు గొందులు, దుర్గా రాధన తత్పరులు గొందులును ఏర్పడి. శైవులు వైష్ణ వులను. వైష్ణపులు శైవులను, పీఠిరుపురును దుర్గో పానకులను దూరుచుబటు మన కెల్లరకును దెలిసిన విష యమే. ఈ వైషమ్యము పలన చాలమందికి పండ్రిం-భోజనము. పరన్నర ముఖాప లోరనము గూడ, యావ జీజీమముగ లేకుండుట, ఆదియే ధర్మమనుటయు మన మెరుంగుదుము.

మంజియు నీ దేవాలయములందు నిమిత్త విశేషము లందు జేయు షూజాడుల దలన, ఆననమ్మర్రము వలన గలిగెడి లోగములు త్రమ త్రమముగ వ్యాపించి చాలా మందిని పౌరిగాను చున్నవి. మంజియొక ముఖ్యవిషయ మేమన, మన యాలయము అందు, కౌన్ని బౌమ్మలు చిత్రించబకి మనకగవడుచున్నవి. ఆ బౌమ్మలలో గౌన్ని నీతివిహినముగ చిత్రించ బడుటటే జూవరకు లజ్జను, మతాంతరులకు నేవగింపును కలిగించు చున్నవి. ఇల్లెన్ని రకముల విచారించినను విగ్రహాంధ నము నరియగునది కాదని కొందతాశేవించు చున్నారు. ఇది పూర్వవశ్వము.

### సమాధానము-

కొందరిట్లనుచున్నారు. మ్రపంచము నందలి పదార్థము లన్నియు దృగ్గోచరములు కాశాలవు. ప్రకట మగు రూపముగల పెస్తువులే దృగ్గోచరము లగును. కావుననే యణువులు, వాయువు, యూకాశము దృగ్గోచరము లగుట తోడు. ఆయినను అఖి లేవని యొవ్వరు ననుటయులేదు.

మతియు (పత్యక మొక్కటియే (వమాణ మనుటయు సరికాదు. అట్లయిన హేతువాదము, లోకవ్యవహారమును వ్యర్థము గావలయును. కాన (పత్యక్షముతో బాటు, ఆను హానము, శబ్దమును, (పమాణములని యంగికరింపక తప్పదు. కాగా పై మూడు(పమాణములకును గోచరము రాని వస్తువులు లేవనియు, పై ద్వమాణములకు గోచర మయిన వస్తువులు గలవనియు నంగీకరింప వలయును. మణియు లౌకికమగు వస్తువులనే యీ లౌకిక స్రమాణ ములు (గహించును కాని యలౌకికములగు ధర్మమును, రాశ్వరుని, యీ లౌకిక (పమాణములు గ్రహింపజాలవు. కాపుననే యా రెంటిని నిరూపించుటకై పేదమేర్పడినది. ఆ పేదమునందు మొదటి ఖాగముచే ధర్మము, రెండవ భాగముచే నీశ్వర త\_త్త్వమును నిరూపింప బడినవి. అందును నీశ్వరత<u>త్</u>వము, నగుణమనియు, నిర్గుణ మనియు. రెండు రకములుగ జెప్పబడినది. అందు ను త్రమాధికారులకు, నిర్గుణ త త్ర్వము జెప్పబడినది. మధ్యమాధికారులకు ఉపాననము జెప్పబడినది. మందాధి రారులకు చిత్తపైర్యము కొఱకు వి[గహారాధనము నేర్ప్లుపబడినది. కావుననే పేదమునందు, సీశ్వరునకు విగ్రహము గర్భింపబకినది. ఇక సర్వసాధారణముగ సీశ్వరోపాననమును జేసికొనుటకనువుగ సీయాలయ ములు గల్ప్రిపబడినవి. అందును నుపానకులకు జన్మాం తర నంస్కారమునుబట్టి రుచిజేధ ముండుటచే వారివారి రుచుల కనువుగ నీశివవిష్ణ్వాది మూర్తులు గర్బించ బడినవి.భగవంతునకు భ్రమ (పమాదములు, నుఖదుఃఖ ములు, రాగ ద్వేషములు నిజముగ లేవు. కాని భక్తాను గ్రహముకొఱకు తనకు లేని శరీరమును ధరియించు చుండును. ఆశరీరము మన శరీరమువలె ప్రారజ్ధాయ త్రమ కానండున దానివలన నా పరమేశునకు స్పఖ దుంఖములు కాని బంధములుకాని లేవు. ఆది కేవలము, మనకొణ కేర్పడినది. దానిని బూజించిన లాభము, అత్మకమంచిన నష్టమును, మనకే గాని ఆయనకేమియును లేవు.

''హరిదేవ హారస్సాకాంద్ధరి రేవహారణ వ్యయమ్" స్ట్రీ రూపాంచింతయోద్దేవీంపుం రూపాంవా విచింత యేత్ ఆను నారోశ్రక్తిని బట్టియు, ఆంధ్ర మహాఖారత కర్త

యగు దిక్కన సోమయాజిగారి కృతి సమర్పణమును బట్టియు. ప్రాజ్ఞాలకు హరిహారదుర్గలందు తారతమ్యము లేదు. సెంధప్రధ సందర్భమున త్రీ కృష్ణుడజు౯నునిచే పూజింపబడి, యాతనిని శివునికడకు గౌనిహోయి. తన కజు౯నుడు గావించిన పూజా విశేషమ≎తయు శివృని యందుజూచి విస్మితుడగు నర్జునున కీవిషయమును నిరూ పించెను. ఇక శివ కేశవులకు లేనిపోని ఖేదమును. తాక తమ్యమును గర్పించి, కలహించుట మన యవిపేకడుు. ఇందీశ్వరునికేమియు సంబంధము లేదు. వేరు ఉప యోగముగల ఖడ్డముతో మనము పీకను గోసికొనినఆ యువిపేకము మనదికాని, ఖడ్గము నిర్మించిన వాని కీ యవిపేకముతో నెట్టి సంబంధమును లేదు. ఇకనీదేవాలయ ములవలన ననారోగ్యము, దానివలన వ్యాధులు నేర్పడు చున్న వనుటయు సరికాదు. మనయాలయములను మనము శుభముచేసికొనని లోపము మనదికాని యాలయ నిర్మాత లకు దానినంటగట్టుట ధర్మము కాజాలదుగదా. నిజము

నకు మన సినిమాహాలులు దేశమునకు దెచ్చిపెట్టుచున్న యనర్ధములకన్న నీ దేవాలయములవలన హెచ్చగు నష కారము లేదని చెప్పవచ్చును. దేవాలయములందనేక విధ ములగు ఔమ్మలను నిర్మించుచున్నారు. ఇందు కొన్ని యనభ్యముగనుండి జూపరుల కేషగింపు కలిగించుచున్న వనుయా జేపమునకు సమాధానము-లోకమున దనకార్యము ్పసిన్లము కాపలెనని సినిమావారెట్లు ప్రచారము చేయు చున్నది మనకు దెలియును. అాణ్లే విగ్రహాధనము లోకులనాకర్ంచి తమ దేవళముల కందఅనాకర్తంప వలె ననియు, నర్వానర్ధ మూలమగు (పకృతిమొక్క్ తత్వము ''ఉత్తానోచ్చూన మండూకపాటి తోదరసన్ని 🕫 క్లేది ని స్ప్రీవరా స\_క్తిరకృమేణ గ్రస్థజాయతె" నార్యోక్తినిబట్టి నిస్సారము ననహ్య కరము అని తెలిసి పురుషుడు విరక్షుడగుటకే అట్టి ఔమ్మలను, పలు తెఱ గుల శిల్పములను నిర్మించిరి. కాన వి(గహారాధనము మన కవశ్య కర్తవ్యమని మనవి చేయుచున్నాను.

## దేవాలయపరిపాలకులు తెలుసుకొనవలసిన విషయములు త్రిమాన్ పండిత పార్థసారథి అయ్యంగారు

ఈ నడుమ ఆంధ్రక్షభుత్వము ధర్మాదాయ పరిపాలన శాఖవారు తమ డిపార్లు మొంటు కార్య నిర్వాహకులకు కొందరకు హిందూ మతమును గురించిన సాధారణ ధర్మ ములను గ్రహింప జేయుటకొక క్రవణాళికను ఆమలు జరుపుటను ఉద్దేశించి యాండి ఆద్రకాళిక ననునరించి 1958నంవత్సరం మే మానములో తిరుపతియందార్రమోధ ప్రణాళిక ప్రప్రధమముగా జ్రీ జ్రీనివాన మహాద్రమని నన్నిధానమందు జరుపటడిన విషయము ప్రాయాళిశ అధికారవర్గములో అందరకు తెలసియే యుందరవచ్చును.

పై వ్రాంశక్ష్ణ యేర్పాటు 9-11-1955 తేది నాటి G. O. Ms నెం. 992 ప్రకారమున్ను యొండో మెట్సు కమ్షనరువారి 2 8-1957 తేది నాటి నెం. 12215/56/28 తెటర్ ప్రకారమున్ను జరిగినధి. నమర్ధులగు ఆ యా శాన్మ పేత్తలు పై క్రామార క్రమ మును ఆరు దినముల కాలములో దినమునకు నాలుగు గంటల కాలము వినియోగించుచు ఉపన్యాన పూర్వక ముగా జరుగవలయును.

(1) ఉవన్యానము బ్ క్రింది విషయములపై జరుగ వలయును. సంగ్రృత ఖాషలో ఉండిన పేదము వాని ఖాగములగు మంత్ర నంహిత బ్రాహ్మణము. ఆరణ్యకము పీటికి వరస్పర సంబంధము అందలి విశేషములు. ఇజ్లే రెండవదిగా పేదశిరస్సు అనబడెడి ఉవనిషత్తులు న్వతంత్రోపనిషత్తులు పేదాంగ కల్పసూత్రము అందలి పామైర్త శౌత ధర్మాది విఖాగము ధర్మశాస్త్రములు పీటి న్వరూప స్వభావములు. ఇంకా ఇతిహానములు పురాణ ములు విశేషించి భగవద్దీత ప్రసిద్ధములగు ఇతర

స్కోతములు మొచలగునఏ. అదేరీతిగ అరవధాషలలో పఠియింపబడెడి పైష్ణవ సంబ్రాదాయ స్రాపిద్ధములగు ఆశ్వారాచార్యుల దివ్య క్రమంధములు, 🖥 ఓ నంక్రవదాయ <sub>|</sub>పసిద్ధముల**గు** నాయన్మారుల 'తికుమురై ' (పకరణములు అందలి ర త్వాము తెలియవగ్గది. ఈ ద్వవిడ నూకులు వీటి అధ్యనాము ఆక్ష డ్యాములోని ఆలయాములలో చాలా తక్కువ (పచారము (పయోజనము కలవిగ మన్నను ఇయ్యవి నంస్కృత ఖాషామ్యము లగు ఉపనిషత్తులకు సమానముగను అంతకంటే కూడ ఉత్తమముగను, స్వచదాయ వాదులే ప్రశంసింప బమను. అరచదేశముందు చ్రధానముగ ఆదరింపటడు చున్నవి. ఆ ఖాషలో పరిచయముతేని ఆుధ్ర ప్రజలకు మాత్రము రుచించుటతోడు. ఆరవ ్రణంధము లందలి గొప్పతనము పరమలడ్యముగా గ్రహింపదగ్నట ఒక్కట్మూ స్థాము అంగీరరించర తప్పనిది. ఉపనిషత్తులు విస్తరించి పర్ణహ్మామును 'నత్యం జ్ఞాన మన్నం' అని నిరూపించి పరామకృకులను ద్వైతాన్నైత విశిష్టా దై్వై తాదిమతములయొక్కయు.మీ తాచార్యుల యొక్కయు వావభేదములకు యోహా ్రము చోటుపొట్టర కేవల ఆలయ ములలో దివ్యమంగళ విగ్రహముతో నిత్యసాన్నిధ్యము నంది డ్రాక్షముగ భక్తులకు రావలసిన అన్ని పురు షార్లములను అనుగ్రహించెకి ఆర్చాబతారమును నర్వ విధముల ప్రశంసించి పరమార్హ్హమగు నాగమశాన్న సామాన్యమునకు ప్రాణభికను పెట్టుచున్నవి.

- (2) తెత్త్వహిత పుడుషాధ్యులని అవశ్య వేద నీయములుగ చెప్పటకిన తెత్త్వము మొదటి యంశముగా కింద చెప్పటకినది. హితమనగా ధర్మ (ప్రాేప మందు ధర్మశాడ్రు కారులు చెప్పిన ఉపనయనాది సంస్కారములు. ఆశ్మ ధర్మములు నియమములు నియమ స్థలనము అప్పడు ప్రాయాశ్చిత్తములు మొదలగునవి.
- (ి) భగవధారాధనము.కర్మయోగము,జ్ఞానయోగము, భక్తియోగము పీట్ల నిజస్వరూపము భగప దను(గహ ప్రకారము ధ్యానము అష్టాదియోగములు పీట్లను యెంత వరకు ఉపయోగించుకొనుట భగప దారాధనమునందు వివిధోపాయములు, నామ సంక్రీరైన మహిమ. వి(గహా

రాధనవిశేషము, దివ్యక్షేతమహిచు. దివ్యదేశ యాత్ర, పుణ్యతీర్వయాత్ర ఇందు ఆలయార్చన ప్రాశ\_న్యము.

- (4) త\_త్వ్షత్యము భగవానుడు ఆతని దివ్యాత్మ స్వరూపము, కల్యాణగుణ ప్రపచనము పరవ్యూహాది పంచాపతార వివరణము. భగవల్లీలలు నృష్టిస్థితి సంహారములు. కర్మారాధ్యత, జీవాత్మ స్వరూపము, తత్స్వ భాపము, సంచిత ప్రారబ్ధ ఆగామి కర్మప్రశంస, జీవేశ్వర భేదసిద్ధి, అవిద్యాసిద్ధి తత్స్వ రూపము, ప్రకృతి స్వరూపము, తత్కార్యము, గుణత్రయ వ్యష్ట్రికార్య ప్రమము, నృష్టికార్యము, సంహార ప్రకారము. స్థూల సూజ్మెది శరీరస్వరూపము.
- (5) చతుర్వధ పురుషాధ్యమలు. పరస్పరము పీటికి గల ఉపకార్యోపకారక ఖావ్రవకారము. ధర్మమునకు అవిరోధముగ,అర్హకామముంకు అనుమతి ఆధర్మమునకు అన్వయ ఉ్యతిరేకములచే త్యాజ్యత్వౌచితి. నిత్య నైమి త్రిక కర్మానుష్టానము, మోజమునకు ఉత్తమోత్తమ పురుషాధ్థక్వ సాధనము మోజ శబ్దాధ్ధ నిర్వచనము, ముక్తిద్వారములు కర్మజ్ఞాన భక్తి ప్రవత్తుల న్వరూపము.
- (శ) మతన్వరూపము, సంఘ స్వరూపము మతము, ప్రభుత్వము. మత విషయమునకు ఆధునికుల అఖిప్రాం యము. మత సంస్కరణావశ్యకత, సంస్కరణ ప్రూరము, సాధనము ననాతన మతమునకు మతాంతర ములతో సామనస్య సంపాదనరీతి - మతము యొక్క విశాల దృకృథము.

పై ఆరువిషయములపైనను చేయదగ్గిన ఉపన్యానముల పరిమితి వివరణము.

- 1) సారస్వతము 2 ఉపన్యాసములు
- 2) హితము, ధర్మము 2 ఉపన్యాసములు
- 3) ఆరాధనము 1 ఉపన్యాసము
- 4) త\_త్త్వత్తయము 2 ఉపన్యాసములు
- 5) పురుషార్థములు 2 ఉపన్యా సములు
- 6) మతము, సామంజన్యము 1 ఉపన్యానము
- II ఆగమములు పైని ఆరు ఉపన్యాసముల వివరము.
- ఆగమములు, వాని రచనో దైశము, ఆగము ఖేద ములు, వైష్ణవము, శైవము, పిటి రెండింటి యందలి

అవాంతర భేదములు ఉభయసాధారణ విషయ వివే కము ఆగమములందలి విషయము. అందు విశాల సారన్వత పరిగణనము సంస్కృత వాజ్మయమందు ఆగమముల స్థానము.

- 2. పూజావిధానము,గృహార్చనము.ఆలయార్పనము. అందు దై్వవిధ్యము. దేవతా విగ్రహమందలి బేర భేదము, ఆయాబేరములు ఆలయములో ఉండవలనిన స్థానము. ఉపయోగము పూజా క్రమము. ప్రధాన బింబములు ప్రధాన బేరములు కాని విగ్రహాముల వివరము. వాట్ల స్థానాదిభేదము జేత్ర పాలకులు. ఆశ్వారాడులు వీట్ల ఆలయములు స్థానములు దివ్య దేశముడు గల నంకేకములు. స్థల పురాణములు అందలి వైశిష్ట్యము (పూజకు నంబంధించిన ఐతిహ్యము) నిత్యపూజవిశేషపూజ, ఉత్సవములు వాట్ల ఆవశ్యకత ప్రయోజనము ఆకరణే ప్రత్య వాయము ఆలయమందలి పవిత్రత ఆపవిత్రతను కాపాడుటకు అనునరించిన మార్తములు.
- 3. విగ్రహారాధనము, విగ్రహారాధనము యొక్క పుట్టుక కాలక్రమమున దాని అభిపృద్ధి ప్రకారము నమూర్తామూర్త పూజలందలి సామ్యము, భరత భూమియందు దైవాయతనముల ప్రాపీనత, వాజ్మయ మండు విగ్రహాములను గురించిన ప్రస్తాషము తరువాతికాలపు దేవాలయములు ఆలయముల ఆధ్ధిర నంపత్తి పరిపాలన దేవాలయముల సౌత్తులు భూదాన ప్రకారము రొఖ్యదప్యమును దానమిచ్చుట జీర్ణో ద్ధార పద్ధతి, దేవాలయు ఆదాయమును వినియోగించవలసిన పద్ధతి, దేవాలయు ఆదాయమును వినియోగించవలసిన పద్ధతి, దేవాలయ మల మద్దరించుట, పేదదేవాలయములకు సాయము చేయుట, మత ప్రచార విధానము మత ప్రచారము సాంఘిక కార్యముల నాదరించుట.

### III విగ్రహశిల్ప్రము Icoxography

- 1. నున్కృత ఖాషలో వ్రాయబడిన విగ్రహనిర్మాణ నంబంధ శిల్పము. ఆగమములు పురాణములందు చెప్పబడిన పై నందర్భములు - విగ్రహ నిర్మాణ (పకారము శిల్పనుధ లోహములు యీ రీతిలో చెప్ప బడిన పరికరములు రత్నములు సాలగామము బాణము చక్రములు.
- 2. ఆయా విగ్రహములు రూపర్వానాడులచే లక్షణము విఖాగము చాలాచల ఖేదము చిత్ర అర్థ చిత్రాంది భేదము స్థానక ఆనన శయనాది సుస్థాన ఖేదము విష్ణు శివమూర్తుల అవ్రార ఖేదములు ఆవనర ఖేదములు ఇకర సాధారణా సాధారణ పరివార దేవ్రాం విగ్రహములు ఆయుధములు దేవీ విగ్రహములు ఋషులు భక్తులు ఆశాక్టరు నాయనాశ్రీరులు ఆచార్యులు.

### IV వాస్తు శిల్పము Architecture

- 1. భారత వాస్తు శాడ్ర్రమం, దాని మంఖ్యోదైళము న్వరూపము పుట్టుక ఆలయ నిర్మాణశిల్పము ఔత్త రాహ దాడీణాత్య ఖేద దర్శనము. (పాచీన చారిత్రక శిల్పము, వాటి చిహ్నములు పైలక్యణ్య తరతమ భావము.
- చరిత్రాలములో ఆలయనిర్మాణ ప్రభోదములు
   పల్లవరతి (600 నుంచి 1150 క్రి.శ.)
   పల్లవరతి (600 నుంచి 1150 క్రి.శ.)
   పాండ్యరతి (1100 నుంచి 1350 క్రి.శ.)
   మంచి 1350 క్రి.శ.)
   మంచి 1550 క్రి.శ.)
   నాయకరతి (1600 క్రి.శ. నుంచి దరిమిలా)
   ఒకొడ్డు
   మంచి దరిమిలా)
   ఒకొడ్డు
   పారము.
- 3. విమానములు గోపురములు కారిడర్లు ప్రాకారములు మండపములు నుంభములు విచ్యాం అంకారములు విమాన గోపురాడులపైని విగ్రహములు ప్రాకారముల లోని ఇండ్లు, తటాకములు పర్వత ప్రాంతములలోని ఆలయములు సోపానములు మార్తములు.

# జీర దేవాలయములు - సంరక్షణము

హిందూమం చేవాదాయ ధర్మాదాయ నంస్థ కమీషనర్

్రీ పైది లక్ష్మయ్యగారి రేడియో ఉవన్యానము 13-10-58

మన అఖంద భారతదేశమే. మహోత్కృష్ణమైన ప్రాచిన దేవాలయము. ఆయ్యది పూజనీయమగు మన భారతమాతకు నిలయము. గొప్ప దేజశములోఁ జిన్న చిన్న ఉపదేప్తా చుందిరములు అనేకము అండినటుల, మహోన్నతమైన యీ దేవాలయమున లడలకొలది దేవా లయము అంతర్భూతిడులుగా వెలసినవి. ఖారతచూత ఆెష్టెళ్వర్యములతో డులదూగుచు నానింద భరితయై, ఆధ్యాత్మికముగా ప్రపంచములో నాచార్య పహించి యలరారు చుండినపుడు (పతిపల్లెయు, పట్ట ణము 'నిత్యకలాు్రడము. పచ్చతోరణములతో, కలకల లాడుచు రాంతు లీనుచుండెను.' అందు గల దేవతా మందిరములు ఖారతీయ సంస్కృతికి నిలయము ై, మానవాథ్యుదయమునకు మార్గదర్శము లై.ము క్రికి మూలా ధారములై. భక్తికి పట్టుగొమ్మలై, శిలృకశా చి(తకశాది లలిత కళలకు నెల్డె. నంగీత నాట్య సాహిత్యాదులకు రంగన్జలము ై. ముజల లాలన పాలన గాంచెను. చేద వఠనము, నిత్యనెచేద్య డిపారాభన, ఆరాఫన, అక్ఫ నాది దేశలా కార్యములు నట్టమముగా సాగుచుండెను. అహోరాత్రనృ ప్రీనుల విధ్యగా బేద్రా మందిరములలో ఘంటలు (మోగుచు. వేదవాకుడ్రులు ముతిధ్వనించుచు. థక్తి (పేరణములై, ఆకర్ఘబీయుములై, ఆనంద దాయక ములుగా సలరారుచుండెను.గానికలకాలమా వైభవమెట్లుం డగలడు: జన్మమొత్తిన (పతి ప్రాణికి, నుఘమునకు, సంస్థకు, చేయేల, ఈ చిశాల ప్రపంచమున నృజింపబడిన నమన్తమునకు పృద్ధికరుములు నైజములు.

దేశము పరాధినమై. పరాత్రాంతమై, పరదాన్యమునకు లోనగుటతో, ఖారతపక్షమునకు చెన్నెల రాత్రులు గడచి నవి. పూర్ణిమనాడు పించియార టోసీన పగ్రి పండు వెన్నెలలు బ్రసర్ చిన విండు చందుడు. త్రమముగా .శ్రీంచి, చిమ్మ చీకటిని గల్గిచు అమావాన్యకు స్థాన మిచ్చుట మన మెంటింగిన విషయము. స్వలాఖాపేజె పరులగు పరరాజుల పాలనలో. పల్లెలు పట్టణములు అధోగతి గాంచి, దుర్భర దార్కడ్యమున కొడమిచ్చిన కొలది, ఖారతమాత మందిరము క్రమముగా జీర్ణించి శిధిలావన్థ నొందెను. తట్రీతిగనే, నాస్త్రిక మూకల దాడులకు గురియై. దేవాలయములు ధ్వంనమొనరించ ఐడెను. విగ్రహములు ఖిన్నము చేయబడి ఆభరణము లపహరింప ఐడెను. అందున్న వెండి. బంగారము దోచుకొని పోటబడెను. పాపఖీతి లేని మానవరూప రాంక్సుల కిట్టివి నైజము. 'పాపాత్మానం, పాపశతేన కింవా' అన్నారు ప్రాజ్ఞులు. పాపాత్ము లెట్టి ఘోరపాత కము లొనర్చుట్లైకెన జంకరు. సోమనాథ దేవాలయము. మన చేరుపనే యున్న (శ్రీ కైలము, హంపి, యిట్టి దారుణకృత్యములకు గుతియైన పనుటకు నిదర్శనములు.

కాని చీకటిరాయ్లు మాత్రము చిరకాలము స్థిరముగా నిలువవుగదా: స్వాతంక్ర్త్ర్ల ధానూచయముతో శుక్షవశ చండుడు క్రమముగా పృద్ధినొందుచు. తన పెన్నెలలు బ్రానరింప బోవుడున్నాడు. ఇది మన ఖారతదేశము యొక్క యదృష్టము. మనహర్వులు నోచిన నోము ఫలము, మనఖాగృ విశేషము. పరచాసృములోఁజిక్కి. మ్రక్కి, జేర్డించిన భారత రాజ్య రమాదేవతకు నూత్న. ళోభ గల్పించ సంకల్పించి మనదేశాధినేత ైేన పరికిత నెడ్రూ మున్నగు నాయకులు, అఖిపృద్ధి (పణాళిక లేర్ఫరచి, పల్లెలు, పట్టణాలలో నవచైతన్యము గల్గించి, ఆనారోగ్యము, ఆవిద్య, దార్మిద్యమను పిశాచములను పలాయన మొనరించి, ప్రజానీకమునకు తుష్ట్షి పుష్ట్యజేహర్చి, దేశసౌఖాగ్య నుపదల నఖిషృస్ధి వరచుట్రై పలువిధముల ప్రయత్నించుచున్నారు. ఇస్టి తతి, ప్రాచినములగు జీక్ణదేవాలయ పునరుద్ధరణము కూడ ప్రధాన స్థానమాక్రమించక తప్పదు.

దేశీయ ప్రభువులు.ధార్మకులైన ధనవంతులు, మంత్ర మూర్తు లైన మహోపానకులు. భక్తియుక్తు లైన ప్రజా సీకము, మానవ కల్యాణమునమై దెవ్రవర్ధముచే ఈ దేవాలయములు నిర్మించుటయేగాడు, ఆచంద్రతారకముగా యయ్యవి నెలకొనపలెనను నుదేశ్యముతో వాటిపోషణమై అపారమైన జహగీరు గ్రామాలు, భూములు. దానదత్త ముగా నొనంగిరి. ఆ యాదాయము లేమైనవి? నేడు ఈ దేవాలయాలింతటి డైన్యస్థికికి దుర్గతికి పచ్చుటకు మాతు పేమి? ఒక్కమాటలో జెప్పవలెనన్న 'రాజా కాలన్య కారణమ్మ'ని పరిపాలకుల ఉపేమె భావము, ప్రజల నిర ననము, దేవాలయ ధర్మకర్తల స్వార్థప్పత, అర్చకుల నిరాదరణ, దేవన్వము లాక్రమించుకొన్న పెద్దమనుమ్యల దురాశ పీటి యధోగతికి కారణమని చెప్పక తప్పదు.

ఈ దౌర్భాగ్య స్థ్రీతిని గాంచిన ఎట్టి కఠిన హృదయము గాని కరగి కన్నీరిడక మానదు. నేడు మనకంట గాన్ఫించుచుండిన దృశ్యములేవి? ఏండ్ల కొలది మర మ్మతులు లేక, ఎండకు ఎండి. వానకుఁ చడిసి, దిక్కు ్మొక్కు లేక పాడుపడి ప్రాచిన పైథుముఁ జాటు చుండెడి (పతిమలులేని విశాల మందిరములు, పౌరాణిక కథలు చిట్రింపబడి. పూర్వపు శిల్ప చాతుర్యము వెల్లడించెడి బ్రహ్మాండమైన కట్టడముంయొక్క మొండి గోడలు, ఏ మహానుఖావులు చుహోన్నతాశడుములతో నీ మందిరములు నిర్మించిరో.ఆ చుహాశయుల యొక్క ఆశయములు సిద్దింపక యీనాటికి అడుగం ంనే యని యాకాశమునకు మొస్రెత్త్తి ఆక్రందన చేయుచున్నవో ్తయన. ఆకాశము నందుకొనుచున్న మహాద్వార గోపుర ములు, మా కేనాటికైన ము\_క్తి గలదాయని ఏక పాదమున నిలిచి తపమొనరించుచున్నవా యని దోపించు మహాధ్వజ న్రంథములు. పక్లు తిని విడిచిన బ్జములనుండి, పుట్టి పెరిగి వర్డెల్లిన వటవృడ్యుల ధాటికి, బీటలు పాఱి, ఇప్పడు ఆప్పడో కూలుస్థితిలో నున్న మహా గోపుర ములు, నేటి దేవాలయాల విషాదగాధఁ బ్రకటించుచు నిలిచి యున్నవి. ఇటీవల పురావస్తు సంరశ్ణ శాఖాధి కారులు పీటిపై కొంత శ్రధ్ర గౌనిరి, కాని వారు మాత్ర మెన్ని చేయగలరు? మఱియు ధనమూల మిదం జగత్త 'ని

ధనములేని దేకార్యము కాదు. అంత ధనమొక్కడుంది దేగలరు? నూత్న దేవాలయ నిర్మాణము కన్న జీక్ణ దేవాల యోద్ధరణము విశేష ఫల ప్రదమ్ని ఆగము రాష్ట్రములు చెప్పుడున్నవి. కొత్తగా విత్తనము నాటి. ఓనప్రతిష్ట జేయుటకన్న ఉన్నచెట్లకు కంచెపేసి. నీరు పోసి. కాపాడు వాడు ఘనుడన పలయు. మనదేశములోని ఒక్కొక్క నుష్టవిద్ధ జేల్లమును విమర్శించిన కొలది యుగాంతర ముల నంనక్పతి గోచరించుచున్నది. ఐహాంకాలంగా సిద్ధ పురుషులు, మహాయోగులు, ట్రీ శంకర, రామానుజాది ఆచార్య పురుషులు, దర్శన నృర్శనాదులచేతను. మహో పాసనలచేతను, దివ్య తేజోవికానములు. నవశక్త్తిని ఈ దేవాలయ ములలో ప్రసాదించి యున్నారు. భక్తి ప్రవత్తలతో కొందఱు తమ చిత్తముల నీ స్థానములం దంకితముచేసి యున్నారు. రాపుననే జీక్డ దేవాలయోద్ధరణ మూత్మోద్దరణమే యగుచున్నది.

అనర్ధముల కాకరమై.అనాచారపూరితమై, అనాధయై, ಅಧ್ಗತಿಶ್ ಮನ್ನು ದೆವಾಲಯ ವ್ಯವಚ್ ರಮುಲು ವರ್ತ್ರ బెట్టుటకు, 1925 సంపత్సరములో మద్రాసు ప్రభుత్వము వారొక చట్టము గావించి, హిందూచుత దేవాదాయ శాఖ నొకటి నేర్పటంచి. ఈ దేవాలయ పరిపాలనా నిర్వహాణకుఁ బూనిరి. కొంతమాత్రము కార్య సాఫల్యులైరి. తిరుపతి మొదలగు దివ్వష్తము తీ శాఖోద్యోగుల క్రింద చాల అఖివృద్ధిగాంచెను. మటియు, జీర్ణ దేవాలయోద్ధరణకై ఆంధ్రప్రదేశ హిందూ మత దేవాదాయ పరిపాలనా సంస్థ వారు, 1953 నంపత్సరమున, Common Good Fund (సాముదాయక హౌదుపు నిధి)ని ఏర్పుఅచిరి. యముకల దేవాలయముల నుండి కొంత మొత్తము గొని, ప్రజలనుండి విరాళములఁగొని. అంతయు బ్రోగుచేసి జిర్హాలయోద్ధరణకు వినియోగించుచున్నారు. కాని యా ఉద్యమములో కొన్ని సమస్య లెదురొండ్ నవలసి యున్నవి.

గతనర్షమున (శ్రీ కైల జే.తమున జిర్హో దారణమునకు ప్రయత్నించి కొంతపని సాగించి యున్నాము. పేల కొలదివిరాశములు స్వీకరించి యున్నాము. ఈ జే.త మునకు రాచబాట ఏర్పఱచుట కొక భగీరథ యత్నమై

నది. కాని ఆంధ్రఘత్వము నేడ్ కార్యము సాధించ గలైనది. తిరుపతిలోని మాదిరి పసతి గృహాములు నిర్మించ బడినవి. నత్రములు నిర్మించబడు చున్నవి. త్రీ మల్లికార్జున స్వామ్వారి గర్భాలయము. అంతరా లయములు, ముఖమండపడుు. దేవాలయ ప్రాంగణము, మరమ్మతు చేయబడుచున్నవి. విధి విహితముగా స్వామి వారికి భ్రామరాంజాదేవికి జరుపటలసిన మహా ప్రావారము లన్నియు యధాశక్త్తి నిర్వహింప బడుచున్నవి. దేవాలయ బస్సులు ఏర్పాటు చేయుబసెనవి. తపాలాఫ్సు, భోజన శాల,వస్తువుల దుకాణము లేర్ప్లువ ఏడినవి. మన క్రమ త్వము వారు తక్కరలో ఆల ఒనతి, విద్యుద్దిపాల వనతి కర్పించ బోపుచున్నారు. ర్రమంగా యీ దివ్యజేత్రము మహోజ్జ్వల పూర్వటౌన్నత్యము గాంచ దశనంది గలదని ఆశించుచున్నాను.

ఇట్లే యాపద్భారతదేశమందు నిరుపమానమైన దివ్య మేత్రము (శ్రీరామ మేత్రమైన భ[దాచలము. విశేషించి ఆంధావనికి రత్మనిధి ఎంటిది. (శ్రీరాముడే తనకై యవతరింప జేనుకొన్న భక్తిమూ ర్తి (శ్రీ రామదాను. ఆ మహానీయుడే, తానీషా కాలములో ఆలయగోపుర పాకారముల నిర్మించి, అమూల్యాభరణములు చేయించి స్వామిచారలకు అర్పించి యుండుట చరిత్ర (పసిద్ధము. ఆ మహాథక్తుడు రాజ్యాంగ ఉద్యోగిగ చేరి దేవాలయాభి వృద్ధి గావించి రామఖక్తిని మ్రహోధించుడు, తుదకు కారా గారమున నిలిచిన న్థలమే ఆంధ్ర సామ్రాజ్య రాజధాని, ఈ ఖాగ్యనగరము. ఈ భదాచలము జీర్ణాలయోద్ధరణ ప్రణాశిక క్రింద గొనవలసి యున్నది. ఈ సంవత్సర ప్రణాశికలో ప్రతి జిల్లాలోను మూడు పూరకన దేవాల యములు గొని జీర్ణో ద్ధారణ నలుప ప్రభుత్వము సంకల్పించి యున్నది.

ప్రభుత్వమొక్క బే యట్టి మహాఖారమైన కార్యము చేయజాలదు. 'సం ఘేశ క్రి కలియుగే' అన్నారు పెద్దలు. ప్రజాస్వామ్యములో ప్రజలు ముందంజవేసి సాయపడ పలెను. ఇంటికొక పుష్పమైన ఈశ్వరుని కొక పూల మాలగును. ఈ దేవతాకార్యములో అందఱును తమశ క్రి కొలది విరాశములొనఁగి దోడ్పడినచో పుణ్య సము పార్జన మందఱిది. 'కర్తాకార యితా చైవ - (పేరకశాగ్రాను మాదకశి' — నత్వరమున ఈ మహోద్యమము కార్య రూపము దాల్భుగాత ఆని నర్వేశ్వరుని ప్రార్థించు చున్నాను.

ಓಂ ಕಾಂತಿಕ್ಯಾಂತಿಕ್ಯಾಂತಿಃ

చితా భస్మా రేహో గరల మశనం దిక్పట ధరః జటాధారి కంఠే, భుజగవతి హారీ వేళుపతిః కపాలీ భూతేశో, భజతి జగధీకైక పదమీం భవాని ః త<్తార్పణి[గహణ వరిపాటి ఫలముదం॥

## త్రీ విజయవాడ కనకదుర్గా నన్నిధానంలో - కవి, పండిత పరిషత్తు ది. 18-10-58 త్రీ కనదుర్గా జేత్ర మాహాత్మ్య రచయితలు: పండిత అష్టావధాని (త్రీమాన్ దివి నృసింహ్వాచార్యులవార్కి

## సన్మా నం

దేవాలయములు - మహాజే[తములు అనాదిగా ఖారత సంస్కృతికి నిలయములు. యీ దివ్య సన్నిధానములలో, దైవద త్రైమైన ప్రతిభగల కవి, పండిత, శిల్పి, గాయకు లాదిగాగల కళాపేత్రలను, సమాపేశ పరచి - యధో చితముగా గౌరవ, సన్మానములు జరుపుట చాలా ప్రధానమైన కార్యక్రమమని సభాధ్యశ్షులు, హిందూ దేవాదాయ ధర్మాదాయ కమ్షనర్ (శ్రీ పైడి లక్ష్మయ్య గారు గంఖీర వాక్యములను పల్కిరి. సభా ప్రారంభ మందే పేదన్న స్త్రి - దుర్గాప్రార్థన జర్గినతర్వాత శ్రీదుర్గా డేతం ప్రధాన ధర్మక ర్తలు శ్రీమాజేటి రామమోహనరావు గారు అధ్యక్షులకు, తదితర అధికార వర్గమునకు, కవి పండితులకు స్వాగత వాక్యములు పర్కిరి. లోగడ కమీషనర్ గారైన, శ్రీ ఆర్. పెంకటరెడ్డి, డిహ్యాటీ కమ్షనర్, 👸 జి. యస్. యన్. రామమూ \_రై పంతులు గార్ల బ్రోత్సాహమే కారణంగా, యీ క్షేత మాహాత్మ్య రచన సాగినదనియూ అంత కుముందు డిప్యూటీకమీషనర్ గారైన జ్రీ డి. సూర్యనారాయణ స్వామిగారి కార్య దీశ, భక్తి కారణముగా యా శ్రీతమందరి నూత్న నిర్మాణములు కొనసాగినవసీ గత చర్మతను చెప్పి, ప్రస్తుతం కూడా ఎండోమెంటు అధికారవర్గంవారు చూపుచున్న ఆదర, బ్రోత్సాహములవల్లనే ఇట్టి సమావేశ నన్మానములు, జర్గుచున్నవనియూ చెప్పిరి. అనంతరం సఖాధ్యకులు జ్రీ పైడి లక్ష్మయ్యగారు దివి నృసింహ్వాచార్యులవార్కి యరీ కాశ్మీరుదుశ్శాలువను, పేయినూట పదార్లను, చందన, తాంబూల ఫలాదులతో సమర్పించి, తదితర పండిత కవుల కందరకు నద డీణాకముగా ఖాదీశాలువలనిచ్చి సత్కరించిరి.

ధర్మకర్తలలో నౌకరైన (శ్రీ మాతలపాటి తులసీ రావుగారు, (శ్రీ దుర్గాష్త్ర మహాత్మ్య రచయితలైన ్శ్రీ నృసింహ్వాబార్యులుగార్కి గల పురావ స్తు శాఖాను భవమును. వారీ శాష్ట్ర, ఆగమ ఆయుర్వేదములందలి పేరెన్నికగన్న ప్రతిఖను, బహం ఖాషా పాండిత్యమును, కవితా విశేషమును గూర్చ్ సభకు ఎరుకపరచి.వారి రచనా విశిష్టతను ప్రస్తుతించిరి.

్ర్రీ దిగవిల్లి శేషగిరిరావుగారు సభా నిర్వాహకు లై కవి, పండితులను పరిచయం చేసిరి.

సభకు విచ్చేసిన పండితులు, కవులు. కవయుతులు, త్రీమతి గుడిపూడి ఇందుమతీదేవి, త్రీకుప్ఫాలఇ్మవధాని. మధ్వ త్రీపక్లెపూర్ణ ప్రజ్ఞాచార్యులు, త్రీ కలగ ఆంజనేయ శామ్రి, పెనుమూడి సక్యనారాయణ, బుద్దు కుటుంబ రావు, కోన పెంకటా 9ియశర్మ, దోమా పెంకటస్వామి గు వు, గఱ్ఱా సత్యనారాయణ గు వు, మందరపు సత్యా చార్యకవిగార్లు, వగైరా చాలా మంది విద్వాంసులు వచ్చిని. సఖామంటపం అనేకమంది మ్రీ, పురు ష్టేషికులతో కలకలలాడినది.

ఆలయ ధర్మక\_రైలు, విజయవాడ విశ్వబ్రాహ్మణ సంఘంవారు రచయికలకు సన్మాన ప[తములు, తదితర పండితులు, కవులు గద్య, పద్యములతో ఆశీస్సుల నిచ్చిరి.

తర్వాత, అధ్యక్షులు జ్రీ పైడి లక్షుయ్య గారు విగ్రహారాధనా విశేషమును ఉగ్గడించి, శుష్క్ పేదాంత మును విమర్శిస్తూ భక్తుల యొక్క భావనా విశేషము నకు తగినట్లు దైవాను(గహం కల్లుననిన్నీ, యా విజయవాడ ఇంద్రకీలాది, పరమశివుని లీలావిహార స్థానమని, అర్జునుడు ఖిల్లుని పేషముతోనున్న శివుని ఇచట ఆరాధించెనసీ, ఇంకా అనేక ఉదాహారణములతో · మ్రాణ వచనములతో సుమారు ఒకటిన్నర ఘంట గంఖీరోవన్యాసమును గావించిరి.

ఇదే తీరుగా పెద్ద దేవస్థానములలో వండిత నమా వేశములు ఏర్పాటు చేయింతు మనియు, యీ ఆలయాఖి వృద్ధులు, ప్రజల భ\_క్తి ఔదార్యము లందాధారమై యున్న వని ప్రమోధించిరి.

గ్రంథకర్తలు బ్రీమాన్ నృసింహ్వాబార్యులు గారు అనేక పద్యములలో అభ్యత్ల పండితాదరణము, మైతిఖి, తదితర పరిపాలకులు. భర్మకర్తల, నుంగుణ నంపదను ప్రస్తుతించి, తమ రచనలో గల విశేషములను పెల్ల డించిరి. చివర, సంస్కృతములో ఆశ్వీక్లోకమును వరించిరి.

్ల్లో వత్సరాణాం శతం జీయా దేత ద్దర్ధా (పచారిణీ : తే సహ్మసా యువస్సంతు, యేఒస్యా మధ్యత్హాంగతాః "

ప్రధాన ధర్మకర్తలు జ్రీ మాజేటి రామమోహన రావుగారి ఆభినందనములతో నాటి నభ సమా వ్రమైనది.

#### ા જંદા

# త్రీ పరమహంస సంప్రదాయము

(ర్మీ (ర్మీ త్రీ వరమహంస వర్మవాజకాచార్యవర్య (ర్మీ విమలానందనృసింహ ఖారతీస్వామి

ళ్లో బ్రాజ్యామిపరమంగుప్యాం ముక్తిసాధన మాదరాత్ వర్ణాళమ సమాచారా దేవ ముక్తిర్నచాన్యతి జ వర్ణాళమ సమాచారం బినాకై వల్య మిచ్ఛనికి జ నా స్థికై వల్య సంసీద్ధి స్పత్యం సత్యం నసంశయకి జ (సూ-నం. 4-21-12/85)

యనునది ఫలాఖనంధి రహితమగు కేవల మీశ్వరా రృణ బుద్ధితో నొనర్సిన జర్జాశ్య ధర్మానుష్ఠాన-అధ్యయ నాడులే నర్వహిప వరిహారము గావించుటడ్వారా అంతం కరణ శుద్ధిని గలిగించి. పరంపర యా ముక్తిసాధన హేతువగు చున్నదని ప్రతిపాదించు చున్నది. ఇందు యజ్ఞ దాన తపసానశనములు వరున క్రమంలున చతు రాశ్రమములకు నిర్ణయింపబడిన వైదిక ధర్మములై వాటి నక్రమాచరణ మీదనే ప్రత్యగృమ్మైశ్యతా జ్ఞానరూప కైవల్యసిద్ధి కనువగు శ్వకాది విశేష ఫలము లఖించు నదిగా శాడ్ర నియమము. అనగా స్వవర్ణోచిత ఆశ్రమ ధర్మనుష్ఠానముచేతనే సంసార దోష దర్శన కుశలంబున వైరాగో, పేశులై, సాధన చతుష్టయ సంవత్త్యంతర్వ రైతంబగు ముముజ్తత్వము పొంపొందిన దగుచు. అనం

తరమే ఈశ్వరాను గహము వల్ల, సర్వకర్మ సన్ఫ్యాన పూర్వక బ్రహ్మాత్మైక్య విజ్ఞాననిష్ణ సులభ మగునని సూచిత మగుచున్నది. ఇట్టి పరమోత్కృష్ణ 'బ్రహ్మే స్థితి' అనేక జన్మల యందొనరించిన సుకృత పరిపాక వశముననే పొందగలదగుటచే. ఆయా ఆశ్రమ నిర్ణీత ధర్మానుష్ఠానాడులను కడు (శద్ధాభక్తులతో నిర్వర్తించుట ప్రధానము. త్ర్మీ భగవత్పాదుల వారును తమ 'వివేక చూడామణి' ప్రారంభ క్లోకమునందే దీనికెంత ప్రాధాన్య మొనగి విశద పఱచిన దొకింత గమనించిన, అందలి క్రమ మొక ప్రజాళిక ననుసరించునదై, సూజ్మెతి సూడ్మ వ్యత్యాసము పైతము తదనుగుణ న్యూనాధికత, ఫలమునందు గ**రి**గించునదిగా నున్నదని స్పష్టము గాక బోదు. గాననే చతుర్దాళమమగు సర్వకర్మ సన్న్యాస రూపతురీ యా శ్రమమునందు గానవచ్చు షడ్విధ ఆవాం తర విభాగములో నాల్గవదియగు వరమహంసా శ్రమము పై తము ఆశ్రమముగానే వర్ణింప బడుచు, తదు త్రంథావి యగు 'తుర్యాత్త-అవధూత' నామములతో వెలయు 'బ్రహ్మనిష్ట' 'కైవల్యము'లను స్థితుల కనుకూరించు

సాధన వరికరముల పూ\_ర్తిగావించు కొనుట కేర్పడినది గానే గానవచ్చు చున్నది. అట్టి నమయమున (శ్రీ) మచ్ఛం కర భగవత్పాదుల వారు, అత్యంత దయామయులై లోకోద్దరణకు గావించి తమ 'మఠామ్నాయ స్క్రోతము'న ్రపదర్శించిన పరమహంస్కాళమ వాసులకు జెందిన విశేషాంశము లొకింత పూర్ణ పరిశీలన గావించు అంతయు ్శేయోదాయకము. చిత్త పరిపాకము ననుసరించి పొంద నగుచున్న 'ఆత్మజ్ఞానము' న్యకమమైన పద్ధతుల మీద పరమహంసా శ్రమ వాసులకు నిర్ణీతమైన శ్రవణ. మనన నిదీధ్యాననాద్యభ్యానములతో నంర&ీంచు కొననిది బ్రహ్మా త్మెక్య విజ్ఞాన నిష్ణారూప కైపల్య పదవి మిక్కిలి దుర్లభము. బంధ మో ఉముల బ్రహ క్రితో గూడిన 'ఆత్మ జ్ఞాన ప్రాప్తి'యందందఱకును అధికారముండి. నర్వుల కుపయోగించినదై యొకింత కష్టముమీద సాధ్యమైనను, వర్ణా (శమాచార ధర్మా నుష్టానము చేతనేగాని పొందనలవి గాని బ్రహ్మాత్మైక్య విజ్ఞానమను విదేహా ము\_క్తి (ైకెవ ల్యము) కొఱకు కడు జాగరూకతతో శాడ్ర్రహృదయము గు\_ర్తించి, అనుష్టించవలసి యున్నది. ఏలయన ఈ నన్న్యాన మనునద సాధన-ఫలభేదమున ద్వివిధము. 'వివిధిష, విద్వత్'లను నామములచే విరాజిల్లు చున్నది. ఫలాభి సంధి త్యాగపూర్వక కర్మానుష్టాన రూపమయిన త్యాగముచే శుద్దాంతః కరుణుడు వివిధిష నొంది ఆత్మ జ్ఞాన సాధనమగు (శవణాఖ్య పేదాంత విచారము కొఱకు ఫోలాఖ్ నంధి రహితమై అంతఃకరణ శుద్ది గలవాడగుట వలన, తత్సాధనామగు కర్మమును పొట్టుపోయిన పిదిప దంచుటపలె తృజించుట యొకటి-రెండపదగు 'విద్వత్' నన్న్యాము జన్మాంతర కృతమగు సాధనాఖ్యానము యొక్క పరిపాకము వలన నీ జన్మమందు, మొదటనే ఆత్మజ్ఞానము నొంది కృతకృత్యుడగు వానికి స్వతస్సిద్ధం బగు ఫలాఖి నంధి కర్మముల వరిత్యాగము ఫలభూతము. పారలకే ఆత్మ, రతి, ఆత్మతృష్తి, ఆత్మతుష్ట్రి, యను భూమికాభేదముల ప్రకాశము. ఎట్లు పేదో ప్రతిపాద్యా ధ్యయ నాథ్యాపనాది షట్కర్మమార్గ ననాతన ధర్మాను షానములచే పొందబడిన అంత: కరణశుద్ధి ఆత్మజ్ఞాన మున కనివార్యమో, అటులనే 'బ్రహ్మనిష్ట' యను **్రత్యగ్స్ హై**క్యతా జ్ఞానరూపకై వల్య! సిద్ధికి, తత్సం!

బంధమగు 'ఆత్మనమాధి' యని వర్ణింపబడు సాధనాను ష్టాన మెంతేని బ్రాధాన్యముగాదా? అట్లున్నను పర్తమాన దేశ కాలపరిస్థితులకు లోనైనగాను విశ్వాస కొఱత గలిగిన సంకుచిత దృష్టితోడనే శాస్త్రార్థ కల్పనలు జేయుట పరిపాటై పోయినందున.శాడ్హ్రహృద యమును నరిగా గు ర్తింపనేరమిని.ఆర్హ సంప్రదాయమునకు జెందిన ఆనందాను భవము కడుదూరమగు చున్నది. మృత్తిక దృష్ట్యా ఘటశరావాదులందు పృథక్త్వము నామ మాత్రమే యగునట్లు చిద్రూప వ్యాప్తియందు గుణకర్మ విఖాగ వికారముల (పసక్తి కవకాశముండక పోయినను నామ రూపనిేషధ పూర్వ కాధిష్ఠాన 'మృత్తిక' జ్ఞాన మారూఢ మగుటకు వలయు సాధనాఖ్యాస కాలమున. ''అహం - మమాథిమాన'' పురస్సర సర్వవ్యవహారా పన్నతను తొలగించు కొనుటకు భూమికా క్రమంబున 'తరతము' స్థాయులనంగతమగునా ? కావు ; విశేషించి అనివార్యమునగు చున్నవి.

భ. గీ. 18-49-50 శ్లోకములలో దానినే సూచించుచు తత్త్వవివేక జ్ఞానమునొంది నట్టి ఆరూధుడగు యతికి విదేహకైవల్య సిద్ధి కారణమగు జ్ఞానమున క\పతిబద్ధ త్వము సిద్ధించుట కొటకు నియమంబున, గ్రామంబున. క ర్త వ్యమగు న్రవకారమయిన జ్ఞాననిష్టను, జ్ఞానఫలమును నిరూపింపబడుచున్నది. నత్త్వ శుద్ధిచే ఆక్మ తత్త్వము జక్కగా నెటింగినట్టి ముముజపగు నారూడుడు. సన్న్యానము చేత (నమ్యగ్దర్శనముచేత గాని, తత్పూర్వక నర్వ కర్మ సన్ఫ్యానముచేత గాని) నైష్కర్య్సిద్ధిని బొందిన వాఁడై, ఏ ప్రకారముచేత తత్త్రాన్నాన్ని నుష్టాన పూర్వకముగా జ్ఞాననిష్ఠాసిద్ధి క్రమంబున్ బరిపక్వమగు జ్ఞానముచే బ్రహ్మ ఖావమును బౌందుచున్నాడో ('ఆయ మాత్మా బ్రహ్మం యను మహా వాక్యానుసారముగా) అట్టి ల్రహ్మాత్మైక్య విజ్ఞాన పాప్తికనువగు 'జ్ఞాననిష్ఠ' క్రమ సూచకంలున హొందనగు స్థాయి విశేషముల వివరణయే యీ వ్యాస ప్రసంగము. విద్వాంసునకు 'బ్రహ్ముపా ప్రి'. యనగా, సంశయా సంఖావనా విపరీత ఖావనాది వికల్ప ములు లేక చక్కగా నపరో మీకరింపబడిన స్వాత్మ నిత్య శుద్ద బుద్ద ముక్తచిదేకరసము, నిర్విశేష మద్వితీయ

మగు పర్యహ్మ్మ్మ్మ్ నందు ఇదియే నేసనియాత్మ్మ్మద్దిచే అయ మాత్మాదబ్బాయను ఆసుభవార్మక చుహావాక్వరా రూథతను గరిగియుఎడుటయే: ఇట్టె స్ట్రియిందు 'ఆత్ర pబహ్మ నమన్ను తే'యను (తర్వానుసారమున అహ్మ మునే బొందువాడగును గత్పుర్వాంతుం. యథాదమును దెల్పుచున్నది. బ్రహ్మ్మోవనిషర్ 1డ్డు. 6-5 ''ఏమ్ మేవాన్య పరిద్రష్టం మా షోడళ కలాం. పురుషాయణాం పురుషం ప్రాస్తాన్రస్త్రంగచ్చన్ని ఖిద్వేతే తాసాంనాడు రూపే భరుష ఇత్కెటం (పోచ్రతే నవ్షోకతో ఒద్దుతో థప నై''లో విజరించినట్లు (బహ్మానిమ్ఘడగు నీ విద్వాం మనియొక్క ప్రాడా శ్రహ్హదులగు పదునాఱు కళలును, నదులు నముద్రమును బొంది యె.న్లమించిన టై. పురుషుని (వరం ణమ్మాను) బౌంది అన్నమించుచున్నవి. అనగా ఈ కలలయొక్క (చిక్కుల యగు జేవునియొక్కు) పేరు. ఆకారము రేక పురుషుచే (దర్భక్సూ మీ) యన్ చెప్పబడును. ఇట్టి కలాడ్పవిలయము నెటింగిన విద్వాం నుడు (జ్ఞాని) కలా రహితుడై అమృతుడగుచున్నాడు. (హార్ణుడె నిలుచున్నాడు). సూథా 4-2-18 ''అప్ థాగో ఏచనాత్"లో విషరించనట్లు అవిద్యా (అజ్ఞానము) నిమి త్తముచే గలెగిన రరాభ్వధాగము విద్యా (జ్ఞాన) నిమిత్త మగు భ్రయమున శక్తితో మిగిలియుండుటను నది లేదు. ఇట్టి శ్రమణమునకునుం. బోధమునకును ఫలము అనుష్టానమోగదా: అనుష్టానములేనిచో నంగడి మాటపలె నుపదేశము నిరర్జకమేయగు. బ్రీ భగవత్పాదులవారును తమ 'అవరో ఔసుఘాతి'యను గ్రధ 44 క్లో॥ -

"రజ్జెక్ జైనా మైదే సైకు, యుద్భదజ్జార్హి నర్ఫడి ఇాణి తద్వ చ్ఫితిఎ్సిందా, ద్వహ్యకా రేణ కేవలా అలో చూపినట్లు. యథార్థములో నున్నది అాడేయైనను క్రమాతకు కేవలము (తెలియమిని) తాను పామని 'అనుటయే' (నఫారణయే) తడపుగా ఆ క్షణమునందే పాముగ ఖానించి భయకంపాదులను గలిగించు చున్నట్లు, తా ననుటచేతనే 'నర్వవ్యావకమైన పరిపూర్ణ పర్ణాహ్మ' తనకు విశ్వాకారముగ ఖానించుచుండ, నత్యమైన స్వరూప జ్ఞాన మరసి, గు కెంచి, అందు తాను పదా నిష్టాతండై యుండవలసిన యవనరము తేదా? అట్లు నిష్టాతండై యుండవలసిన యవనరము తేదా? అట్లు నిష్టాతండే, యథార్థ వస్తు పరిజ్ఞానము క్రమాతృ దృష్టి

మండి తొలగించుటకు మేాతువగు అఖినిపేశ పూర్వక తన చలింపే (ఆతృశ\_కే) నర్వానర్థములు గలిగించుటకు మూలమగుచున్నది. ఇట్టి ''వ్యాపారము'' (చలనము) నహజముగా గల ఆతృశ\_క్తిని, స్వన్వరూప జ్ఞానము ద్వారా ''ఆశ్రయము'' నందుంచుటకు జరుపవలసినదే చుహావాక్యార్థ బోధానుభవ రూపవైరంతరకృషి : ఇదియే ''న్వవిమరోఖ మొక్క'' యను దాని యంతరార్థము.

మటియు నిందొక విశేషము గలదని సూ. సం.  $4-35-rac{14}{21}$  పఱకు గల hoరము నృష్ణపరచు చున్నది. ఇట్టి మహోత్కృష్ణమైన 'బ్రహ్మవిద్య' శిష్యునికి సామా న్యముగ నుపదేశింపరాదని వారించుచు, సచ్చిమ్యని చిత్తము, మేధానంపత్తును కనీనము సంవత్సరము కాల మైనను పూర్ణముగ పరీశించిననే గాని, సామర్థ్యముగల సమ్మరువు, ఆయా అధికారమును గుర్తించి తగినట్లు యుపదేరాదుల గావించ తగచనియు తెల్పుచున్నది. ఆప్పుడే యాగురు రృప సఫరీఖాతమై శిమ్యని శ్రద్ధా భర్తులతో గూడిన (కమాసుష్టానాదుల పలన పరిపక్వా చన్నను బౌంది, ''విదిత్వాశిష్య చిత్తన్య విపాకం పున రాస్థ్రాణ దద్యాత్పరాను రూపేణ విద్యామేతాం మహే శ్వర్ం'' (నూ - నం . 4.35.15) లో విశదపఱచినటుల, త్మ్మయన్ శ\_క్తిపాత దీశౌబలముచే ఆశిష్యుడు, పర మేశ్వరానుుగ్రహపాత్రుడై, కళా పురుషజ్ఞానము గలిగి. మాయాతీత పరిపూర్ణ పరమాత్మత త్ర్వమును లెస్సగా నారూడత గావించుకొనిన వాడైనందున పునరావృత్తి రహిత శాశ్వత బ్రహ్మలోక నివాన సిద్ధిని బొందు చున్నాడు. గాన, సంప్రదాయ పరంపర సూజ్మౌంశముల నెల్ల గు ర్థించు జెంతయు 'పర విద్యా' పూర్ణత్వమునకు సాయభాత మగుచున్నది. దానికే సూత సంహిత 4\_35\_19/21.

"సం[పదాయ విహీనాయ నిద్యా వేదాంతపారగాణ సావిద్యానై వవిద్యాస్యాదితిత త్ర్వవిదాంస్థితింట 19 పారంపర్య పరిజ్ఞానాం పరవిద్యా [పవ ర్తకమ్ పారంపర్యా వహో ధేన విద్యాసావీర్యవ త్రాగా. 20 పారంపర్య పరిజ్ఞానా దేవపాళ నికృంతనమ్ తస్మా[తానిజ్ఞన్స విద్యాయాస్సంతతి జ్ఞానవాస్ భవేళ్ ... 21

ఆని తెలుపుచున్నది.

## Editor's Note

SATHYAM, Sivam and Sundaram are attributes of God. Temples, on whose behalf our journal is being published, are ideal places for the visible demonstration of Sundaram aspect of the Lord, be it ancient architecture, exquisite sculpture, superb painting or Divine music. So, the sacred duty of making these institutions live centres for the propagation of Art of the highest type devolves on men in charge of them. When, immediately after the coming into force of the Madras Hindu Religious and Charitable Endowments Act of 1951, Sri D. Suryanarayanaswamy, now addl. Secretary, Law, Government of Andhra Pradesh, functioned for a few years as Deputy Commissioner in-charge of these institutions in the Andhra area, he discharged this pious duty with the zeal of a missionary. It is now over five years since he relinquished the office; but, still, the effect of his very valuable work can be felt. Before his coming on the scene temples were in a neglected and dilapidated condition. There was rank tree growth on temple walls and roofs and even garbhalayams were leaking. There were no compound walls and asses and pigs were defiling the precincts. Nithya Dhupa Nivedyam was not being done in several of the temples. The idols were not being covered with clothes at all or were being kept in dirty rags. Some of the idols were looking hideous in outsized ornaments. If all these have been set right in several of the temples, the credit is due to Sri Survanaravanaswamy. If there is an imposing gopuram of recent construction tapering gracefully heavenwards with beautiful figures embossed on them i.e., the men in charge give all credit for the conception and the execution of the work to Sri Survanarayanaswamy. If some of the temples present a pleasant spectacle with marble floors and colour washed walls, the credit is inevitably given to Sri Suryanarayanaswamy. If soul-satisfying music is being recited, if Harikathas are being recited by rare Artists, if Purana-kalakshepams are being held by erudite Pandits in some of these temples, this is only a continuation of the good work started by him. Even in works like clothing the idols elegantly, arranging the flowers and garlands with an eye on the artistic effect produced, in selecting suitable jewels, Sri Suryanarayanaswamy had the genius to draw the best out of the man in charge. It is therefore very fitting that we reproduce below a recent and a very thought-provoking address by Sri Suryanarayanaswamy presiding over the first birth-day celebration of an infant institution wedded to Art— Ravindra Kalamandir, Hyderabad giving among them suggestions as to how the H. R. & C. E. Administration and the temples get an encourage them.

## Presidential Address

By

### SRI D. SURYANARAYANASWAMY

Additional Law Secretary to the Government of Andhra Pradesh, Hyderabad, on the occasion of the First Anniversary of Ravindra Kala Mandir, Hyderabad.

Friends,

I am happy indeed to associate myself with this pleasant function which is organised to celebrate the first anniversary of Ravindra Kala Mandir. It is a privilege and also an honour to take the presidential chair on this delightful occasion. I am grateful to the sponsors of the show for presenting me this nice opportunity.

The name which the Kala Mindir bears has a profound significance. It derives inspiration from the name of the master artist and famous poet of this renowned land of ours Sri Rabindranath Tagore who dedicated his life to art, culture and literature. It is a happy coincidence that the Secretary of this Kala Mandir who is its main architect bears the same endearing name. In fact, he is its vital live wire generating current and engendering illumination to the association of which Mr. Gopala Reddy, the Union Minister for Economic Affairs, is the president and Mr. Raja Gopal is the Vice-president. Their names also command mythological esteem. It is common knowledge that Lord Gopal of Brindayan used to immerse the universe in rapture by his enchanting Venugan. That Purana Purusha was an embodiment of all kinds of Leelas in which it is either difficult or delicate to indulge. The office-bearers and the members of this Kala Mandir are lovers of art and culture and there can be little doubt that this institution has a brilliant future with such capable persons at its helm and with Miss Java as Joint-Secretary carrying the name and ensign of success. Let us offer our best compliments to all the enthusiastic members of this Kala Mandir on its establishment and splendid progress which requires the

constant patronage of all art and music devotees. The artistic trend of this nascent institution is manifest not only from the various activities embarked upon during the brief period but also from the charming emblem which is embossed on the invitations for this function. It displays unique beauty and expresses an excellent idea. The artist of this design deserves profuse encomiums.

Poet Keats has most aptly characterised that 'A Thing of Beauty is a Joy for ever'. Art is Beauty and Beauty is Art which leads to Happiness which is the quintessence of good life. Happiness in the widest concept of the term is the outcome of finer aspects of life and equated generally to Heaven. Unhappiness is usually compared with Hell. Every art draws out the best from any being. It kindles life. envigours it and enshrines it in all its nobleness and glory. It dispels darkness, drives out disease, delivers Bliss, departs from the Hell and directs its destination to Heaven. It knows no limitation or discrimination: it has no barriers-no caste-no community; no religion and no faith. A person with artistic taste or bent of mind is expected to be normally free from blemish and incapable of any crime, harm, intrigue, or mischief. A true artist can never be malicious, mean or petty; he should never see the wrong side of life; he should never pick holes in anything and everything but should always perceive only the bright side of things. He must be generous, magnanimous, just helpful, sportive and cheerful. Ever and anon, he should be radiant with smiles and spread lustre around him. He should discover beauty even in things which are forlorn and ugly. He should be always handsome in the sense that handsome is that handsome does.

He must have, in him, analysis and system which streamline his work, whatever it is. In short, he should possess in abundance the element of divinity which immortalises the personality. He should carry with him the redeeming virtue of sparkling humour which he maintains and demonstrates even at the last moment of his life.

Music in any form has a magic of its own. It has soul-stirring effect. It refreshes the fatigued, relieves the wounded and reforms the wicked. It creates emotion, procreates universal love and recreates ecstasy. It abounds in love, administers mirth, embraces all that is good and ultimately deifies everything. enthrals humanity and melts even stones. It is said with truth that many a chronic disease has been cured by it. It is a divine tonic-nay, a celestial balm-the effect of which cannot be described in words. It is no wonder if it rejuvenates people and even revives the extinct. The programme of the Kala Mandir to provide music in hospitals for affording superb relief and glee to the patients is extremely laudable and worthy of emulation by the other institutions of this type. I have hardly any hesitation in asserting that music and entertainment have equal efficacy as any medical drug. have sung that if a person has no ear for music he is fit for treason and what not. It is debatable whether in such a person the divine element is entirely absent and the human element is equally poor. The company of such a person is said to be dangerous, miserable and loathsome. The same attributes are said to apply in a less degree with reference to other arts and aspects of culture. In the light of this, one will appreciate his association with any type of artist - an artist who is genuinely interested in any of the fine arts for the sake of art itself-arts like music including dance and drama, painting, sculpture, architecture, poetry, literature, culture and horticulture. Arts, literature or culture when commercialised forfeit their intrinsic value and Never they should degenerate into marketable commodities which destroy the

divine spark that marks their magnificance. A common example of commercialised art is a contract drama which is seldom good. True it is that the riddle of finance poses itself into a positive obstacle and impediment but it has to be encountered in its proper perspective and eliminated. There is no question of stooping to conquer. Any difficulty envisaged in promoting arts and culture should be resolved with dignity and forbearance without corroding the roots. The difficulties are not insurmountable and they are bound to yield to right and vigorous efforts.

It is a matter of great rejoicing to every art lover that the Government of India and our State Government have been pleased to extend their kind patronage and interest to the Fine Arts in every direction. It is for those who hold reins of management of institutions of Art and Culture to put them on right lines. coordinate and consolidate them by giving in the Central Organisations due representation to important Kala Mandir as of this type. Every one of us should be grateful to the Government for rightly giving necessary encouragement to the Fine Arts without which the country gets impoverished. It is not enough if Government alone direct their patronage to these priceless arts. should be some other sources and resources which bring about the fullness of things. Formerly several Samasthanams used to nourish them. Those Estates have now been liquidated and there is, therefore, no chance of further help from that quarter. institutions like Municipal Corporations and other Local Bodies and the Religious and Charitable Endowments should step in and fill up the gap. The Government and the Legislature have not lost sight of this fact and they have most appropriately made suitable provisions in the revelant statutes for safeguarding and tending all arts and culture. The persons in charge of the affairs of these institu tions with the active cooperation and good will of all concerned should properly resort to the benevolent law, utilise it well and save the

arts and culture from stagnation, deterioration and decay. There are some prominent religous and charitable institutions and local bodies which can take over and foster all the precious arts and culture which represent the real wealth of the country and enhance its stature in the comity of Nations.

As Deputy Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments, I used to give unstinted encouragement to a number of artists of different categories in Andhra Desa. The artists as well as the public were benefited by such a warranted gesture and the institutions scarely became poorer on that account. On the other hand, there were more attractions at the temples-more pilgrims used to rush there and more money was contributed by them. Experience has underlined that due to such entertaining attractions, the popularity of the temples had increased and their income had augmented twice, thrice and four-fold. The pilgrims had immense enjoyment. Our religious and charitable institutions in which we should find all our fine arts constitute the strength of the country-spiritual and otherwise. The divine blessings emanating from them are absolutely necessary for the welfare, progress and prosperity of the land. The development of all arts and culture should go hand in hand with that of the holy institutions. It is the duty of every person in charge of the management and supervision of such institutions to see that both of them grow pari Passu.1 strongly commend to them that they should undertake a regular programme to achieve this grand object. The best person to tackle this problem is the Commissioner of Hindu Religious and Charitable Endowments who has vast jurisdiction over thousands of temples and charitable institutions. Every art lover will be glad to learn that in Mr. Pydi Lakshmaiah, the present Commissioner, H. R. & C. E., we find a virtuous gentleman who is deeply interested in every sort of art and culture. Pvdi means gold and he is better than that. His career is silverlined with erudition and highlighted by He has done righteousness and justice. marvellous work in a short space of time in

respect of the most famous and ancient shrine of Srisailam, which has meagre funds. He appealed to the public and got spontaneous response. The expeditious renovation of this hely institution baffles ordinary understanding. Such a contribution by the present Commissioner of Endowments reflects high credit for which we convey our hearty congratulations to him. With the right approach I am sure he will be avowed to bestow as much attention on all kinds of art and culture as he confers on the various institutions in his jurisdiction.

Temples are centres of great learning. They must be replete with paintings, sculpture and architecture. There must be poetry in praise of the Deities who dwell there. There must be Harikathas and Purana Kalakshepams, Vedaparayanams, Pandithagoshtis, Bhajanas, and Hymns. The sacred abodes of Gods should resound with "Brahmanandam", which is the offspring of all such arts and culture—the fundamental assets of a Nation.

Apart from such institutions, the general public must evince more interest in this behalf as the fine arts render the happy background to the society and country. No institution cultivating or nurturing the arts need be discouraged when the membership on its rolls is not attractive. The composition of a few good members is much better than a conglomeration of numerous indifferent members. So also the existence of a few good associations of arts and culture is much better than innumerable mushroom ones which are prone to just linger and vanish as briskly as they have sprung up. It is high time that all exponents and votaries of art and culture should muster together to congenially coalesce into well recognised associations of considerable standard as in Madras. That will definitely fortify and ensure the sound and sturdy growth of the arts themselves. In the first case, it will facilitate the gradual flourishing of the institution on a firm ground, but ' regarding the second one, it collapses like a castle of cards-an edifice devoid of sufficient foundation. To every sensible person, the preference should be for the former. You are aware of

the trite bye-word that "Rome is not built in a day". Steady results are more desirable than startling ones. I, therefore, counsel patience in building up your Kala Mandir on a formidable basis, both literally and physically. Friends of the Kala Mandir, your institution needs a pretty and a permanent structure where your ideals can be translated into action without any hindrance, inconvenienec or expenditure. It does not, however, mean that speed should be sacrificed or rapidity of action left unreckoned, but they are not the only cardinal factors in the Public and institutional support bargain. is essential in this regard. With your unflinching determination and loyalty to arts and culture, you are certain to attain your ambitions which are by all meams legitimate. I tender my blessings and crave for the blessings of all art lovers which have their own value. It is not enough. We have to invoke the blessings of Gods through the proper channel. For the physical beneficence, the route is discernible and it lies through the Government, the big corporations and other local bodies, the Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments and various other offices working under him, the trustees and the executive authorities of the benign institutions and the general public including oursel-

ves; and for the Spiritual munificence and Grace we offer our prayers to the Almighty Lord. Prayers by artists—artists need not necessarily be limited and confined to persons proficient in arts and they also include persons who are wholeheartedly interested in them or even inclined to them are bound to be answered favourably. There is an axiom that "more things are wrought by prayer than the world dreams of". So, may I request all of you assembled here and also the other art lovers who could not be present in this congregation to join us in our prayers that Ravindra Kala Mandir should soon be blessed with a building of its own and that all of us will have more frequent. opportunities of witnessing its art exhibitions which will entertain us, enlighten us, ennoble us and enliven us.

I thank all the members of the Ravindra Kala Mandir, the office bearers and in particular the Secretary and the Vice-president who had kindly invited me to participate in, and preside over, the deliberations of this evening. The more important part of the day's programme is still ahead and let us shift ourselves to give place to it. Let us thank the partaking artists in anticipation of their giving us a taste of artistic pleasure.

JAI HIND

### HARE RAMA!

Sri Vidya Sankara Bharati Swami, Sri Gayatripeetham

### THE SPECIAL SIGNIFICANCE OF 'HARE RAMA' SANKEERTHAN

MAHARSHI Agasthya goes to Bhagavan Hayagreeva and asks him as to the method by which people in Kaliyuga can get over the cycle of births and deaths and obtain Moksha.

Hayagreeva says:

ళ్లో။ కలొ పామైక బహునే ధర్మానుష్టాన పర్షితే నామనంక్రీనం మున్హ్వానృడాం నాన్యత్పరాయణం

In the Kali age where most people indulge in sinful acts and do not adhere to Dharma, Sankeertana of Bhagavan's name. (i.e., singing of god's name) is the only means by which they can get liberation. In the same way sage Narada goes to Brahma, and asks him for the means by which people in Kali age can attain Moksha. Then Brahma also says that Sankeertan of god's name is the only means. Then Narada asks Brahma to tell him that name of Bhagavan which is most efficacious of all the names. In reply to that, Brahma says that the most efficacious Sankeertan is of

'హరేరామ హరేరామ రామ రామ హరేహరే: హరేకృష్ణ హరేకృష్ణ కృష్ణ కృష్ణ హరే హరే'.

"Hare Rama Hare Rama Rama Rama Hare Hare, Hare Krishna Hare Krishna Krishna Krishna Krishna Hare Hare". Further Brahma says that this kind of Sankeertan can be made by all people (both male and female), that there are no special restrictions or rules to be observed for performing this Sankeertan, and that if this name is repeated three and half crores times, one will surely attain Moksha.

Now we shall try to understand the special significance of this kind of Sankeertan. In the sloka, which is the subject matter for Sankeertan, there are three names of Bhagavan (1) Hari (2) Rama and (3) Krishna, which are repeated sixteen times. The name Hari is repeated eight times and the names of Rama and Krishna are repeated four times each.

ή. 12.

The number sixteen is significant of the fact that the soul or Atman of every man which is sat, chit, and Ananda by its very nature, is covered over by sixteen kalas (5 80) of nescience. So, the repetition of gods' name sixteen times will liberate us from those sixteen Kalas. Why the names Hari, Rama and Krishna are selected is for this reason. The word Hari comes from the root "hru" which means, 'to take aways'. So the repetition of the name Hari will take away all the sins from us and purify us. Sins are like the weeds in a field. By ploughing the field, the weeds are removed and the field is made suitable for sowing seeds. Our minds are compared to fields, and the innumerable weeds are the innumerable sinful acts which are committed by Kama, Krodha etc. born of Rajas and Thamas. So the weeds of desire (Kama). anger (Krodha) etc., which are responsible for the sinful acts, have to be first removed from our minds, to make them pure. This removal is done by the repetition of the name Hari. Then comes the name Rama which represents the seeds to be sown in the purified mind. Rama is described as the very personification of Dharma(రామే విగ్రహవాన్ ధర్మం). So by the re. petition of the name Rama, seeds of Dharma are sown in our minds and the yield is the fruit of Dharma, which is the principal means to attain Moksha. The name Hari, is repeated in the first half of the Sloka under reference four times, both in the begining and at the end also, to remove the weeds of Kama, Krodha etc. which, even after the sowing of seeds of Dharma may shoot up, and grandually destroy the growing crop. We come across so many people who, while doing good acts and living a Dharmic life, now and then, yield to temptations, and get spoiled. So the protecting influence of Hari's name is constantly needed. That is

why it is repeated four times in the first half of the Sloka, in the begining, in the middle, and at the end also. In this way by the repetition of Hari's name, the mind gets devoid of desire, anger etc., and becomes purified. Then comes the application of the second half of the Sloka in which the name Hari is again repeated four times and the name Krishna also is repated four times. To obtain Moksha, Knowledge of self (ಅತ್ನಾ) or Brahman is needed according to sastra (జ్ఞానా దేవతుకైవల్యం). That knowledge can be had by the singing of Krishna's name. Here again another kind of weeding or removal of weeds is necessary. There are certain kinds of sins which create repulsion to acquisition of knowledge of self or gnana (జ్ఞాన(పతిబంధకపాపాంঃ). Unless those sins also are removed, the seeds To remove those of gnana cannot be sown. sins, again Hari's name has to be repeated. That is why the second half of the Sloka again begins with the name Hari. Then comes the name Krishna. The word Krishna may be interpreted in three ways according to its root. One root meaning is, 'One who attracts.' ( కషతీతి కృష్ణ ) Krishna is the very personifica. tion of beauty. Futher he can dance beautifully and can sing excellently on his divine flute. So Krishna, by his beautiful figure and by his most attractive singing and dancing, will attract all people both male and female, both theists and atheists, and both good and bad. The special significance of Krishna Avatar is (1) attracting even bad people who indulge in thieving and immorality, (2) removing those bad seeds from their minds which obstruct the acquisition of gnana, and then (3) making them liberated souls ( జీవస్ము క్యా ) by giving them knowledge of self. We have seen above the first root meaning of the word Krishna, as one who attracts all people. The second root meaning is 'One who ploughs' (కృషతీతి కృష్ణ). Krishna after attracting even bad people to him, will then plough their minds, and remove the bad seeds from them, and thus make them fit for the seeds of Gnana to be sown. Sins

which obstruct the acquisition of Gnana are of two kinds—coarse (మ్లాల) and fine (మాక్ష). The coarse kind are removed by the name Hari, and the fine kind are removed by the name Krishna, according to the second root meaning. Then the third root meaning comes into play. The third root meaning is one who is eternal bliss ? (కృష్చణళ్ళ కృష్ణ - కృష్భూవాచక శ్వబ్రం భూసతాయాం అశ్చవిర్వృతి వాచకం). The Lord Krishna is made up of two syllables 'Krish' and 'na'. The first means eternal and the second means bliss. So the Lord Krishna means eternal bliss. So Krishna after attracting towards him all people and after purifying their minds will sow seeds of eternal bliss. Then they acquire knowledge of self or Brahmagnanam, and attain Moksha. In this second half of the sloka also we find the name Hari repeated not only at the begining, but in the middle and even at the end also. As stated above when explaining the first half of the sloka, this name is repeated to safeguard the aspirant from becoming a prey to any temptations. Till the seeds of Atma gnanam take deep root and develop fully to their full stature, there is every scope for yielding to temptations. Hence that safeguard is necessary. One great Bharata, after whom this land of ours is named as Bharat, (not the brother of Rama) yielded to compassion which over powered him when he saw the just born deer, even though he was then in the final stage of spiritual development, brought it to his Ashram, nurtured it as though it were his own born child, and died keeping his whole mind on it. So he was born in the next birth as a deer, and in the third birth only he became a Maharshi and gnani, possessed of Atma Gnanam, and attained Moksham. Life of Maharshi Soubhari also affords another illústration of this kind.

Thus Sankcertan of 'Hare Rama' is of special spiritual significance and leads one to Moksha, if done with sincere devotion and unswerving faith.

## Vedanta - Samanyaya

PARSA VENKATESWARA RAO

THE creator of this universe, exists as Purusha and Prakriti, which are also one and the same. A spider, before it begins to weave, has inside its stomach, a glue-like substance; but we can not refer to the glue inside the belly as something separate from the spider itself. Purusha in like the spider and Prakriti is like the glue inside its body; and are together one. It is the inherent nature of a spider to So both the glue and the weave webs. inherent nature to weave webs are within the spider and form part of it. Thus Prakriti is within Purusha, and forms part of Purusha. It is not possible to differentiate between, or separate the two. Hence Prakriti-Purusha is one entity; and is known as Brahman.

The glue and the inherent nature to weave webs, are the two aspects of the Prakriti, within the spider. Prakriti, is thus dual, it is the material as well as the cause for the matter to take shape. When the two aspects are static without mutual reaction, the Prakriti is given the name of Maya by us human beings. When the two aspects react together, then a thin thread called the cob-web comes out of the mouth of the spider. Then the Prakriti is in a state of activity and is called Avidya. The result of the activity of Avidya, the thread that we can feel and see, is the manifest creation, of which we all form part. Thus Maya and Avidva are two functional names given to Mula-Prakriti; which is itself part of Purushathe Purusha-Prakriti-single-entity being known by the single name of Brahman.

The inherent nature of Prakriti is given the name of Guna; which has three aspects in one-Satwaguna-Rajoguna-Tamoguna. Satwaguna is state of tranquility and peace, Rajoguna is state of activity and creation, Tamoguna is state of inactivity and disintegration. The three gunas always exist together; they cannot

be separated: When one of the Gunas is predominant, the others are merely dormant; and do not cease to exist: When Satwaguna is predominant, then Prakriti is known as Maya, and when either Rajo or Tamoguna is predominant, then it is known as Avidya. Maya can be compared to a clean-polished mirror, because of the predominance of Satwaguna, while Avidya, is the mirror covered with dust (Rajoguna) and stains (Tamo-guna). While Mula-Prakriti, the mirror is the same; in the Maya state it is bright, and in the Avidya state it is soiled.

Since Purusha-Prakriti entity is called Brahman, so if Purusha is Brahman, Prakriti also is Brahman. So Maya is Brahman covered with Satwaguna, and Avidya is Brahman covered with Rajo, and Tamo gunas. In spite of being covered with Dust (Rajoguna) and stains (Tamo-guna) Avidya, is still, in reality Brahman itself. So let us re-name them as Maya-Brahman, and Avidya-Brahman, to establish, continue and remember the identity of Maya and Avidya with Brahman.

Maya-Brahman is otherwise known Easwara, the Sarvaina and Sarveswara. Avidva-Brahman is otherwise known as jiva in Deva, Manushya and Thiryagyonih - in super-men, men, birds and beasts. Thus jiva, Easwara, Mula-Prakriti and Purusha, all are Brahman, the difference being only in the degree of purity from imposition of Satwa, Rajo and Tamo gunas. Maya-Brahman, the Easwara is also called Karana-upadhi, the primal cause of creation and Avidya-Brahman the jiva is called the Karya-upadhi, the result of creation. Jiva assumes 'Nanatwa' or variety of shapes; depending on the moulds into which he enters. There are eighty four lakhs of yonis or moulds; so there are eighty four lakhs of species of creation, which all co-exist, and are not evolved one from the other, as propounded by Darwin

in his "Theory of Evolution". Jiva with preponderance of Satwaguna are called Devas-Indra—Varuna—Agni—Yama etc. Jiva with preponderance of Rajo-guna are men—Homo-Sapiens, jiva with preponderance of Tamoguna are beasts and birds.

The 84 lakhs of Yonis or moulds, are once again the different manifestations of Avidva. Each inner mould is enveloped in two other sheaths or kosas. The innermost mould is Maya-Prakriti in Satwaguna called by special nomenclature as Karana-sarira. Enveloping Karana Sarira, is Sukshma Sarira, and enveloping Sukshma Sarira, is Sthula Sarira, or the tangible, visible body as we call it. The satwic mould of Maya, is Karana-Sarira. The five inana-Indriyas (1) Twak (skin) (2) Chakshu (eye) (3) Srotra (ear) (4) Jihva (tongue) (5) Aghrana (nose), the five Karma-Indrivas (6) Vak (speech) (7) Pani (hands) (8) Pada (legs) (9) Payu (Excretory organs) (10) Upastha (Genital organs), the five Pranas, (11) Prana (12) Apana (13) Vyana (14) Udana (15) Samana, together with (16) Manas and (17) Budhi, these seventeen Tatvas constitute the Sukshma Sarira or the Rajasic-Avidva.

The Maya Brahman that is enveloped in Karana Sarira is called Prajna. The Prajna further enveloped in Sukshma Sarira is called Taijasa. In this state the jiva, identifies himself with the functions of the Sukshma Sarira, and forgets that he is also Brahman. The thick layer of Rajasic-Avidya, in Sukshma Sarira is the cause for the forgetfulness and the change in outlook of the jiva. While praina considers the Karana Sarira as his Atma, due to delusion (Bhranthi), the Taijasa considers the Sukshma Sarira as his Atma, due to Bhranthi (delusion). He begins to say, 'I am hearing', 'I am talking', 'I am hungry', 'I am thinking', 'I am deciding' etc. He considers the activities of the seventeen Tatwas as his own.

One important point should be remembered now. In the entity, Avidya-Brahman called jiva, the Bhranthi is due to the changes in Avidya which assumes nanatwa or variety of

aspects. The Brahman counter-part in the entity remains unchanged. The jiva is like Artha-Nari-Easwara, half women (Nari) and half Easwara. The Avidya-Nari-aspect undergoes change, while the Brahman-Easwara aspect remains changeless. The Sukshma Sarira being the outer envelope includes the Karana Sarira, so Taijasa includes Prajna.

The Brahman associated with Maya in Karana Sarira is called Easwara, and the Brahman associated with Avidya in Sukshma Sarira is called Hiranyagarbha. There is a special reason for giving these special names. That is, to indicate the composition of Praina-jiva and Taiiasa-iiva, in relation to the Karana and Sukshma Sariras, in which they are successively enveloped. Maya-Easwara, residing in Karana Sarira is Prajna jiva. He has the Swarupa-inana, self-knowledge of being the Easwara. He is like a learned Pundit who knows everything, so he is called Prajna, the all-knowing. The Prajna jiva, together with his Karana Sarira enters the second envelope of Sukshma Sarira; so his self-knowledge jnana is blinded, but he is bright and intelligent, and hence is called Taijasa; he who is conscious of Light. The Brahman counterpart of Avidya in Taijasa, residing in Sukshma Sarira is called Hiranyagarbha. Hiranyagarbha is the creator of manifest universe; and is commonly called, the Brahma, with four faces, with Goddess Saraswathi as his spouce. Hence the Taijasa jiva also shares the qualities of creation, the Brahma or Hiranyagarbha.

Prajna and his Karana Sarira is pervaded with and derived from Satwa guna. Taijasa and his Sukshma Sarira is pervaded with and derived from Rajoguna. The next envelope the Sthula Sarira is pervaded with and derived from Tamoguna. Taijasa further enveloped in Sthula Sarira is called Visva and the Brahman counter-part of Avidya in Visva-jiva is called Vaisvanara. The Visva-jiva considers the Sthula Sarira as his Atma and is thus completely lost in Bhranthi (delusion). Visva in Sthula-Sarira includes Taijasa with his Sukshma-Sarira who in turn, includes Prajna with

his Karana-Sarira. To further clarify, the entity, Maya-Brahman, puts on three jackets, one above the other and in each jacket is known by a particular name. In Karana-Sarira jacket, it is known as Prajna-Easwara: in Sukshma Sarira jacket, it is known as Taijasa-Hiranyagarbha, in Sthula Sarira jacket, it is known as Visva-Vaisvanara. You may ask what will happen to Avidya-Brahman (Jiva). when devoid of the jackets. This is called the state of Brahma-Pralaya (the great Deluge) or Brahma-Kalpa, when Brahman, retains all such jivas, within himself, when Sristi, or creation ceases, for a time, but not altogether. They are kept ready to be east into a new creation. Thus every new creation is never new, but merely a repetition of the process, already gone through and perfected. When will jiva cease to be a jiva, and escape the cycle of creation? The reply is when Brahman is disassociated from Avidya, the jiva, ceases to be a jiva, and becomes Maya-Brahman. In this state even though he escapes the cycle of creation, yet he is not one with Brahman, because he (the Brahman) is still associated with Satwaguna. Only when he transcends even Satwaguna, and becomes Tri-guna atita, that Maya aspect being dissolved, in Mulaprakriti; Pure Brahman, the Prakriti-Purusha entity remains. One without a Second, "Eka-meya-Advitiyam-Brahman."

If Rajo and Tamo gunas, are bondages for the Brahman, so is satwaguna a bondage; only the nature and action of the three bondages is different. Devoid of all the three gunas is Pure-Brahman. Mula-Prakriti, assuming the three gunas, Satwa, Rajo, and Tamas, is the cause for the creation, as well as the subject of creation. Satwa-Prakriti is Maya, but Maya does not lead to creation. Rajasic and Tamasic Prakriti is Avidya. Avidya leads to creation. Rajasic-Prakriti creates Sukshma Sarira, and Tamasic Prakriti creates Sthula Sarira.

Then what is Atma? The Brahman-aspect, that constantly is in jiva is Atma. This Atma (Brahman) veiled in Maya, merely forgets its identity with Brahman. The veil is called

'Malina' Ajnana' or Bhranthi. This Ajnana or Bhranthi itself is another aspect of Prakriti itself like Maya and Avidya. In this state the Satwic-Prajna-jiva and Easwara are identical; hence Prajna-jiva-Eswara-ikya Bhava is established, in the Karana Sarira. When Maya becomes further encrusted with 'Ainana'. Bhranthi' or 'Malina', it becomes Rajo-Avidya; Rajo-Avidya-Atma (Brahman) is Taijasa jiva in Sukshma-Sarira. The Atma (Brahman) is called Hiranyagarbha. Rajo-Avidya being further encrusted with 'Malina' (Ajnana or Bhranthi) becomes Tamo-Avidya; Tamo-Avidya-Atma (Brahman) is Visva-jiva in Sthula-Sarira. The Atma (Brahman) is called Vaisvanara. Thus we see that Atma is always the Brahman, only due to Ajnana or Bhranthi, Atma is identified with Sthula Sarira by Visva. with Sukshma Sarira by Taijasa, and with Karana Sarira by Prajna. Although Atma is present in all the three Sariras, as Vaisvanara. Hiranyagarbha and Easwara, only when it finally emerges from the veil of Maya (Ajnana or Bhranthi) that it becomes, and is identical with Brahman. Atma is never a different entity from Brahman, but is Brahman itself residing in these Sariras. When the Sariras or envelopes are cast away, Atma shines in its true reality as Brahman.

The function of Ajnana, or Bhranthi, is to create the feeling of 'I' and 'Mine', Ahankara in jiva. The Ahankara shares the three gunas. Satwa, Rajo, Tamas, along with jiva. Praina jiva has satwic Ahankara, Taijasa jiva has Rajasic-Ahankara, and Visva jiva has Tamasic Ahankara. As long as the feeling of 'I' and 'Mine', persists in the jiva, he is in bondage; only when the concept of 'I' and 'Mine' is destroyed, that jiva becomes Brahman. If some people say that five can never become the Brahman, it is because, they take it for granted, that Ahankara can never be destroyed. So iivas must remain iivas for ever and for ever. There are some people who say, jiva can become Easwara: and escape the cycle of creation but he can never become Brahman. The 'Seshatwa or the separateness' is eternal. first is Madhwa sampradaya, and the second is

Ramanuia sampradava. Both are born of a deep sense of Devotion-Bhakthi. In Bhakthi cult, duality is essential; without a Deity and a devotee, there can be no devotion. It will be a presumption and a sacrilege, on the part of the devotee to claim equality or identity with the Deity. The highest a devotee can pray for is to be released from the cycle of creation. Always to be the humble servant of God is a noble conception. When God offered to grant a boon to Prahlada, an ananya bhakta, Prahlada requested for granting him the 'Dasya yoga' as the highest boon. Sree Madhwacharya, emulated the example of Prahlada; and preached Dasya yoga and Dvaita (Dualism) philosophy. The doctrine of 'Selfsurrender' 'Saranagathi' nobly depicted in Ramayana, in the devotion of Guha, Sugriva, Vibhishana, and Anjaneya, was taken as the ideal, by Sri Ramanujacharya; and the place attained by these devotees, 'Vaikunta Prapthi' with honours of Salokya - Sameepya Saroopya was considered the highest boon: reaching the abode of God, being near to God, attaining supreme powers and form, similar to God, but never becoming the God himself is the 'Visistha-advaita (qualified Monism) philosophy, preached by him. Both Dvaita and Visistha-advaita philosophies bear the stamp and reflection of the great preachers. who excelled as great Devotees of the Lord Sreenivasa. Their philosophies are best suited for practice and action. So there is no point in criticising them. Sree Sankaracharva also agrees with them in all respects. But Sankara, further focussed his attention on the research aspect. Whether Maya-Avidya-Ajanana-Ahankara, as the different aspects of Mula-prakriti, could be made to merge in Brahman, and thus cease from activity; because the entire cause for creation is the activity (spandana) of Mula-prakriti alone; Brahman remaining constant, and unchanged throughout the creation.

Both Madhwa and Ramanuja have affirmed, that Purusha, Prakriti and jiva are three separate entities; hence the merger of one in the other is impossible. Sankara defined Purusha and Prakriti as one entity named Brahman, and jiva is defined as the image, Prati-bimba of Brahman itself, in the upadhi (medium) of Prakriti. As Prakriti changes form in association with Satwa, Rajo, and Tamo gunas, jiva also assumes three forms of Prajna, Taijasa and Visva, thus he comes under the control of Prakriti and changes with Prakriti-Variations.

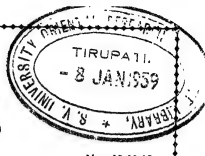
When the upadhi (medium) merges in Brahman, the image naturally merges with the same Brahman. The apparent difficulty felt by Madhwa and Ramanuja, that the upadhi is separate from Brahman, and can not merge in Brahman, has been overcome by Sankara, in the definition of Brahman itself, that it is a combined entity of Prakriti and Purusha. What is impossible according to Sankara, is their separation, and not merger, as thought of, by Madhwa and Ramanuja. We need not enter into the controversy, as to which of the three Acharayas was correct, for the maxim holds good here: "where Ignorance is bliss, it is folly to be wise". So always follow the reasoning, that tallies with your experience, and with the voice of your conscience.

# ĀRĀDHANA

(A RELIGIOUS MONTHLY MAGAZINE)

VOL. IV

SEPTEMBER 1958



No. 10-11-12

### EDITOR:

#### VADLAMUDI GOPALA KRISHNAYYA

#### HONORARY EDITORIAL BOARD

Sri D. SURYANARAYANASWAMY,

B.A.B.L

Secretary, Law Dept. Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri N. RAMESAN, M.A., I.A.S.,

Deputy Secretary, Home Department, Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

Sri R. SUBRAHMANYAM, M.A. Ph.D.,

Superintendent,

Department of Archaeology, Nagarjunasagar.

Sriman P. V. RAMANUJASWAMI, M. A., Retired Director, S. V. O. Institute,

Arsha Press, Visakhapatnam,

Sriman S. T. G. VARADACHARY,

M. A. (Hons.) Principal, Narasimha Sanskrit College, Chittigudur,

Masulipatam.

Sri M. SOMASEKHARASARMA.

Department of Archaeology, Andhra University,
Waltair.

Sriman Pandita.

PARTHASARADHI IYYENGAR,

Agamacharya, Tirupati,

### PUBLICATION OFFICE:

### ĀRĀDHANA

OFFICE OF THE COMMISSIONER
Ilindu Religious & Charitable Endowments
(Administration) Department, (Andhra Pradesh)

HIMAYAT NAGAR, HYDERABAD

ANNUAL SUBSCRIPTION Rs. 12/-PERMONTHLY COPY Re. 1/-

## ఆరాధన

ఆశ్వయుజ

మాసప్తతిక

కా\_ర్తీక-మార్గశిర

### వి ష య నూ చి క

|           | මිපාැර                                                                              |      | ేపేజీ |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|
| 1.        | గురువాయూరు జేత్ర చరితమ్                                                             |      | 296   |
| 2.        | శివస్తుతి (కవిత) (శ్రీ శివశంకరస్వామి                                                | **** | 297   |
| 3.        | ా ( )<br>సోమలింగేశ్వరా (కవిత)-(శ్రీ తటవర్తి సూర్యనారాయణ                             | •••• | 300   |
| 4.        | భక్తి (శ్రీ) తటవ ర్తి సూర్యనారాయణ                                                   |      | 301   |
| 5.        | ్తి పరమహున నం[ప్రాయం-(శ్రీ విమలానంద నృసింహా ఖారత్స్వామ్                             |      | 306   |
| 6.        | డేవాదాయ పరిపాలకులు,<br>తెలుసుకోవలసిన ముఖ్యవిషయములు - శ్రీ ఆర్. పార్థసారధి అయ్యంగారు | •••• | 310   |
| 7.        | చేజర్ల కే త్రమాహాత్మ్యం-్శ్రీ కోన పెంకటరాయశర్మ                                      | •••• | 315   |
| 8.        | రామభక్తి సాహిత్యం - (శ్రీ) చింతలపాటి వీరభ (దరావు                                    | •••• | 321   |
| 9.        | పట్టిన మేత్రం-(శ్రీ చిలుకూరి పాపయ్య శాబ్రి                                          | •••• | 325   |
| 10.       | న్యాయ వైశేషిక దర్శనములు-(శ్రీ కె. సోమశేఖర శాడ్రి                                    | **** | 331   |
| 11.       | కదాిపుర దేవాలయము, పొద కఞేపల్లి-(శ్రీ) కొడాలి పెంకటపీరభ(దరావు                        |      | 334   |
| 12.       | త్రీ విద్య త్రీ నోరి నరసింహ శాట్రి<br>త్రీ కల్యాణానంద ఖారత్స్వామి                   | **** | 335   |
| 13.       | (శ్రీకృష్ణమం కర్లునితో సాగించిన మంతనాలు-(శ్రీ పురాణపండ రాఘమ <u>ూ ర</u> ై            | ,    | 337   |
| 14.       | కర్మయోగము_(శ్రీ బి. టి. నరసింహాచారి                                                 | **** | 341   |
| 15.       | వేదసూ <u>కు</u> లు₌్ౖశ్రీ నూకల <b>న</b> త్యనారాయణ శా <b>ట్రి</b>                    | **** | 346   |
|           | ವಾರ್ತ್ತಾವಾಘಿನಿ                                                                      |      |       |
| 16.       | నెహూ 9ి జన్మదినం-పిల్లల పండుగ-్ర్మీ లడ్మ్యూగారి ఆఖిధాషణ                             | **** | 352   |
| 17.       | ఖీమవరం పేదశాడ్ర పరిషన్మహా <sup>కో</sup> త్సవాలు                                     | **** | 354   |
|           | CONTENTS                                                                            |      |       |
|           | ENGLISH                                                                             |      | Page  |
| 1.        | Sri Bhavanarayana Swamy Temple Sarpavarm-By Sri M. Rama Rao                         |      | 119   |
| 2.        | God, Man and Creative                                                               | ***  | 119   |
|           | By Sri Vidya Sankar Bharathi Swamy                                                  | •••  | 123   |
| 3.        | Life or Sri Ramanujacharya                                                          |      | 105   |
| 4.        | By Sri T. N. Srinivasan Ramanuja First Piligrimage                                  | 4.** | 125   |
| - <b></b> | By T. N. Srinivasan                                                                 | 4    | 129   |
| 5.        | Worship and Surrender                                                               |      |       |
|           | By St. P. Lakshmayya                                                                | ***  | 132   |



త్రీ (భమరాందిక - త్రీ కెలము



నకృషేష్ బ్రామన్నాలు 'రవాస్మ్'క్ ఓ యాచతే! అధయం నర్వభూతేఖో్య దరామ్యేత ద్వతం మముగ

సంపుటము 🛭

చిశంజి - ఆశ్వయుజ - కార్తీక - మార్థశిరాలు. సంచిక దర-దర-ద-౨

घृतात्परं नण्ड मिवाऽतिमुक्सं ज्ञात्वा शिवं सर्वभृतेषु गूढम् विश्वस्थेकं परिवेध्यितारं ज्ञात्व। देवं मुच्यते सर्वपाशै:।

రా॥ ఘృతముపై నుండెడి సారమువలె, ముముఊపులకు నత్యంత సారభూతమైన యానందము నిచ్చువాడు గావున పరమాత్మను ఘృతసారమువలె మిక్కిలి సూడ్మ వస్తు పుగా - నక్వటూతములందు గూఢమైయున్న శివస్వరూపునిగా దెలిసికొని, నర్వవిశ్వమునకు సత్రాడ్రమడును, నర్వ డ్రాకరూపుడనియు గుర్తించి (మనుమ్యడు) అన్ని పాశములనుండి చిముక్తు తగుచున్నాడు.

> ऐव देवो विश्वकर्मा महात्मा सदा जनानां हृद्ये संनिविच्टः हवा मनीषा मनसाभि कलप्तो य ऐतिहिंदु रमृता स्ते भवन्ति ॥

రాంగి నర్వవ్యాపకుడును, మకాశన్వరూపుడును ఆగు నీ దేవుడు నర్వజనుల హృదయా రాశములందు నన్నిహితుడై యున్నాడు.

ఆట్టివానిని సాక్ న్వరూప విజ్ఞానమంతో. యుక్తాయుక్త వివేచనతో, వివేకబుద్ధితో చిచాని సాధ్యమైన జ్ఞానముచే స్థకాశించువానినిగా సాధన చతుష్టయ సంపన్నులగువారు చక్కాగా దొలిఫికొని యామృత న్వరూపులగుచున్నారు.

# श्री गुरुवायूरु क्षेत्र चरितम्

भारत वर्षेऽस्मिन् पित्वम समुद्र प्रांत केरळे देशे "गुरुवायूर" इति नाम्ना सुप्रसिद्धं क्षेत्रं वरीवर्ति । तत्र श्रीमन्नारायणः भगवान स्वेश्छया सन्निधान भाष्यं अनुगृह्णाति भक्तलोकस्य ।

द्वापरे द्वारकायां यादविवलये संप्राप्ते, भगवतः श्रीकृष्णस्य आज्ञया रवीय कुलधनं श्रीमत्पद्मनाभं श्रीमन्नारायण विग्रहं, अत्रानीय, देवगुरुः वायुरच प्रतिष्टितवंते इति प्राचीनेतिहां प्रवदंति पुराविदः। अतएव अस्यक्षेत्रस्य "गुरुवायूर्" इति नाम प्रसिद्ध नभृत्।

तत्र यथावसित कंचित्क छं उपित्वा प्रत्यहं स्वामि पुष्किरिण्यां स्नात्वा स्वामिनं सेवतां, आश्वयः व्याधयश्च शारीरा, मानसाश्च विछयं यांति । एतत् क्षेत्रं वायुना प्रतिष्ठापितमिति हेतोः वात रोगिणां आशु पूर्णरोग्यं सिद्धयतीत्यिप अनेकेषां अनुभवः।

प्रकृति रमणीयोऽयं प्रदेशः, सर्वत्र नारिकेळ वनप्रचुरः। एला लवंग लताभिः, मरीचि लताभि रच समैततः सुरभिताः तत्रत्य उपवन, उद्यान भृमयः। स्त्रियः पुरुषारच शुभ्रवर्चसः शुचि भृता रच दःयंते सर्व वर्णेषु।

तत्र देव।चेकाः नंवृदिरि ब्राह्मणाः पूर्व शिखिनः, मंत्र तंत्रागमेषु अत्यंतं मृनिपुणाः देव अलंकार करणे, अर्चना दीक्षामुब द्धा दराः वर्तते ।

नित्यं देवालयं, ब्राह्मणानुक्रमेण सर्वेषां अन्न संतर्पणं देवस्वाधिकारिभिरेव निर्वाह्मते । तत्र स्वामि सिन्नधौ वेदपारायणं, संगीतक, वाद्य, नृत्यादिकं, संकीतनंच वुर्विति प्रतिवष वेद, शास्त्र, साहित्य सभाः प्रचलन्तिस्म । विद्वज्जनानां पारितोषक मिप दीयतं । देवस्थन संबंधिनी वेदशस्त्र पाठशालािप । प्राचीन संप्रदाय रीत्या निर्विह्मते । विद्यार्थिनः पंचाशरसंख्या परिमिता विद्यते । तेषां भोजनादि वसतय, देवस्वाधिकाभिः पूर्यते । यात्रार्थं मागतानां जनानां निवास सौकर्यार्थं तल धर्मशाला अपि निर्मिता वर्तन्तेः

श्री नारायणस्त्रामिनः मूर्तिस्तु अत्यंत सौंदर्य सेवधिः। एकदा दर्शन मात्रेण सा दिव्यमंगळमूर्तिः चित्ते सुप्रतिष्ठिता भवति। शंख, चक्र, गदा, शंखादि चिह्नितं - मंजीराद्यलंकार शोभितं केशोरेव यसि वर्तमानं तद्विप्रहं अनेकरत्र, स्वणीभरणैरलंकृतं, कस्यचेतिसं, ब्रह्मानंदं न तनोति १ अहो ! अस्म द्वष्रीय जनानां भाग्यं एतादृशक्षेत्र प्रसंगएव अस्माकं सर्वमंगळाय भवति॥

మహాళో సాధ్యాయ. సాహిత్యార్య, పాహిత్య స్వామాట్, కోవింద్ర.

(ఆ) శివకంకరస్వామి

నీలగళ, పూర్ణమగ నీమహిమ జెల్పం
బాలక స్థుబ్మమనీ సాధ్యము సెందస్
బాలక్షన్నుల్లు పాటకము కల్లస్ ?

బిష్యమగ నీ చరిత డేవగణేవెహ్హ కాన్య మెగుకుంపి నిజకామిక ముమేశా! పష్యవనికామడిము కల్పమగ నుంటస్ శిష్యవనికామడిము కల్పమగ నుంటస్ శిష్యవనికామడిము కల్పమగ నుంటస్ శిష్యవనికామనీపు కల్పమగ నుంటస్ శిష్యవనికామనీపు కల్పమగ నుంటస్ శివంచనకళ్ళు, కవిత కామనిమయంతై యుండుగత్స్ మిగుల నొప్పెనగ రాయెస్! అ నీ కొరకు గానికని నిజ్మలము కర్గా! వా కవిత నీ గుణగణ న్నము కై యు బ్రోకమను పొండమని రిక్ష కుయిపోవస్ ప్యాకులత హెచ్చే హృదయంబున గీరీశా!

స్కాంద, శివ, **లింగ**, ముఖ సంస్కృత పురాణాల్ ముందె రచియించి మునిముఖ్యు లిహలోకం బందు మ్రకటించిరి మహాకరుణతోడన్ ఇందుధర, లోకులు తరింపగను భక్తిన్.

X

2

 $\sigma$ 

నీ సుతుని సంభవము నిస్తులముగా మున్ చేసెను కవి¦పకరశేఖరుడు కాలీ దాసుడు మహాకృతిగ దర్పకహారా, ని శ్యావ్యస మది శారదకు సంస్కృతమునందున్.

్ కాళిదాసుడు : కుమార సంథవము

బీక మెయి సర్గలను వి\_స్తృతముగా ర త్నాకరు డొనర్చె గద త్వద్విజయగాథన్.

[రత్నాకరభట్టు : హార విజయము]

కావ్యము రచించె శితికంఠ చరితంబుస్ దివ్యమతి మంఖకుడు దేవగణసేవ్యా!

్మంఖ కవి : శ్రీకంఠ చరితము]

సర్వజగ చేక గురు శంకరుడు నిన్నున్ శర్వ, రసవత్కృతుల సం<u>స</u>్తవము చేసెన్.

[ధీర శంక <del>రాచా</del>ర్యులు: శివానందలహరి [పభృతులు]

పాడెను జగద్దరుడు భక్తిని హిమత్వి ట్చూడ, కుసుమాంజలిని స్ట్రోతముల రీతిన్.

00

[జగద్దర భట్టు : స్తుతి కునుమాంజల్]

నీవిజురు చంపుగును నీలగళ, చేసెన్ భావకుడు దీడితుడు |పౌఢ మగుభంగిన్.

00

[నీలకంఠ దీఊతుడు: నీలకంఠ విజయము]

సాంబ, కవిచంద్రముల నత్కృతులు చూడన్ త్యాంబక, మదజ్ఞతకు ధైర్య మడు గంటున్

೧೨

ఇన నుగుణ మ్మొకటి అంధకరిపూ మ న్యానసము సీ స్మరణ మాత్రమునేనే య మ్యానగతితో వనమయూరి జలముక్సం తానమును గన్నటులు శాట్య మొనరించున్.

റദ

మించు ననురాగమున మేను నిలు వెల్లన్ పంచశర నంహరణ, మ్రామ్ఫ్టముగా రో మాంచ మగుచుండు భవదాఖ్య చెవి సోకన్ కాంచు మనముస్ ద్రధిమ గాటముగ శర్వా!

O8

మానసము నిర్మల ముమారమణ, యుష్మ ద్రాగ్రసమున్మెక్త్, యమృతధార పడిన ట్లీ శాన, రడు చెల్ల నయి శాంతి వహియించున్, మానును తమంత శివ, మానసిక బాధల్స్!

CX

పోవర య వాజ్మలము పు స్థకము గౌరీ శా, విరచినం బగుట సంభవమె ? యుష్మ చ్ఛేవకుని చేఁచుగదె చిర్కి సుధ నాల్కన్ భావకు, కవి[పవరు, పండితు మహేశా!

೧೬

నమః పార్వతీ పరయే :

స్ట్ మలింగే శ్వ రా:

ఆటవర్తి సూర్యనారాయణ

నమదారాతి కృతాంత, కాంత కరుణాస్వాంతా, ఉమా కాంత, ఆ

గమ సీమంఠనటర్ పద్యాబిలనర్ కళ్యాణ వృత్తాంత, రు

గమ సీమంఠనటర్ పద్యాబిలనర్ కళ్యాణ పాలంత, జీ

కర మోరాటవి వీతిమోల్ క, వృదివీకళ్యాణ చాలిక్క రు

గ్రభ పాపాఘలతాలవిక్క వరమార్యక్షాత నిన్మిత్క ని

ద్రభ మోనీండ్రమతాతి చిక్ర మచరిత్రా, పోమలింగేశ్వరా! 2

ఓ కై ్రిలోక్య పవిక్ర నామగుణ చండో మేంద్ర దేవేంద్ర, వాం

ఛాక్ ్రిలంగ్య మనోజ్ఞ మాక దిగధీశమ్హత్య చారిక్క న

ర్వక్ర వ్యాప్త నిశాంతశీశల దయాపాధినిడీ, నీ కృపా

చృక్రవ్యామను నిల్పుమంటి జగదీశా, సోమలింగేశ్వరా! 8

భూతేశాయ, పరాతృచాయ, కరుణా పూర్ణాంకరంగాయ, నా

నా తీర్హాండ్రు, పరాతృచాయ, కరుణా పూర్ణాంకరంగాయ, నా

నా తీర్హాండ్రు, పరాతృచాయ, కరుణా పూర్ణాంకరంగాయ, నా

నా తీర్హాండ్రు, నరోరువోయ, తిజగన్నా థాయ, నంసార మా

యా తాచిక్రయ నాశకాయ, సకల బ్యాప్తాయ, లోరావన

బీతాత్మాయ, నమర్శివాయ భవతే తీ సోమలింగేశ్యరా! 4

అరవిందంబులకంటె గోమలములై, ఆనంద కందమ్ములై,

కరుణా దివ్యసుధార్థని శీతలములై, కళ్యాణ మార్గంబులై,

శరణతాణ నదావరాయణములై, కళ్యాణి మార్గంబులై,

శరణతాణ నదావరాయణములే, శరణ్ విరాజిల్లు నీ

చరణంబుల్ శరణంబు నాశు భువవేశా, సోమలింగేశ్వరా! 5

### <u> ಭ ತ್ತಿ</u>

### ్రీ లేటప ర్తి సూర్యనారాయణ

థర్మను - భట్రి - ఘగవానుడు - గురువు - ఒకాజే త\_త్త్వమునకు స్ట్రి చరుర్విఫములు. గురుదేవుని కృవ చేత నర్సంగ్రహామ్త్రి అభించును. లేక భర్తుని నంగము <del>ရိ</del>ခ ချိသေး - နာ<u>ရီ</u> မျိထားသည်တော် ဈီ ကလော်ဆပ်အားဖြ యము ప్రాప్తించును. తద్వాతయము ప్రాప్తించినప్పుదే నంగ్రభావముచేతి సాఫకునట ఖక్తి ప్రాప్తించును. నుదుర్ల ఖమై. ద్లేఖహారమై, అంఖదమై మోతముగకుగూడ లఘుత్వ దూపాదించునచై అదహ్మానందముకండాను నధికనుఖుడ్రవమై భగసంలుని ఆరర్షించు శుద్ధమైన ్పేమ భక్తి ఉదయించినప్పుడు భక్తియొక్క న్వరూ వము భగచంతుని న్వరూపము ఫక్తుని న్వరూప మొరుంగ గల జ్ఞానము పా పైంచును. ఖక్తి యుని దేనినందురు : ಥ\_ತ್ತಿ ಮಾಜನಿಯು೦ದು೦ಜ೭ಲಾಗು ಇರ್\_ತ್ತಿಯೆ ಮು೦ದು೮ కమనరము ? థక్తి యొదరు చేయవలెను ? అను మకృ లకు నమాధానము బడగి హృదయము నిరుపాధి ్పేమతో చరిపూర్ణము రాగండు.

మేదాంతమందు మొదట నంబంధము..అఖిభేయము.. ్తయాజనము - అధికారి ఆను సీనాల్లు విషయములు విచారించవలని యుండును. ఛ రైగ్రాబంధములో గూడ తదనురూపమైన అనుబంధచతుష్ట్రయ మొదుగు టావశ్య కము. మొదటిది సంబంధ త\_త్త్వము. ఒకే పర త త్ర్వమును (బహ్మ - పరమార్మ - భగవంతు డను మూడు పృధక్నాచుదుంతో (శుతి నృృతి పురాణములలో పర్ణించబడియున్నది గాన మీని అఖివ్యక్తితో తార నిర్విశేష రూపములో తమ్యము ధ్వనికచుగుచున్నది. న్ఫురితమగుచుండు పకత త్ర్వ అహ్మ విభుడు. అనం తుడును. డీప జగట్తులోపల చేతపక్వధారాసు (పవర్తి తముగావించు అంతర్యామి యగు పరమాత్మ. చేతనా ప్రదశక్తితో - పేదావిశోషలతో యుక్తుడు రాని భగవాను డనంతాచింత్య శక్త్రితో గూడియున్న పరమశత్త్వము. సాధారణ ఋద్దితో నిర్ణణుబ్రహ్ముయ్ పరమతత్త్వ రూప

మున స్వీకరింపబడుచుండును. ఇదే రోకమున డ్రసిద్ధము గూడ. సమన్త నర్గుణనిధి పరమానంద విగ్రహు డగు త్రే భగపంతుడే నిర్గుణ బ్రహ్మయొక్క డ్రతిష్ఠ యని గీతలో సృష్టశబ్దములలో చెప్పబడియున్నది. గాని దానికి వికృత వ్యాఖ్య చేయబడియుండుటచే జను లా డ్రసిద్ధ వాక్యముయొక్క తాకృర్య మెరుంగజాలకున్నారు.

"టాహ్మాడా ిహా ట్రాబిస్థావా మమృత స్వావ్యయన్య చ శాళ్వతన్య చ ధర్మన్య నుఖమై కాంతి కన్యచ " (14, 27)

నేసు ట్రహ్మయొక్క ప్రత్యినను. ప్రతిష్ఠాశబ్దమున రర్గము రేశా శందర్యాడు 'ప్రతిమ' అని చెప్పెను. ఈ వ్యాఖ్య ఆదరణీయము గాదేమో: ఏలనన (శ్రీకృష్ణుడు నిరాకార ట్రహ్మయొక్క ప్రతిమ యనునది స్వీకరించ బడజాలడు. ప్రకాశముమొక్క ప్రతిమ సూర్యుడనిన యుక్తి యుక్తము గాజాలడు. అమృత, అవ్యయ, శాశ్వత ధర్మ, ఏకాంతనుఖముల ప్రతిమయు గాజాలడు. రీశ్రీధరస్వామి —

"ఆహ్యాగ్రాబాం బ్రతిస్థా బ్రతిమా ఘనీఖాతం బ్రహ్హేవాహం యధా ఘనీఖాత బ్రవాళ వవ సూర్యమండలం తద్వదిత్యర్థః "

అని చెప్పినాడు.

గాన ఆమూ ర్హమైనది బ్రహ్మ యనియు, ఘన్మాత పర్ట్రహ్మ భగవంతుడనియు చెప్పదగును. భగవ తృక్కారూప నంబంధమున భక్తి నేత్రములతో చూపబడు దానిని మనము విదారింపవలనియున్నది. భగవంతుడు నంత్ న్వరూపుడు, చిన్మయుడు, ఆనందరన ఘనమూ రై యును. అనంత - అచింత్య - విచిత్శక్తు లాతని న్వరూవభూతములు. అతడు ఖేదరహితుడైకూడ ఖేద నహితుడు. అరూపుడైకూడ రూపవంతుడు. విభుడై

యుండియుగూడ ఆతని మధ్యమాకృతి సత్య - నిత్య మైనది. మానవ మనస్సుచేత పరికల్పితములైన పర న్పర విరుద్ధానంతగుణములకు నిధి (శ్రీ భగపంతుడు. స్టూలమని, సూక్షమని లేదా ఇతర ఏవిశేషణముల ద్వారా అతనిని నిరైకించజాలము. ఆతని జ్రీ విగ్రహము స్ప్రవకాశము నఖండ స్వరూపమును. ఆనంతుడై -ವಿಸ್ರಿಗ್ ಮುತ್ತು ಡ್ರಾಮ್ ಮುತ್ತಿಯ ಮುತ್ತು ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಮುತ್ತು ಮುತ್ತು ಮುತ್ತು ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಮುತ್ತು ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಮುತ್ತು ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಪ್ರಕ್ಣಣೆ ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಪ నత డేకవిగ్రహుడు. నిజానురూపన్వరూపశ క్రైయొక్క ర్షకటరూపయగు శ్రీ లక్ష్మీదేవిచే పరిసేవితుడు. నిజ (పఖావిస్తారము గావించి ఆతడు ఆకార - పరిచ్చద పరికరాదులతో గూడి తన ధామమందు విరాజమాన్నుడె యున్నవాడు. స్వరూపశక్తి విలాసముచే అద్భుత గుణ ಶీ*లాదులద్వారా* ఆక్మారాముల**గు** మునుల చిత్తములను గూడ ఆకర్పించుచుండును. సామాన్య ప్రకాశస్థానీయ తత్వ్రమాతనిదే. తన తటస్టశక్త్రియొక్క అనంత విలానరూపములగు జీవుల కేకై కాళ్యు డెప్వడో, ఎవనిశక్తియొక్క ఆఖానపలన విశ్వత్రపంచము త్రక టితమగుఓస్నదో అతదే పండిత గణరచిత పదాపశిచే అఖివ్యంజితుడగు థగవానుడు. ఐశ్వర్య - మాధుర్యము లను రెండు ఖాపములచేతనే అతని నెరుంగపచ్చును. ఆ భగవానుని సమృద్ధి విషయమై అతని నౌక భక్తు డిట్లు వర్ణించెను.

"మట్ పంచాగద్యదుకులభువాం కోటయస్తార్హం థబంతే వర్షన్యహ్హే కిమప్ నిధయశాృర్ఘజాతం త వామీ శుద్ధాంతశృ స్ఫురతీ నవశిర్గ్రీశ్రీశ్రీ సౌధలడైం అడ్మీం పశ్యన్మురద మనతే నా[త చి[తాయతేకం" అథవా —

" చింతామణి శృరణ భూషణ మంగనానాం శృంగార పుష్పతరవ సైరవస్సు రాణాం బృందావనే [వజధనం నను కామ ధేను బృందానిచేతి నుఖసింధురహో విఖాతి "

ఓ మురార్ : ఏఐదియారుకోట్ల యాదవులు మ్మ్ముల నారాధించుచున్నారు. మ్రిద్ధములగు అష్టనిధులును మీకు మ్యోజనీయమైన ధనరాశిని వర్షించుచుండును. అంతః పురమందలి తొమ్మిదికోట్ల మేడలును మీకు విలాస స్థానములు. మీ యీ సమృద్ధిమాచి యెద్వ దాశ్చర్యపడ కుండును ?

### లేక \_\_\_\_

ఓహో బృందావనముయొక్క మహదైశ్వర్య మొంతని బెప్పుడుము: అక్కడ చింతామణి ఢ్రీలకు చరణాభాష ణము. డ్రీల శృంగార సాధనకై కల్పపృత్యులు పుష్ప ములు నమకూర్చును. కామధేనువుల గుంపే అచ్చటి గోధనము. బృందావన విభూతి నుఖములయొక్క అను పమ నింధుపేగదా.

ఈ జన్మమందుగాని లేదా పూర్వజన్మమందు గాని భగపదనురాగులైన భక్తుల నంగము ప్రాప్తించి యున్నచో తత్ప్రకితముగ హృదయమందు భక్తి - భగప త్ప్రీతి ఉదయించును. శాష్త్రవిచారణ దలనను. లేదా పాపములకు శిక్ష యొనంగువాడని తలచుటపలని భయము చేతను (పభువుయందు జనించు భక్తిని విధిభక్తి యని యందురు. ప్రాణముల న్వతఃస్ఫూ రైమైన ఆపేగముచే భగవంతుని రూప - లీలా - గుణ మాధుర్య వాక్యములు విని మనస్సులో లాలనఉదయించెనా 🗕 ప్రియతముడైన డ్రామనిమొద నై నర్గ్రీర్మైన - రగమ్యమైన ఆవిష్టత రన పచ్చెనా-అది ''రాగథ<u>క</u>్తి". ఈ రాగథక్తియొక్క నర్వ ్శేష్మమైన ఉద్దమ్మము (ప్రజమండలములో త్రీకృష్ణాపకార మున జరిగియుండెను. మ్జవాసులకు త్రీకృష్ణునియందు గలథక్తి రాగభక్తి లేదా రాగాత్మకభక్తి. దాని కనుగతమై చేయబడు భక్తి రాగానుగత యని చెప్పబడును. బ్రీ రాధా [పేమమం దీరాగాత్మకాథ\_క్తికి చరమోత}\_ర్హత ಕರಿಗನು.

్శవణ కీర్తనాదులద్వారా సాధకుని జేవనమున భక్తి ఆకారము గ్రహించును. ఇంతవరకు విముఖుడైయున్న వాడిప్పు డుస్ముఖుడగును. అవవిత్రుడు వవిత్రుడగును. భక్తిచేయనిచో శాస్త్రాజ్ఞుల నుల్లంఘించినట్లగునని భయము చేత కొందకును, భగవత్పాన్తి ప్రిలాలనులై కొందకును సాధనభక్తి ననునరించెదకు. భక్తియొక్క ర్మము 1 శ్రద్ధ 2. సాధునంగము 3. భజనత్రియు 4. అనర్ధ నిపృత్తి 5. నిష్ఠ 6. రుచి 7. ఆనక్తి 8. ఖావము 9. (పేమం. మూడపబియైన భజనక్రియలో ప్రపృత్తుడై

నాప్పు డనేకానస్థ్రములు సాధకున్ని మోలకువచ్చును. ఎవని కెప్పు డే అనర్ధము ఓచ్చిపడునో నిశ్చయములేదు. భజనా వస్థలో అనర్ధములనుండి తప్పించుకొనుట గొప్ప ఆదృ ష్ణముచేతనేకలుగును. భజనమందు బ్రహ్మ త్తితోకూడ గాన ్ వచ్చు ఉత్సాహామును ఉత్సాహామయదళ యుదురు. అట్టి వేశలో సాధకుడు - కొలచిపనిచే నడు స్తము నెరపేరును. భగవర్పా9ిమై యంగును. తప్పవని తలంచుసు. ఆటు పిమ్మట ఏచ్చునది. తీడ్ర చెంచలావన్న - ఆట్టిపేశ నొకప్పు డుత్సాహ మొకప్ప డసుక్సాహాము కలుగుచుందును. అటుప్రిదాప దృథలాపూర్వరమైన థంజనచుందు సాధకుడు యత్నశీలుడగును. ఈ అపెన్డ పేరు పౄూఢ వికల్పము. రః ఆఒన్ల దాటినతరువాత - న౦సారమును విడిచిపెట్టి పేయుదునా లేక ఇందుండియో భజనము చేయుచుందునా అని ఊగుచుండు భాషము పుట్టును. ఇట్టి చేశలందు మనోరాజృమందు భోగ విషయములను గౌని సాధకు నకు యుద్దము చేయపలనివచ్చును. గాన నీ అపెన్టకు "విషయానంగర" అని పేరుపచ్చెను. దృధ నంకల్ప ముతో నియమహూర్వకముగ థజనము చేయుచుండు నప్పడు మధ్యమధ్య శిధిలత వచ్చుచుందు నీ అపెన్టను "నియామా ఈ మొలని అండురు. ఈ దశ్మ్యతీత మైన మిదవ తరంగ రంగిణి అను నవన్తలో సాధకుడు థక్తి తరంగములలో నూగులాడుచుండును. జన్మజన్మాంతర ములయందరి సుకృత దుష్కృతములు అవరాధములు సాధకుని సాధనముచేతను (బ్రీ గురుకృపావిశేషము చేతను నడుసిహోగా అనిష్ఠితథక్తినుండి సాధభడు నిశ్చితథక్తి భూమిరలో భ్రవేశించును. రోగికి స్వాదిష్ట జలాన్నములయొడ రుచియుండకుండునట్లుగనే అనిష్టిత భక్తిదశలో సాధభునికి భజనమందు రుచియుండడు. ఈ రుచి (కడుముగా ఆన<u>్</u>తి రూపములోనికి పరిణత మగును. గారమైన ఆసక్తి పేరే ఖావము. (పేమయొక్క ప్రభమావన్ల ఖావమని. ఇందు అత్రురోమాంచాదులు [పకటితములగుచుండుగని తం[తముగ జెప్పబడిగది. భావుకుడైన సాధరుని హృదయమందు థావాంకుర ముత్పన్న మైనట్లు కొన్ని చిహ్నాములను గాంచి తెలుసు కొనవచ్చును. 1. శాంతి 2. అవ్యర్థకాలత్వము 8. విరక్తి 4. మానళూన్మత 5. ఆశాబంధము 6. నముత్కంఠ

7. నామ గానమందు నదా రుచి 8. భగవంతుని క్రీం చుటలో -వర్ణించుటలో నాసక్తి 9. ఆ భగవద్దామమున నివ సించుటకై మీతి-ఈ ఉత్పన్న ఖావాకుంరములే అదృష్టశాలి యగు సాధకుని పరిచాయకలక్షణములు. పరీశ్రీన్మహారాజు త &కునిచే కరువబడుదు నను భయాముచే ఖీతుడును ఱ్బృడును గాలేదు ـభగవ౦తుని కధా∣శవణము -భాగ ಏತ (ಕವಣಮುಲ್ (ಐಘ್ಕೃಕಾಏವಹುಡು ನ ಹಹಕುಡು ಕರಮನ గరపనిమ్ము, నా చిత్త మిందుచే విచలితము కాదని ఆత డనుకొనెను. భక్తులు వాక్కుద్వారా భగవంతుని స్తవము చేయుదురు. దేహముద్వారా అతనికి నమన్కరించెదరు. మనస్సుద్వారా నర్వదా ఆతనిని న్మరించెదరు. ఇట్లు <mark>చేసినను వారికి పూర్ణమగు తృ ప్రికలుగదు. గనుకనే</mark> వారు నేత్రజలముచే హృదయము నాప్లావితము చేసు కొనుచు నదా తమ జీవనమంతయుు (శ్రీహరి చరణ ములయందు నమర్పితము చేసిపేసికొందురు. రాజర్షి యాగు భరతుని విషయమైరాగ్యకథ చిరకాల (పసిద్ధము గదా၊ అతడు పరమపురుషోత్తముడైన (శ్రీథగవా సుని మహిమయొడ లాలసుడై తన యావన భోగకాల మందే విడువరాని ఖార్యాపుత్రబంధుగణమును రాజ్య భోగములను తుచ్ఛములని యెంచి త్యజించిపేసెను. భగీరధ నృపాలుడు మహారాజ మకుటమణియై యుండియు అఖిమాన్యశూన్యుడై పోవుటచేతనే అతని హృదయమందు త్రీహరి భక్తి స్థిరముగ విలసిక్లైను. అతడు శత్రురాజ్యమందుగూడ నిరభిమానుడై భిశ్మమత్తు కొనుచు హీనాతిహీనునకు నభివాదనము చేయుచుండెను. థగపంతుని పొందవలెనను దృధమైన ఆశయే ఆశా బంధము. "ఓ గోపీజన పల్లభా: నాయం దీషణ్మత్రము గూడ (పేమరేదు. సాధనము, ధ్యానము, ధారణ జ్ఞానము, పవ్మితత నాయందు కొంచెమునులేదు. అయి నను నీవు దీనదయాశుపని యొంచి నీనం(పా<u>ప్</u>రైకైనా కున్న ఆశయే నా కొంతయో కష్టము కలిగించుచున్నది. స్వామీ: చెప్పము నేనేమిచేయుదును. నిన్నెచ్చట హిందుడును". ఇవ్విధమున పరమట్రియుడగు ప్రభుని హిందుటకు గల గురుతర లోఖమే సముత్కంఠ. లీలా శుకునివర్ణనముచేత ''నామ గానే నదారుచిః" ఎట్లు గలుగునో బోధపడును. త్ర్మీకృష్ణుని మధుర మనోహర

కైశోర రూపమునుజూచి - తద్దణ వర్ణనమం దెప్వని కానక్తి కలుగడు : !

్రజంజానులగు పెద్ద లిచ్చట గోపాలశేఖరు డీయా పనులు గావించియుండెనని ఆ యా లీలాన్ధలములను జూపుచు జెప్పచున్నప్పడు భక్తపాణుల కా ప్రజమందే నివసించుట కాన\_క్తిగలుగకపోవదు గాపుననే బాలమంది తమ తమ న్వన్థలములు పీడి దూరమునుండి పచ్చి డ్జ భూమియందే నివసింపగోరుదురు.

భగవంతుని స్వరూపశక్తి సంవిత్సారశుడ్డ విశేషా ్మి కము డ్రాదిసీమయమునగు చిత్తపృత్తియే ధావము. భగవ[త్పా ప్రికై అఖిలాష-తత్సేవ కై అఖిలాష - తత్ సౌహార్డ్) లాథమున కై అఖిలాషలచేత ఈ భావ - భక్తి -. (పేమలు సూర్యకిరణములవలె నుదయించి చిత్తమును మనృణము (కోమలము) చేసిపేయును. చిత్తము నమ్య గూవములో మనృణమై పోయినప్పడు పరమానందో తెడ్డిచే ఘనీభూతమైనభావమే (పేమయని జెప్పబడును.

సమ్యజ్మనృణితస్వాంతో మమత్వాతిశయాంకితణ ఖావణ సవీవ సాంబాత్మా బుధైః [పేమానిగద్యతే! (థక్తిరసామృతసింధు 1-4-1)

భావదశలో మసృణతవిషయము లెన్సగా జెప్పబడ జాలదుగాని (పేమమందు మాత్రము మనృణత్వ -మమత్వములు పూర్ణరూపములో జోధమై చూపట్టును.

భక్తుని మనస్సు బట్టి ఖావోదయములో తారతమ్య ముండును. గరిష్ఠమనస్సు న్వర్ణపిండమువలెను లఘిష్ఠ మనస్సు తూలము (దూది)పలె నుండును. గాలిపేగము వలె అల్పఖావముగూడ, దూదిపలె తేలికగా నున్న మనస్సును ఆందోశితము గావించిపేయునుగాని న్వర్ణపిండ నదృశ దృధమనస్సును చంచలముచేయజాలదు. గంఖీర చిత్తము నముద్రమువంటిది. గాంఖీర్యరహితచిత్తము నంజేంద్రజలాశయమువంటిది. భాపము మహాపర్వతము వలె నముద్రమును జ్ఞుముచేయజాలదు. కాని జేంద్రజలా శయములో జోభముగల్గించును. మహిష్టచిత్తము నగరము వలె, జోదిష్టచిత్తము కుటీరముపలెనుండును.ఈరెండింటి యందును ఖావము ప్రదీపము లేదా హెస్టివలెనుండును. నగరమందు పెలిగించబడిన ప్రదీప మొవ్వరి దృష్టియు నాకర్షించడుగాని కుటీర్(పడీపము చిత్తము నాకర్షించును. కర్మశచిత్రము వ్యమం స్వర్ణము-లక్ష్మండును. భావమగ్నిపిలెనుండి వ(జతుల్య తావన హృదయామును. కోమలముచేయదు. స్వర్ణతుల్యచిత్తము అగ్నియొక్క విశేషతాపమును బడసికరుగును. కాని లక్క సంగతియే పేరు. అది యేకొ౦చెము ఠావముగలిగినను కరిగిపోవును. స్వథావతః కోమలచిత్రమును దుధువు. నపనీతము, అమృఠములతో పోల్చపచ్చును. సూర్యతాపముపతె థాపము మధు నపనీతతుల్వ హృదయమును విగళిత మొనర్చును. త్రీకృష్ణప్రియకడు బృందము యొక్క చిత్త మమృత తుల్య: మది యొల్లప్పడు విగశితమై యుండియు నహసాబహిర్గతమురాదు. (పేమ రేక నిర్మల నిబిడభాపము, విభావము, అనుథావము, సాత్ర్వికము వ్యధిచారిమున్నగు ఖావముల సంయోగముచేత త్రీకృష్ణ రతియందు చేసుత్కారము ఏచ్చును. ఆ స్టాయింధానమ్ థ క్తిరనమునకు మూలమైన ఉపాదానము. అన్నివిధముల ఆవిరుద్ధ, విరుద్ధఖావములను ఆత్మసాత్ కావించుకొని సార్వభామునిపలె ఈ అన్నింటిని దశదుందుంచుకొని విరాజితమైయున్న దానిని స్టాయింధాపమందురు. దీని రెండమపేరే త్రికృష్ణట్తి. ఈ కృష్ణట్తి ముఖ్యములైన అయిదు గౌణములైన ఏడు అలౌకిక పారమార్టికరనముల నాస్వాదనము చేయించును. 1. శాంతము 2. దాస్యము రె. నఖ్యము 4. వాత్సల్యము 5. మధురము. ఇవి ముఖ్య రసములు. హాన్యలద్భుతవీర కరుణారెడ్డ భయానక ఖ్ళకృములేడును గౌణరనములు. శ్వేతము, విచిత్రము, అరుణము, శోణము, శ్యామము, పాండురము,పింగళము, గౌరము, భూడుము,ర క్రము, రాలము, నీల 💄 మివి పర్ణ ములు. కపిలుడు,మాఛవుడు,ఉపేండుడు,నృసింహాడు, నందనందనుడు,హలధరుడు,దూర్ముడు,కర్కి,రాఘవుడు, వరశురాముడు, పరాహుడు, మీన లేక బుద్దుడు యీ పండెండుగురు క్రమముగా ఈ రనదేవతలు.

కృష్ణటితి భక్తచిత్తము సుల్లసితముజేయును.మమతా బుద్ధి బుట్టించును.విశ్వానము నుతృస్నముచేయును. టియ త్వాఖిమానమును జాగృతముచేయును. హృదయమును ద్వితముచేయును. ఆత్యంత లాలనతతో శ్రీకృష్ణనితో నంయుక్తముచేయును. మ్రతిశ్యమున నవీనరూపమున

నమభూతమగును. అతులనీయ - నిరతిశయ చమక్కృ తితో ఉన్నత్తునిగ జేసిచేయును. అతిళయోల్లానమయా వ్యమ రతియందురు. రుం రతియే చుమత్వాధికత కలిగి ్పేమయని ప్రాంజ్రామను. ్పేమకు నంత్రమరహితమై విశ్వానపూరితమై యున్నప్పడు డ్రణయమని పేరు. అతిళయ (ప్రయత్వాథిమానముచేత (వణయ కౌటిల్యాఖాన గ్రహణమున పై చిర్ర్యాథాప్రము గ్రామించిన దానిపేరు మానము. చిత్తమును ద్రవతముచేయు (పేమ స్పేహము. అతిళయాభిలాషాసంయు\_ర్హమై స్పేహము రాగరూపమున బరీణతమగును. రాగాము నిజవిషయము సూర్న నూత్న రూచములలో ననుభఓముగలిగించి తానుగూడ క్రొత్త ్రౌ త్రావములు దాల్చి అనురాగమను పేరు గైకొను చున్నది. అనురాగమందు (పేయస్థీయుల (పేమ పై విశ్రత్య మనుభవము కలెగి ప్రియనంబంధముచేత ఆ ప్రాబికోటులయుడును జన్మించు లాలనక జాగృక మగును. అనురాగము అనమోర్డ్వ చమత్కారమును బడని ఉన్మాదకమై పోయిసప్పడు దానిని మహాఖావ మందురు. మహాధానము అనించినప్పుడు మిళనావన్డలో రెప్పపాటుగూడ అనహ్యమైపోపును. కల్పాంతనమ యముగూడ శదమునలె తోచును. ఆట్లే విరహామందు కథారాలమైనసుగూద కల్పనమానముగ దీర్ఘమై తోచును.

మహాథాన స్వరూపిణియగు జ్రీరాధ జ్రీకృష్ణుని [పేయసీగణములలో నర్వ[భేమ్థరాలు. కరమనుందరుడు అనమోర్వ్టిలాచాతుర్య నంక త్సమలంకృతుడునగు నందనందనుడు రాధా[పేమకాలంబనము. జ్రీరాధ మధుర రనమునకు [శేష్ఠకహాశ్రయ. నజాతీయ - విజాతీయ ఖావముల ఏనమా చేశదుందును నెన్నడును నెర్కండను వ్యాఘాకముకాని ద్రాధ కరస్పర రతి రాధాకృష్ణులది.

ఇత్ ఓడు రేరాణ్ణి స్ఫురతి జరితా మిత్రవటరీ దృశ్ ర్గే చెందావలిరువరి శైలస్యదనుజు అన వ్యేరాధాయాం గునుమిశలతా నంవృతత చౌ దృగంత శ్రీర్లోలా దడిదివ ముకుందన్య వలతే!! (భక్తిరసామృతసింధు)

కొద్దిదూరములో యశోద, నాల్లు పై పులమ్మితగణము, దృష్టికి నెడురుగా చ౦దావలి, సమీపమున వర్వతముపై ఆరిష్ఠానురుడు-ఇట్లన్నను కుడి(పక్క కునుమిత లతల మాటుననున్న శ్రీరాధమైపునకే విద్యుచ్చంచలదృష్టితో శ్రీకృష్ణుడు చూచుచున్నాడు, శ్రీకృష్ణుని సంధిని, సంవిత్ హోదినియను మూడుశక్తులలో శ్రీకృష్ణ భక్తులకు సుఖవిధానముజేయు హోదినీశక్తియొక్క సారము మాదనమను ఖావము దీనియందెల్ల విధములైన ఖావముల నుత్పాదింపజేయు సామధ్యముగలదు. ఇందుచే శ్రీ రాధ యొక్క ఖావముపేరు మాదనమహాఖావము.

త్రీరాధయొక్క కాయికగుణము లారు. మధుక, నవజయ, చలాపాంగ, ఉజ్వలస్మిత, బారుసౌఖాగ్య రేఖాడ్య,గంధోన్మాదితమాధబ.వాచికగుణములు మూడు. నంగీత[పసరాఖిజ్ఞ, రమ్యవాక్య, నర్మపండిత. మానన గుణములు పది. విసీత, కరుణాపూర్ణ, విదర్ధ, పాటవాన్విత, లజ్జాశీల, సుమర్యాద, ధైర్యశాలిని. సువిలాన; మహాఖావ పరమోత్కార్ల తర్షిణి. త్రీరాధ గుణములింకను గొన్ని యుల్లేఖింపబడియున్నవి. మహా ఖావపరమోతక్కర్షిణియగు రాధారూపమును త్రీరూప గోస్వామిపాదు లిట్లు చెప్పియున్నారు.

అ్మూ దామతివృష్టి ఖిర్ధ్విగుణయంత్య రాక్రాత్మ జా నిర్ణు రం

్రోగ్స్ స్ప్రీస్త్రిస్ట్రాల్లో ప్రత్యాత్రులో ప్రస్త్రిక్స్లోన్న ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్ట్రాక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రాక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్ట్రాక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్ట్రాక్స్ట్రిక్స్లో ప్రస్త్రిక్స్లో ప్రస్ట్రాక్స్ట్ ప్రస్ట్రాక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిస్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిక్స్ట్రిస్ట్రిక్స్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్సిక్స్టిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్రిస్ట్

రంఠాంత తుటదకు రాద్య పులకైర్లజాకదంబా కృతా

రాధా వేణుధర (పవాతకదశీశుల్యా క్వచి ద్వైర్తాంే॥

్రీ రాధయొక్క కలహాంతరి కావన్లజూచి ఆమె సఖియే ఉదాతాలంకార వాక్యములలో (శ్రీ కృష్ణునితో ''ఓ వంశీధారి: నిన్నుజూడక నేడు రాధకు ఎట్టి దశ కలిగెనో యొదగుదువా? రాధ నేత్రములనుండి పెలువడు చున్న అత్రంధారచేత యమునానదికి వరదవచ్చినది. పెన్నెల రాత్రలలో చందకాంతమణి (సవించునట్లుగ ఆమె శరీరమునుండి స్వేదము బుట్టుచున్నది. ఆమె దేహ వర్ణముగూడ ఆమణి వలెనే పెలపెల బోవుచున్నది. కంఠ ధ్వని అర్థస్ఫుటమై న్వరభంగమై యున్నది. కదంబ కేనరములవలె శరీరమంతయు పులకిత మగుచున్నది. ఖిషణ యుంయుామారుత వేగమున కదశీతరువువలె నామె అంగలత కంపించి భూమిమీద పడిపోయినది'' అని చెప్పచున్నది. అక్రువులు, కంపము, పులకలు, స్వేదము, మైవర్ణ్యము, కంతరోధము, పదప దశవలె భూమిపై అంఠనము మున్నగు సాత్ర్విక సూడ్ప్తి ఖావ-అను భావములు జ్రీరాధ కాంతయొక్క మహాఖావ స్వరూప మును బ్రకటించుచున్నవి.

త్రీకృష్ణ చైతన్య మహాక్షభుపు యొక్క త్రీవిగ్రహ మందు త్రీ రూపగోస్వామి అట్టిపే మహాఖావ రూపము రైన (పేమరగవృష్టి చూచు నఖిలాషరో-చెప్పచన్నారు.

భువంసించన్న క్రుడుత్ళి రభితస్సాండ్ పులకైక పరీతాంగో నీపన్నబక నవకింజల్క జయిశిం భునస్వేదస్తామ స్త్రిమిత తనురుత్క్రీ రైన నుణి నమైతన్యం కింమే పునరపిదృశోర్యా న్యతిపదంగ నంత తాత్రంధారల చేత నమీపభూమిని పంకిలము చేయుచుండు వాడు,ఆనందాతిరేకము చేత శరీరమందంత టను కదంబ కేసరములవలె పులకలతో గూడిన వాడును, స్వేదము చేత శరీరముంతయు తడిసినవాడును,ఉచ్చన్వర మున తన బ్రియతముడగు (శ్రీకృష్ణని నాచునందీర్తన మహానందమున నిర్మగ్నుడునగు (శ్రీ వైతన్య ప్రభువు మా నయనపథ పథికుడగునా? ఓహో : (శ్రీ లలిఠా-విశా ఖాధి సఖులును (శ్రీ రూపమంజరి మున్నగు మంజరీ గణమును భోగతృష్టారహితలు. ఒక్క (శ్రీకృష్ణుని నిష్ఠతో గూడిన ఖాఒమున ననుగమించుచు రాగానుగ భక్తితో భడించుటయే వారి భక్తిరాజ్య చరమఫలము.

త్రీరాధాకృష్ణ యుగళాష్ట్రయాచు ్ైపేమ - సేవను ఐడసి జీవుడు ధస్యుడు కాగలుగును. ఈ భక్తియందు మ్రతిజీవహు త్రవకు నధికారముగలదు.

భగపంతుడు....

ేకవలేన హి ఖానేన గోప్యాగాపో నగా మృగాం యేజెన్యే మూడధియో నాగాంసిద్ధా మామీయు రంజసాం

''కేవల మొక్క భ\_క్తిథావము చేతనే గోప్కలు. గోపులు,యమలార్జునాది వృశ్ములు. పర్వతములు, వ్రజ మందలి హరిణములుమున్నగు పశువులు. కాళియును మొదలగు నర్పములు. ఇంకను ఇతరములైన మూధ బుస్ధి జిపులును గూడ నన్ను ఆనాయానముగనే పొందిన వాలై కృతకృత్యులై పోయిరి'' అని నుకిచియుండెను.

### త్రీ పరమహంస సంప్రదాయము

(త్రీ(త్రీ) తరమహంన పర్మివాజకాచార్యపర్య (ట్రీ ఏమలానండ నృసింహాభారతీస్వామి (గతనంవిక తరువాయి)

అట్మాపెన 'జ్రీ' విచారణ చూచినను, 'జ్రీ' మీజ మండున్న 'శ' వర్ణ-రేవ-తురీయ న్వరములు నత్వ రజ\_స్త్రమోగణ వాచకములు. పీని మేళనము గుణత్రయ నంవలితమైన ఆవ్యక్తమనబడు శబల బ్రహ్మన్వరూ పము. మిందుమండల వానీయగు సీ 'జ్రీ' శబ్ద న్వరూప (నచ్ఛబ్రవాచ్యమగు) పరదేవతయే చిద్దూపమున పరాఒ పరాలంబన తటన్ల లక్షణముగ పరిగణింపబడుచు 'పఠమహాంస విశేషము'న ప్రశంనింప బడుచుండుటచే, నకల భూతపర్గపురుష తేజోరూప కలాజాతమంతయు. (తిపుక్యూకారమైన నవపర్ష పయోవిశిష్ట 'జాలా' సంకేత బీజశక్తి (పరాశక్తి) తోనహా నా పరోదేవత యుందు నంర్రమించి 'పర్టుహ్ము' ఖాచ్యు బౌందు పర్యంతము నీ ఆశ్రమవానులు జరుపచ్లనిన అనుష్టాన రూప (పనం గమును నూచించునదే యూ నం(పదాయు పరంపరా వివేచన. అదెట్లన

"తీథాత్రు వనారణ్య గిరిమర్వత సంగరాం॥ నరస్వతీ ఖారతీచనుర్ నామాని <u>మె</u>దశంలో

యని 'పరమహంసాశ్రమము' నందు విద్యా నంట్రాదాయము పది తరగతులుగా పేయ్యేఱు నంకేతములతో ట్రాపిస్తి

గాంచుచు. తదనుగుణ్యముగనే శిమ్యల పేదాంతాథ్యాసా నంతరమున తత్త్రుం ప్రచాయ గురుపులచే 'యోగ వట్టాథిషి<u>క</u>ులు గావింపదకుచున్నట్టి శాడ్తు నమ్మతదును' 'విశ్వేశ్వర**న**ృ<sub>థి</sub>తి'—'నృ<sub>థి</sub>తి ముక్తాభల ఉర్దాథను ధర్మ కాండి'\_'యతిధర్మన్యగహము'\_'యతిధర్మనర్ల'యాది పెక్కు ప్రాపీన గ్రంథములందు గానఓట్బచున్నది. అందు విశోష్ంచి ఈ దళ్పిళ నం(పదాయములును తర… తమాఖేదములు గలిగి (పెప్రైంటుచున్నఓను నూచనయును 'యతిభర్మనిర్ణయము'సందర్ ఆఘువ్యాథ్య ప్రతిపాదించు చున్నది. దానినిబట్టిచూడు. నండు గాన్పించు ఖేద మొంత మాడ్మమైనను విథిన్న సెంబ్రహియుడు లామోదించ బడినమై, ఒకవిభమగు బ్రహాళికతో గూచినచే 'బ్రహ్మ విద్య' యనుదానిని నిర్ధారలు చేయుడు. నక్రమ సాధనా ఖ్యాసాడుల చేతనోగాని ముముఊపుల కది పొంద నంవి గాదను నిర్ణయముగు నౄరించణేయుచుప్పది. దీని కను గుణ్యముగనే బ్రీసుచ్చంకర ధగపత్పాదులవారి (శుంగేరి మఠమునకుఁ ఆెందిన "మఠామ్నాయ స్మోతములోని" 2.3 క్లోకములు

శా≘్జ్ మెదార్గ్రెడ్డ్ కున్నార్ట్ కృత్వార్లు కామాభ్య అంగా హా కోష్టాలచాదినతాల పై మశక్తిల టర్టిలపుగ్రార్ ప్రాట్క ಸಂಮြದ್ಧಾಯಂತ್ ಕಾನು ಬ್ರಯಭೆದಂ ಬೃಣಕ ಬ್ಲಾವಾರಿ ಡಾರ್ಮ စ်ဆင်ျောင်လျှောင်လာကာ ကောင်းကြောင်းဝနာကယ် $\frac{1}{600}$ ။ యని విదరించుటయు. ఆ డ్రారమ్ బ్రీవారు స్థామించిన ఖారతాజనిలోని గులుబెశలంచలి ప్రములుందును క్రాహ్యతి జెందిన రమ నలుగురి శిష్యాగ్రగయ్యాల నధిపతుల గావించి, ఒర్హ్మాళమాది ధర్మ నలస్థాపనకు మూల కందము ఆగునట్లుగా నందలడు జేయుపలన్న ఏర్పాటుల నెల్ల గావించుటచే నెట్లు పరచుహింసాత్రమ వ్యవస్థ నంరడణడ్వారా, విద్వాంచులు విదేహా కైవల్యసిద్దిని పొందగలుగునదియు నిరూపించబడుచున్నది. అందు పరంపరాసాధనలుగ బేర్కొచబడిన కర్మ. ఉపానన, జ్ఞానముల మతిప\_త్తి నిరూపించ త్రీమచ్చంకర భగవత్పాదులవారు గావించిన యేర్పాటు రీ క్రింద వివ రించబడిన హెకి౦త పూర్ణపరిశీలసగావించిన,ముముఱ్వు లగు యతు లేడ్రకారము తమకు ప్రామ్హించిన స్వస్వరూప

జ్ఞానము నిరూఢము గావించుకొనుటకు వారాచరించ పలసిన క్రమాఖ్యానము నుబోధక మగుటయేగాక, నిట్టి నంక్రమాయ జ్ఞానాధిగమముచే వీర్యప\_త్రరమగు "ట్రహ్మ విద్య" నర్వ నంశయరహిత రూపశుద్ధాంత శకరణయందే క్రకారము క్రహాంతి నొనగూర్చుటకు సాయపడునదియు విశదము కాగలదు.

(1) త్రీ పమ్మపాదాబార్యులను శిమ్యల నొకటికి, లోతీర్హుడు. ఆశముడను నిరువురు శిమ్యులను నియమించి, న్వరూపానునంధాన ప్రాశ\_స్త్రమును పెల్లడించుటుకుగాను క్షానమైన అంతశకరణశుధ్ధిని జేకూర్చు కర్మ యోగా వశ్యకతను సూచించుచు,సామపేదాంతర్గత 'త\_త్త్యమని' మహివాక్యోపదేశముద్వారా 'నత్సంప్రదాయపరంపరను' నంరడించదలచి. జీవాత్మ పరమాత్రైశ్యబోధనుగమము జేయుంచునది జూడ, ప్రసిద్ధముగు యాత్మజ్ఞానము ననురోధించి (పెంబడించి) బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ఠ సుజ్ఞేయం బని సూచించుటయేగాక, నిది నిత్యనిరంతర నజాతీయ ప్రత్యయాప్ప\_త్తి నఖలషించున దగుటచే, 'ఇదిఘటము ఇదిపటమను జ్ఞానముపలె' సకృదుపదేశమున లఖించునది కాదసు ప్రతిపాదనను బలపుబుచుచున్నది.

'యతిధర్మ నిర్ణయ'ములో ఎద్దింపబడిన 'తీర్థాత్రమ' బ్యాఖ్య పరిశీలించినను

ళ్లో ్లివేణినంగామేతీర్థా తత్తమ స్వేవలడణే : స్నాయా గ్రాత్యార్థ ఖాపీయ స్త్రీర్థనామానఉచ్య తేగి ఆగ్రామ్ గహాణ్ ్రెకిడమాయాపాళవివర్ణిలమ్ : యాతాయాతవినిర్ముక్త మేతదాగ్రామ లడణమ్။

అని యీ 'తీర్ధాశమము'లకు ప్రత్యేకింపబడిన లశణ ములు నిషాం, మ కర్మయోగఫలమగు నకల మాయాకార్య విచర్జిత అంతశకరణశుద్ధిపలన లభించును.అవి క్రియాన్మ జ్ఞానమును ప్రతిపాదించుటయందు సాయవడుటకు ట్దేశింప బడినవని నృతింపకపోడు. మంతియు 'మఠామ్నాయ స్తోతములో దీనికి నంబంధించినది జూడ, అందు వివ రింపబడిన న్వరూప బ్రహ్మచారిత్వము, నిర్ణయింపబడిన పోదశాన్ని పాఠక్రయోజనమును, దశోపనిషత్తులలోని మొదట రెండు నిట్టి జ్ఞాన[పా మైకి మిక్కి-లి నన్నిహిత మగునని తలంచుటలో ప్రత్వవాయ మున్నట్లు గానరాదు. (2) అటులనే సాజ్ర్బ్రహ్మ్ వకారులైన ట్రీ సురేశ్వ రాచార్య స్వామివారికి నిర్ణయింపబడిన దఓణ దిశ పీఠాధిపత్యమును, సరస్వతి—ఖారతి—పురీ (మఠామ్నాయ స్తోత్రమునందు దశ విధ నంబ్రహ్యాయములకు స్థాన మొనంగబడినట్లున్నను) లను మువ్వురు శిష్యులను, అందు ప్రత్యేకించబడిన యజుర్వేదాంతర్గత మహావాక్య 'మహాంబ్రహ్మాస్మీ' రూపమనన (ఆఖ్యాస) వాక్యమును తత్సంబంధ శా న్రివచనాదుల వివేచనయును, పైనుదహా రింపబడిన 'అవ్మికియాత్మ జ్ఞానానంతరము' వలయు 'నేకభక్తి'నే సూచించుడు, నుఖయ సాధనభూతంబును, ఉభయ ఫలభూతంబును నగు భగవదృక్తి నిష్ఠ సర్వ కర్మ సన్న్యాసానంతర మెంత బ్రధాన మైనదియు గు ర్తింపజేయుటకే యనునది సుస్పష్టము. యతిధర్మ నిర్ణయమును

్లో జన్వరజ్ఞానరతోనిత్యం స్వరవాద్ కపీశ్వరః : సంసార సాగారే సారే సో ఒఖిధానః సరస్యత్ జ విద్యాఖారేణ సంపూర్ణః సర్వఖారం పరిత్య జేత్ దుఃఖఖారం నజానాతి ఖారత్స్పక్రిత్తః

యని వర్ణించుటలో నీ స్థాయి యందరి విశేషముగా చైతన్య న్వరూప జ్ఞానమునే (పతిపాదించుచు, నర్వ వ్యాపకత్వమునను, సర్వానుస్యూతనమునను సకల దృశ్య వర్గమున కథిష్టాన స్థాన మలంకరించుడు, సర్వదా అమృతరనమునే నేకధారగ (నవించుచున్నదా యనునట్లు తను నాశ్రయించినవారికి అమృతత్వమును ప్రసాదించు శ\_క్తి సామర్ధ్యాదులతో తులఁదూఁగు నాపర దేవత (నరస్వతీ) మనుష్య శరీరమునందు ఆహాచూరారమున నున్నదిపలె (పురీ) ఖాసించుచు నూర్డ్వగమనాథిలాషియై, యే(పకారము సాధకులగు ముముజ్పుల నకల భారములఁ ధౌలగించి (ఖారత్) తమ, (పజ్ఞాన ఘన రస న్వరూప విపేకమును గలిగించి. నిరతిళయానందమును జేకూర్చ గలుగుటలో సహాయభూత మగునదియు విశదము చేయ బడుచున్నది. అట్టితటి నీ అఖ్యానకులకు మిక్కుటముగ నుపకరించుచు సకల సంశయముల నివారిుచి, భక్తి, ఏక్కాగతలను పెంపొందింపజేసి, సంతత స్వరూపాను సంధానరూప "అనన్య భక్తి" యందు పర్యవసింప జేయుటయే ప్రాధాన్యమయి పెలయుచున్న తైత్తరీయ, ముండక, ప్రహ్నోపనిషత్తుల ప్రాశ\_స్త్రమును కొనియా డుటలో దోష మేమున్నది?

(3) ఇక మూడవదగు స్థాయి ఉపాసనాపరము. సంతత తైలధారవలె అవిచ్ఛిన్నముగా "నాక్మనుపొంది అాణ్లే నమాన ప్రత్యయ ప్రవాహామునందే దీర్ఘకాల ముండు బేది గలదో" చూడియే గవా ఉపాసన యని ప్రకంసింపబడుచున్నది. అప్పుడే నానావిధ విజేపములు గలిగి యుండు నీ యంతఃకరణము సర్వవిఙేపములు (వివర్యయములు) నశించుట యను నిశ్చలత్వమును బౌంది. ఎట్టి సంశయములు లేకుండుటను అచ*ు*చలత్వ మున పరామాత్మయందు నిర్వికల్పమై స్ట్రికముగ నిలుచుట కవకాశ మేర్పడి, వివేకజన్య మైన పరమాతై వైక్య జ్ఞాన నిష్ణ సులభమగును. ఇట్టి స్థితిని సూచించునటులనే త్రీ హస్తామలకాచార్య స్వాములవారికి నిర్ణయింపణడిన వనుడు - అకణ్యుడు అను నిరువురు శిమ్యలును, వారికి ప్రాంత్యకించబడిన ఋగ్వేదాంతర్గత మహావాకృమ**గు** ి బ్రజ్ఞానం బ్రహ్మం యమనదియు, తత్సంబంధ శాన్తి పాఠాది వినియోగమును (పచర్తిల్లుడు, తన్మూలమున విద్వాంనుల కేరీతి లభించిన జ్ఞానముడ్రతిబడ్డమై డ్రహ శించగలుగునదియు చూపబడుచున్నది. యతిధర్మనిర్ణయ మందును....

ళ్లో బరమ్యే నిద్దానే స్థాని, వనబానం కరోతియు ు ఆశాబన్ల బెనిర్కుక్తో, వననామాన ఉద్యత్ జ అరణ్యే నుస్త్రితో నిత్య. మానద్దో నద్దనే వనే ు త్యక్తాన్ని చెర నర్వు.మీద మరణ్యాఖ్యన్నఉచ్యతోజ

అని ఏది వినబడుచున్నదో, అదియు 'నాత్మనమాధి'నే గదా సూచించుచున్నది: అంగాలగిఖావమున మొలగు నీ నగుణ (పన) నిర్గుణ (ఆరణ్య) ఉపాననలకనువగు స్టాయియే ఇచట బేరొక్కానబడుచున్నది. న్వత: పరిపూర్ణ మగు 'నన్మాత పన్నువే' యూ రీతి బ్రామాతృ నంస్కా రానుగుణముగా నియామానుర్రమంబున నిన్ని యైనట్లు ఖానించుచుండ, నటుల గోచరించుటరు హేతుపగు తన అంత:కరణరూప టైతన్యము (బ్రాహ్మ టైతన్యము) తిరిగి 'స్వాన్యము'ను బొంది తన పరదేవతాఖ్య రూప మును విడచి, ''నిష్ప్రితియోగక న్వమాత్ర పస్తువుగ (ఏశజైద్ధమునకు విరోధముతేని శబ్దార్ధము గలది) నిల బడుటకు మాత్రము క్రమమైన యీ సావనాధ్యానముల యావశ్యకతను గూర్పి చెప్పవలయునా? అందుల కొక్కుడుగ నుపయోగపడు ఉపనిషత్తులు ఛాందోగ్య -ఐతరీయము లగునపుడు వాటి నీ నుదర్భము నిచ్చట గుర్తింవణేయు తెలతయు ననమంజనమా?

(4) ఇట్లీ కర్మ - భ ్త్ - ఉపాననల వినియోగమును చాటునది జ్లానామే యాగుడు, ముముక్షాపు లాశించు నికతిశయాసందావ్యాప్తి నొనగునదియే యగుటచే, ఆత్మ నమాధి రూపమున నదియే మర్కిలి ఒరణీయమగుచు నాపూర్యమాణస్త్రితిన్ జేకూర్చున దగుచున్నది. నకల సాధనానుష్టానముల పర్యవసానమును, త్రిపుట్ రహిత మగు నీ చరమోక్కృడ్ణ కైపల్య స్థికిని బొందిన విద్వాంనునకు పునక్షన్మ యుమన చెట్లు హౌనగును 🕫 "ఆ [బహ్మా భువసా<u>ల్లో</u>కాః సునరావ<u>ి</u>న్ ర్జున" (భ - గ్ 8/16) యామునట్లు అంత పర్యంతము - ఉపా ననా ఛలమంగు ట్రహ్మాలోక (పాప్త్రియం) ఒరానొక విశిష్ట తను సూచించు దృష్టియే యగుటచే - తమ తమ నంస్కారానుగుణముగ డిఓన్ముర్త నుఖ తారతమ్యతను బొందఓలనియో యుండునను కాస్ట్రార్లము వికల్పమగునా? ఇట్టి బిల్లుత్రు బహికర్గాడకాడుటరోగాడా. బాహ్యా చిహ్నాముగ (శ్మీదానందగిరి యను పౌరుష నామాంకితు లగు బ్రీ తోటరాబార్యస్వాములవారిని శిరస్థ్యాన డ్రతిమ్థల గావించి. గెరి - పర్వత - సాగరు అను ముగ్గురు శిమ్య లను మ్రామించి, అధర్వణమోదాలతర్గతలబగు అనుఖవ వాక్యము 'అయమాత్మా ట్రాహ్మం' చును దానిని. తత్సం బంధమగు శా<u>ని</u> త్రమ్చనా**దు**ల నేర్పరచి, *లోకము*నకు మహోవరృతి గావించినది: యతి ధర్మనిర్ణయమందు గానవచ్చు గెరి - పర్వత - సాగరుల లఘువ్యాఖ్యయు నిటులనే,

్లో వాసా గెర్వె నిర్మం, గ్రీం ధార్యయన రెడ్పరికి గామ్ఫ్రీరాచల బుద్దిశ్చ, గెర్ నామాన ఉచ్యేతో ఇ వానకనర్వనమూ లేవు, ప్రాధాయాజ్ఞానధారణాం సారాసారం విజానాతి, పర్వతశృ ప్రక్రితక ఇ యస్తునాగర గమ్ఖీరో, జ్ఞానరత్న పర్గాహాణ। మర్యాదాం నైవలకేంచ్, సాగర నృ [పకేర్తితంణ

వివరించి యుండుటచే, నిత్య నిరంత రానునంధాన పరుఁడై, ఆత్మనమాధియం దత్యంత (శద్ధవహించిన శివళక్త్యభేదావస్థ రూప బ్రహ్మీ తె్మెక్య విజ్ఞాన సునంప స్ముడు, జ్ఞాన విజ్ఞానాది నకలపవ సంకేత రహితముగు అమృతత్తో క్షవలడీతమైన, ని స్తరంగజలధిం బోలు 'బ్రహ్మీ భావమును' బొందువా డగుచున్నాడు. ఇదియేగదా కఠ బృహదారణ్యక - మాండూకో యవనిషత్తులు ప్రతిపాదించు నిరుపమాన స్థితి. సవికల్ప (తైలధారఁ బోలు) అఖండారార పృత్తి (గీరి) దృథమైన నిశ్చయమున, సహజ స్థితిని గావించి (పర్వత) నిర్వికల్ప అఖండైక రస సిస్ధిని (సాగర) జేకూర్చుటయందుగాక మంటి దేని నీ ప్రణాశిక పర్యవసించును ?

రాపున విదేహం కైపల్యమని (పసిద్ధిగాంచు ట్రహ్మా తై శ్రిక్య విజ్ఞాన నిష్ణ కంగ భూతములుగ వెలయు నీ దశ చిధ స్టాయింభేదములను, కేపలముఆ యా సంకేతపదము లతో వాటి వాటి (పత్యేకత గుర్తింపబడునట్లు (పతిపత్తి నొనంగబడకపోయినను, నవి హాస్త్రిపద న్యాయముగ ಸಂ ದಿಮಿತಿಯೆ ಯುನ್ನು ಪನುನದಿ ನಿರ್ವಿವಾದಾಂಕಮು ... ಎಟ್ಲು విద్యాపరిపూర్ణతను గుర్తింపజేయు పట్టభద్రపదవి యం దవాంతర యోగ్యతల గర్భితమును సూచింపబడుటయే గాక, వాటి సమష్టి పర్యవసానరూపము నగునో యట్లు. జీఎన్ము క్రి స్థితియందు సైతము జ్ఞానఖూమికలకుఁజెందిన చిద్వరిస్టుని స్థాయి నష్టమ భూమికగ శాస్త్రనిర్ణీతము లేదా? లోకో <u>త</u>్తరులని మన్నన వడసిన అధికార పురు ఘలుగాని, మంత్ర్మదష్ట లుగాని, కేవల మవతారపురుషులు గాని బ్రహ్మజ్ఞాన సునంపన్నులై, నిస్పైగుణ్యపథివిఁ జరించు వారల స్వరూపమే పేదమగుటచే విధినిషేధ ముల నత్మికమించిన నిశ్భలస్థితిని బొందినయట్టివారల యం ద్వనక్తి లేకపోవచ్చునుగాని, తదితర ముముకు వుల కెట్లు లేకుండును ? ఆణువని గాని, మహ<u>త్</u>నిగాని వర్డించుటకు నలవిగాని 'ఆవన్మాత వస్తువు' తానే నను దృధనిశ్చయ రూవుబ్రహ్మనిష్థయం దీ స్థాయిఖేదములకు తావు లేదనునది నత్యమే యైనను, ఆట్టి స్థితి (నిష్ఠ)

లభించు పర్యంతము సాధకు తీ భేదముల నిరసింప వీలగునా ? మఱియు 'నాన్య? పంధాయవిద్య తేఒయ నాయ' (ేశ్వేతా కి/8) 'జ్ఞానా దేవతు కైవల్యమ్' ఇత్యాది (శుతులు నిత్యనిరతిశయానందాహెప్తి కర్తృ తంత్ర మే మాత్రమును గాక, కేవల మవగత్యవసాన మనే యుద్ఘోషించుచుండి, నిర్గుణపర్మబహ్మయం దే మాత్రము నవయవ విభాగమున కాన్పదము లేకపోయి నను. జ్ఞాన గమ్యమగు బ్రహ్మాత్మత్వ మంగీకరింపబకిన దగుచు, నగ్నౌష్ణ్యమునకువలె, న్వభావమునకు బరిహా ర్యత్వము లేమిం జేసి, కర్ప్రత్వ భోక్తృత్వ స్వభా వముగల యాత్మకు (జీవునకు) 🔁 వల్యము కాంశీంప శాడ్డ్రనమ్మతమును, (పత్యజెనుభవము నగునప్పుడు, వ్యవస్థితము లైన స్థాయిఖేదము లెట్లు గుర్తించుట -పాటించుట ఆనంబద్ధము లగును ? ఆత్మయందు (జీవుని యందు) కర్ప్రక్ష భోక్తృత్వ స్వభాపము గలుగు చుండగా జ్ఞానముచేతనే గలుగు 'బ్రహ్మమే తానగుట లెన్సగా తెలియనిది' మోజెపేష్ నిరర్ధక మగుటచేతను, **్టప్కా విదునకు "**య్తత్వన్య సర్వమ్మా 👼 పై పా భూ 🎍

త్కేనకం పళ్యే" దిత్యాదులు కేవల దర్శనాది నర్వ వ్యవహారాభావమునే పర్యవసానముగ దెలుపుచుండుట చేతను, పూర్ణమగు విచారణయొంతయు. ఆనివార్యము: ్యీమచ్ఛంకర ప్రణీతం బగు 'అక్ర సాంఖ్య' శాస్త్రము నందు గ్రీవారు గావించిన తమ జననాది సర్వ కూలంకష విచారణయే నిందులకు క్రపల నిదర్శనము. గాన 'అను టయే' నాదిగా గల అయస్కాంతములో ఇనుము శక్తి పేఱుగ లేక్పు పోయినను, తగ్గిన నిమిత్తముల సన్ని పేశము ననే అధిష్ఠానము గు<u>ర్తి</u>ంపజేయుట కుపయోగపడు నీ తటన్రల ్ౖౖ ఇమువలె, ఈ చైతన్యరూప శజ్ఞార్థ విమరృ నంతయు (సంప్రదాయ పరంపరా) నిష్ప్రతియోగిక న్వమాత్ర పస్తుపరిజ్ఞానము (ఇదంతయు రానే ననియు 🗕 బ్రహ్మమే రాననియు) న కుపయోగపడునదై ఆపూర్య మాణ స్థితియందు సాధకుని నెలకొల్పుటకు నగుటచే యీ పరిశీలనాదు లనంగతములు గాజాలపని మాన్యులు լಗహಿಂతುರು ಗಾತ :

> ఓం తత్ నత్ ఇత్యేషా నారాయణ న్మృతిః

## దేవాదాయ పరిపాలకులు తెలుసుకోవలసిన ముఖ్య విషయములు

్ర్మీమాన్ పండిత ఆర్. పార్ధసారథి అయ్యంగారు

(ಗಕಸಂವಿಕ ಕಡುಪ್ಯಾ)

భూగర్భ కాస్త్రము (Archaelogy)

భూగర్భమునందుండి ఉద్ధరింపబడిన శిల్ప సంపద భారతభూమి యందలి అట్టి విశేషము భూగర్భమునందు లభించిన పట్టణములు ఇండ్లు ఆలయములు ఇతర పరికరములు కుండలు ఇటుకలు పనిముట్లు సీళ్ళు నాజెములు పగైరాలు చారిత్రముగను సాంఘికముగను మతవిషయకముగను వాటివలని (పయోజనము 'ఆంధ (పదేశ్' రాష్ట్రమునను మద్రాసు రాష్ట్రమునను ఆట్టి అపూర్వనంపద లభించిన (పదేశములు, భూగర్భ శాష్మ్రజ్ఞాల పరిశోధనల ఫర్తిక్కుగా మతవిషయకముగను ఆరాధనవిషయకముగను అయ్యవి మతమునకు ఎట్లుపక రించగలవు అను విషయము, మతాచారములయొక్కియు పూజాన్థలములయొక్కియు పరస్పరసంబంధము ఆలయ పూజాను ఆలయనిర్మాణమును భూగర్భ శాష్ట్రపరిశోధన ముపకరించిన విధము.

VI శాననసాధనము (Epigraphy)

శానన్మమాణము శాననములు, రిఖియింపబడిన (చెక్కబడిన) పరికరములు, శిలలు, రాగిరేకులు, ఇటుకలు, కుండలు, నాణెములు, అందు ఉవయోగించ బడిన లిపులు (దేవనాగరి, ఇతర థాషలు) పద్యము గద్యము, శాననములందలి భాషాన్వరూచము లశ్యము పైశిష్ట్యము ప్రాంతీయభాషల స్థానము, దారిత్రకాతిశ యము ప్రాచీనత అట్టి శాననములు లభించిన బ్రదేశములు.

దశ్శణ థారతమందు ఆలయములందు లధించిన శాననములు వాటి న్వరూపము. ఉద్దేశము. చారిత్రక గౌరవము ఆలయముల ఘనత ఆంధ్రప్రేశమున అరవ శాననములు. అట్లు అవి ఉండుటకు కారణము ఆంధ్ర దేశమునందు శానన విశోషములుగల ఆలయములు వాటి వివరము కాలనిస్వయము ప్రాధాన్యత, వాటిని నంరశీంచెడి మార్గములు అందనకొమైన న్రలములను శీర్ణదశనుండి ఉద్దరించుటకు మార్గము.

పై యంశములలో పరిచయముచేయగల గ్రంథ ములు ఇంగ్లీషులో నడుర్ఘులచే ద్రాయబడినవి కొన్ని పాఠకుల కుపయోగపడగలపు. అవి ఈ దిగువ నుదహ రింపబడుచున్నవి.

- 1. Essentials of Hindusim

  by Sri P. N. Srinivasachary
- 2. Handbook of Hindu Religion
  T. T. Devasthanams
- 4. Elements of Hindu & Conography (2 Volumes)

by T. A. Gopinatha Rao

5. Studies of sancrit texts in temple literature by M. N. Malliah.

ైన చెప్పిన ఆరు విఖాగములలో రెండవ శీర్షికను గురించి దూత్రము నంగ్రహముగా కొన్ని విషయము లను నేను బ్రాయదలచితిని. తక్కిన విషయములను గురించి వివరించుటకు నాకు యోగ్యతయు లేదని అనుకుంటున్నాను. ఆ విషయములు కూడా మొత్తము

మ్ద్ యా ప్రకరణమంత విస్తరించి దేవాలయ పరి పాలకవర్గము వారు తమ పదవీ నిర్వహణ దృష్టితో చూచునప్పుడు సాధారణములే గాని విశేషముగా అపే కితములు కాకపోవచ్చుననికూడా నా అధ్విపాయము. అదియుగాక ప్రభుత్వము నియమించిన హాస్యమగు కాలపరిమితిలో అత్యంత సంకరిత సామ్యనిని ఉప దేశించుటకుగాని పర్మిగహించుటకుగాని అవకాశము కూడ బాలదేమోనని నా భయము.ఒకప్పడు వ్రభు త్వము నన్ను ఆదేశించినప్పుడు నాకు నియమించిన ్రపర్పత విషయమునుగురించి ఈ రీతిగా చెప్పితే బాగుంటుందేమోనని నేను ఆనుకొని గుర్తించుకున్న చిన్న విషయములను నా సోదర (శోతలకు (పత్యశ ముగా విన్నవించుటకు అవకాశము నేటివరకు కలుగ నందున ఆరాధన ప@ిక (పత్యగ్ర నిర్వాహకులు ్రీ కల్లూరి వీరభ్రద శాస్త్రిగారి ఆజ్ఞకు ్రియగా ఈ నా వ్యాసముసు ఆరాధనకు పంపుచున్నాను.

### వాజ్మయమున ఆగమములయొక్క స్థానము

భారత భూమియందు అత్యంత మ్రాపీనకాలము సుంచి చ్రమాణముగ నర్వసంప్రతివన్నముగ అంగీక రింపబడిన క్రమాణము పేదములు. (ఇట్లు ప్రాచినులగు ఖండాంతరవాసులందరకు కూడ వారి వారికి ఒకొండకం ప్రాపేన క్రమాణ గ్రంథముండుట ఆచారమందున్నది నర్వులకు విదితమే.) పేద పేదములు అనగా జ్ఞాన మును త్రసాదించు వాజ్మయమని అగ్దము. పేదములకు ' క్రుతి' అనిమాడా ప్రసిద్ధవ్యవహారము. చార్మితకులు చెప్పుచున్నట్లు ప్రాచీన కాలమునందు ఇప్పుడుపలె తాటారుతోగాని, కాగితముతోగాని పు నకములు కట్టుట ్రవాయుట మొదలగు సాధనములులేవు. మన తాతల కాలములో ఇప్పటి కాగితములు ముద్రణ సాధనములు లేవు అనే విషయము మనము వినుచున్నాము. అప్పటి దినములలో తాటాకులు మొగలి ఆకులు వాటిమైన గంటములతో బ్రాత జరుగుచుండేది. ఈ సాధనముల విష్ణుడు మనము మ్యూజియములలో చూడగలము. 'తాటాకులు గంటములు యే కాలమునాటివి' అనేది మనకు వ్రస్తుతవిషయము కాడు. పూర్వకాలమునండు

యే గ్రంథములు యెట్లు పఠియింపబడుచున్నను బ్రాత కోతలలో తేబడి సంరక్షించబడుచుండినను పేదములు మాత్రము గురుముఖముగా శిష్యులు నంతచెప్పికొని ఆ భాగమును కంఠస్థముగా చేసుకొని జ్ఞాపకము నందుంచు కౌనుటకు జరుగుచుండెడిది. పేదములు పున్కములలో వ్రాయబడినట్లుగాని పున్తకములను చదివి పేదములు ಗಟ್ಟಿವೆಯಐತಿನಟ್ಲುಗ್೩ ತಾರಿಯದು. ದರಿಮಲ್ ಪುಸ್ಕಕಮು లలో ఒకవేశ పొందుపరచి వానిని గురుముఖముగానే చెప్పకుని నోటికి గట్టి అయినతరువాత పుస్తుకాపేష జరుగుచున్న ఆచారము. వేదము ఒక విలక్షణమైన న్వర నంతతితోకూడిన అక్షరరాశియగుటచే పుస్తుక పాఠ మూలమున దాని నభ్యసించుట సాధ్యముకాని పనికూడ ఔతున్నది. పేదములు నాలుగు. పినికి 'శీశ్' వ్యాకర ణము, ఛందస్సు నిరుక్తము జ్యోతిషము కల్పమునని ఆరు అంగములు కలవు. ఈ యూరు అంగములతో కూడిన నాలుగుపేదములు మీమాంస న్యాయశాడ్ర్రము పురాణములు ధర్మశాన్న్రములు (నాలుగు) ఇట్లు విద్యలు పదునాలుగు ప్రమాణములని యాజ్ఞవల్క్రూలు చెప్పు చున్నారు. మన్వాది మహా మేధాపులగు వారలచే పేదములకు వ్యాఖ్యానరూపములుగ రచింపబడిన (గంథ జాలము న్మృతులనబడుచున్నవి. ఇవియే ధర్మ శాష్త్ర ములు. ఈ ధర్మశాడ్ర్ల సంతతిలో ఆగమశాడ్ర్రములు చేరుచున్నవని పెన్దలు చెప్పుడురు. స్మృతులగుటచే ఆగమములు ప్రమాణకోటిలో చేరుచున్న పనియు పేవము లకు ఉపబృంహాణములేననియు ఆగమములు ప్రశంసించ బకినవి. కాగా పేవముల తరువాతివై శిష్ట్యము ఆగమము లకు సిద్దించినది. పేదోదితములగు ధర్మములనే నర్వ సులభములుగను సందేహ విరహముగను ఆయా స్మృత్యాదులు వ్యాఖ్యానించినవి. అందు క్రవతిపాదింప విషయములలో ఆగమములందు బడిన ఆసాధారణ ప్రత్యేకతనందినది భగవానుని సమూ<u>ర్త</u> పూజ<mark>నము లే</mark>క విగ్రహారాధనము. మన్వాది సకల ధర్మ శాడ్ర్రహు లందును అనేక విషయములు విన్నరించబడినవి గాని భగవదారాధనము నట్లు వి\_స్తరించి చెప్పలేదు. అన్ని విషయములను అందరు స్మృతికారులు చెప్పుట శక్యము

కూడ కాజాలదు. ఇతర స్మృతికారులచే ఆగమ రహన్యముల నెరుగుట ఆసాధ్యముగూడ నగునేమో చెప్పజాలము. అందుచే ఆగమములందు క్రతేక కృషి సహజుత్రవృత్తులు భగవదారాధనమును చెప్పటకై ఆగమ శాడ్ర్మములను రచియించపలసిపచ్చి వారట్లు చేసిరి. అప్లే యోగ శాడ్రము వైద్య శాడ్రము చతున్నష్టి కళలు వీట్లను ఉపదేశించుటకు ఆయా శాష్త్ర నిర్మాతలు <sub>[</sub>పప<u>ర</u>ైంచి <sub>[</sub>పత్యేక [పణంధములను రచియించిరి. ఆయా శాష్త్రకారులు అట్లు నిర్మించిన ఆయా గ్రంథ ములే ఆయా నందర్భములందు పరచు స్రమూణముగ అదరించబడుచుండుట మనము చూచుచున్నాము. అందు చేతనే భక్తిని చెప్పెడి (శ్రీ ధాగవత పురాణము శరణాగతిని బోధించెడి (శ్రీ రామాయణము సీతిని ధర్మమును బోధించెడి (శ్రీ ఖారతము పుణ్యకర్మలను వివరించెడి పురాణములు ఇట్లు వివిధ గ్రాథజాలము అవతరించ వలసి న్యాయము యేర్పడి గ్రంథావతరణము జరిగినది.

పై పరిచయము కైప పైష్ణవాగచుములరు సాధార ణము. దిగుప అంశములుకూడ ఆట్టిపే. మహాణ వాక్య ములను పైఖానన నంహితులనుండి యొక్కువగా నంగ్ హించబడినను సిద్ధాంతము నర్వ నం(పతిపన్న మైనది.

భగవదారాధనము నాలుగు ప్రకారములుగ నున్నదని మరీచి మహిష్లా నిద్ధాంతము. 'చరిత క్రియాజ్ఞాన యోగేషు చతుషులపూ జామార్గేషు' అని విమానార్చన కల్పమందలి వారి చచనము. చరితమనగా శరీకశుద్ధిని నిమి\_త్తీకరించి చేయబడవలసిన శారీక నంస్కారములు గర్భాధానమారంఖించి వివాహింతముగల శుభకర్మలు మరణాది కొద్దాంతము చేయవలసిన అవర్షియలు ఇందులో చేరునవి. ఈ సంస్కారములనన్నిటిని విధి మంత్ర పురన్నకముగ పొండినచారలు నిత్యమునను నైమిత్రికమునను అనుష్టింపదగిన స్నాన నంధ్యాదులు దేవర్షి పితృతర్పణములురూడ ఈ చరితములో చేరగలవు.

భగవానునకొక దివ్యమంగళ వి<sub>L</sub>గహామునందు సాన్నిధ్యమును కల్పించుకొని శ<u>ర</u>ిపంచనలేక ఆయా ఉక్తకాలములందు ప<sub>త్</sub>పుష్పఫలాదులచే ఆరాధించుటను క్రియ యందురు.

దేహిది న్వరూపములకు ధిన్నమైయుండునట్టి ఆక్మ న్వరూపముయొక్క లెర్త్వమును తెలిసికొని దానిని అనుసంధానము చేయుటయమనది జ్ఞానము.

ప్రముపురుషుని దివ్సాక్కు న్వరూచమును నర్వకాల నర్వాపెన్గలందును యేమకక హృదయకమలమున సాజెక్కరించికొని ఆనందింటుట యోగము.

'ఉద్దాట్య యోగ కలయా స్పాదయ్యాకోళం ధై క్రిఫిరాముయధాగుచి గృవ్యామాలు యు (దన్భరత్యవిరశం పరివూగ్లమాడు (శేయన్నహ్ దిళరుశాశ్వితిగం ముకుద్దు?

అని ఆనందపర్గనుని యనుథఓడుు.

పై చెప్పబడిన ట్రియయను రెండవ ట్రాకారము కర్మయోగమని గీతాచార్యుని యుపడేశమనుట నిశ్చ ట్రామము. అందుకౌక ఉదాహాకణము నిట్లు చెప్పవచ్చును.

్డవ్యయజ్ఞాన్లో గ్రామ్లాలు యోగయజ్ఞాన్ల థావరే స్వాథ్యాయ్ల్లోని యల్హాన్నయతయస్సంశిత్మవతాల (గీన అధ్యాగ్గార్లో ....ఇ)

'యేకేచిత్ కర్మయోగను న్యాయతో బ్రహ్యణ్యు పాదాతు దేవతార్చనే భవ్ర రై కేచిచ్చ దానేషు కేచిచ్చయాగేషు కేచిచ్చ హోమేము ఏతే నర్వోద్రవ్యయజ్ఞాణ కేచిత్త పోయజ్ఞాణ కృత్భుణాండ్రాయతో వవాసాదిము నిష్టాం కుర్వ స్త్రీ యోగయజ్ఞౌశ్చపలే పుణ్యస్థాన ప్రాప్తిషు నిష్టాంకుర్వ స్త్రి ఇహ్మోగశబ్దణ కర్మనిష్ఠా ఖేద్రవకర జాత్రద్విషయణ కేచిత్స్వాధ్యాయాధ్యాన పరాణ కేచిత్త దర్షజ్ఞాణశ్యానపరాణయతమో యకనుశిలాణ నంశిత ప్రతాణదృధనంకల్పాణి

ఈ విధముగ ద్రాహ్య యజ్ఞములను భగవదారాధన ముగా త్రీకృష్ణపరమాత్మ సాధించిరి.

ముందు శ్లోకములోడాడ

'మయి సర్వాణి కర్మాణి నన్నస్స్యాధ్యాన్మ చేతసా నిరాశీర్నిర్మమో భూత్వా యుధ్యస్వవిగతజ్వరః'

విగతజ3రః' (గీత ౩₌౩ం) భక్తుడు యెల్లపుడు యే కార్యమాచరించినను ఆ కార్యము భగవ[త్పేరితుడై భగవదారాధనమనే బుద్ధితో చేయదగునని చెప్పటన్నారు. ఆ క్లోకమును త్రీరామా నుజాచార్యులవారిట్లు వ్యాఖ్యానించుచున్నారు.

'న్వకీయేన ఆక్మనా కర్తాన్రి న్వకీయోప కరణైక స్వారాధనైక వ్రయోజనాయ పరమ పురుషణ నర్వేశ్వరణ నర్వేశేష్ న్వయమేప నర్వకర్మాణి కారయతీతి అను నంధాయ కర్మనుమమతారహితం ప్రాచీనేన అనాది కాల ప్రపృత్తానన్న పాపనంచయేన కథ మహంథవిష్యా మీత్యేపంభూతా నర్జ్వర వినిర్ము క్రం పరమ పురుషప్ప కర్మధిరారాధితో బంధాన్మోచయిష్యతీతి సుఖేన కర్మ యోగమేప కురుష్పేత్యర్థం

పై విషయామే గీతయందే మరియొకచోట నిట్లు వి\_న్వరించబడి కర్మయోగము భగవదారాధనముగ నిర్ణ యించబడినది.

'a వమేవాపరే యజ్ఞం యోగిన:పర్యుపానతే' గీత 4-25

దీని వ్యాఖ్యానము - 'దైవం దేవార్చనారూపం యజ్ఞిం అవరే కర్మ యోగినఃపర్యుపానతే - - - యాగాదేరపి దేవార్చనత్వేఒపి తత్తద్దేవతారూపాది నవర్యాయాం హి ఆర్చన శబ్దః (పసిద్ధః'

ఈ విధముగ కర్మయోగమని మక్రంసింపబడిన భగపదారాధనమునకు మూలమ్రమాణము 'క్రియావ\_న్య క్రోత్రియా బ్రహ్మ నిష్ఠాం' అను ఉపనిషద్వాక్యము కా గలదు. ఈ క్రుత్యర్ధమునే'

'క్రియాయోగం సమాచత్వ భవదారాధనంవిభో' (శ్రీశాగవతం స్కం 11 27 అధ్యాం

(సీ యారాధనరూవమగు కర్మయోగమును నా కుప దేశింపుము) అని ఉద్దవుడడిగిన మ్రక్నమునకు ఆరాధన క్రమమును త్రీకృష్ణ పరమాత్మ ఉపదేశించియున్నారు.

ఉపనిషత్తులందును (శ్రీ ఖాగవతాది మహో పురాణము లందును ప్రశంసింపబడిన కర్మయోగ శబ్దమునకు ముఖ్యార్థమే భగవదారాధనమనుటకు మనసున నుంచి కాని ముందు ప్రశంగమును సమన్వ యుపరచికొన వలయాను.

మన ప్రాంత్యములలో ముఖ్యముగ పైష్ణవాగమము శైవాగమము నని రెండు విధములగు ఆగమములే (పచారమందున్నవి. విష్ణువు శివుడు అను నిరువురు దేవతలు త్రిమూర్తులని చెప్పబడు మూవృరలోని వారలు. త్రిమూర్తులు నృష్టి స్థితి సంహారములకు కారకులు. వారలు బ్రహ్ము విష్ణువు రుయ్యడు ననుట (పసిద్ధము. సృష్టిక ర్వయగు చతుర్మఖబ్రహ్మను గురించిన (పత్యే కాగమము వాడుకనం దున్నట్లులేదు. బ్రహ్మవిగ్రహము న్వతం[తముగ ఆలయములలో |పతిష్టింపబడి ఆరాధనము జరుగుచున్నట్లు కూడ లేదు. అక్కడక్కడ చాలా ఆరుదుగా (బహ్మ ఆలయములు యేదో ఒక శివాలయ మునకుగాని విష్ణ్వాలయమునకుగాని ఆనుబంధముగనే వున్నట్లు చూచుచున్నాము. ఐతే శైవాగమములందును పై ష్ణవాగమము లందును ట్రాహ్మకూ ఒక స్థానము లేక పోలేదు. స్థితిక ర్వయగు విష్ణుని గురించియు నంహార కర్ణయగు రుడ్డుని గురించియు వారలు ఇరువురు పూజ్యాలని చెప్పుచు ఆ పూజనుగురించి వి\_న్వరించి నకల ధర్మములను ఉపదేశించెడి రెండు ప్రత్యేగాగమములు ఆచారమందు వచ్చుచున్నవి. పేదకాలమునందు త్రిమూర్తులు అనే ప్రకంన కానవచ్చుటలే దనియు తరువాతి పురాణకాలమునందు ఇప్పటి విశిష్టత వారల కేర్పడినదనియు విమర్శకులు చెప్పటకలడు. అది మన కిప్పుడు ప్రమృతము కాదు.

వైష్ణవాగమము పైఖాననము పంచరాత్రము అని రెండు విధములుగ మన దడ్జిణఖారతమున అగుపడు చున్నది. శాష్ట్రము ననునరించి 'ఖాగపత'మను నౌక మూడవ విధముగూడ కలదని తెలియుచాన్నది. అదియు నంథావితము. ఆ విషయము మరియొకతూరి విచారించె దము. కేరశ (మళయాళ) దేశమున పరశురామతంత్రము అనియు కాశ్మీరమున నలంగమ మనియు మ్రేత్యక విధానములా చరణమందున్నవి. శాక్త్రపూజారల్ళములను తెలియజేయు తంత్రములు అనేకములు కలవు. ఐనను ఆ తంత్రముల కున్న ప్రదేశములలో అనుష్ఠానము కానరానందున ప్రకృశాంతములగు ఆగమములు వాటి వివరము మాత్రము ఈ వ్యాసమునందు వివరించబడు

చున్నవి. ైశే వాగమ మొక్కా ప్రేనని శా స్త్రము ననుసరించి తెలియుచున్నది. ఐతే మన ఆంధ్రభూమియందు ఏ కారణము చేతనో ఆగమ నియమములకు లోబడక ఆనువంశికముగ 'పెలనాటి పూజారులు' అనే ఒక ರ್ಮಾಷ ತಾಗವಾರಿವೆ ಕಿವಾಲಯಮುಲಲ್ ಘಾಣ ಜರುವ బడుచు పచ్చుచున్నది. ఈపూజ ఒక్క శివాలయములలో నిలుపక రణశతాబ్దమున కొంతకాలమునుంచి శివ్ విష్ణు **ಫೆ**ದము ಶೆಕ తలచిన చోటులందు క్రౌ <u>త</u> ఆలయములందు నిర్మాతల ఆదరాఖిమానములచేక (పవేశపెట్ట ఐడుచు చచ్చుచున్నది. (పాతచోటులుకూడ కొన్ని ఉన్నయొడల అవి యట్లుండుటకు కారణా౦తరము అందచేచ్చునుగాని శాస్త్రునమ్మతి ఉండదని తోచుచున్నది. 'క్రియాయోగం నమాచడ్వి ఆను రీస్తాగవత చాక్యమును 'పైఖాననం పంచరాత్రం తధాభాగపత్రంత్రా 'అను భృగువాక్యమును కలిపె చదివినప్పుడు అందలి థాగపతమను (పరారము పై వెలనాటులు అనుష్టించుచున్న యొదల అది శాడ్తుకారు లకు నమ్మతమే యగునుకాని అట్టి ప్రమాణ గ్రంథము నాదృష్టికి తెలసినంతపరకు తెలియపచ్చుట లేదు. లేక ైప పైష్ణవ విలడ్ణములగు రెండు నం(పదాయములను తటన్న దృష్టితో చూచుచు రెంటికి చేరినట్టిగాని రెంటికిని చేరనట్టిగాని ఒక విలత్య పూజా (పరార మ్థాగపత మతమై యుండవలెను.

ైవాగమము ఏైకైకవర్ధతితో నున్నదని చెప్పితిని. ఇందు రాడ్రుథోదము లేకున్నను దేశఖోదముబోతను ఆచార ఖోదము వివిధ మాళ్లముల నడచుచున్నదని చెప్పపలని వచ్చుచున్నది. ఆంధ్రదేశమున రైవాగమ నంహితల ననునరించి నిర్మింపబడినట్రిగాని అ నంహితోక్తముగ ఆరాధన విధానమున నకిపింప బడునట్రిగాని దేవాలయ ములు అతిన్వల్ప నంఖ్యలో ఉన్నపని చెప్పటుడు విచార వడుచున్నాను. నేను పెద్దలవలన వినినంతవరకు రైవా గమములందు రాడ్రు దైవ్వవిధ్యమో నంభవదాయ డైవ్ విద్యమో (వైష్ణవమందు పంచరాత్ర మైఖాననములవలె) లేదనినా అఖ్యారాయము. దశ్శణ దేశముందు (అరవ దేశ మందు) శివాలయములను ఆంధ్రదేశమందు శివాలయము లను పరామర్మించినప్పుడు ఆకర్వకమగు ఖేదము కాన

వచ్చుచున్నది, ఆదియొక విచిత్రముకాదు. మన త్రిశూలము విష్ణ్వాలయము విమానముల పైన దేశము నందే విష్ణ్వాలయములకు శివాలయములకు చక్రము మాత్రమే రెంటి భేదము తెలిసికొనుటకు భేదము కనుబడుట లేదు. తరచుగా మన ఆలయ (పత్యశ్ సాశ్యము వ్యావ\_రైక ధర్మము. శిల్ప శాష్ట్ర ములలో శివాలయము పైన శిఖరము లేక మున ప్రభేదం ఉన్నట్లు లేదు.

-acoxess-

# ''చేఁజర్ల" జే త్ర్తమా హాత్మ్య ము

విమర్భక శిరోమణి, సాహిత్య విశారద ్రీ కోన వెంకటరాయశర్మ

( కేంద్ర బ్రామంత్వ నమ్మానితులు, ఆంధ్ర సారస్వత వరిషత్తు బ్రామంత కార్యదర్శులు. బాపట్ల)

ఈ చేఁజర్ల కే త్రము నరనరావు పేఁటరుఁ బదియైదు మైళ్ల దూరమున నీశాన్య ఖాగమున నున్నది. దీనికిఁ బశ్చిమోత్తర దిశలయందుఁ జిన్న చిన్న పర్వత పంకృత్తును, జిట్టడవియుఁ గలదు. నమతల ప్రదేశమున ఈ దుర్గము నిర్మింపఁ బడినది.ఇందుఁ గహోతీశ్వరాలయము చతుర్భుజాకారముగఁ గట్టఁ బడినది. ఇయ్యాలయము శైవ షేత్రము. ఆలయ ప్రాకారము నం దాగ్నేయ ఖాగమున రమారమి తొమ్మిది యడుగుల యెత్తు గల నహ్మన రింగముల శిలా విగ్రహమును, నైఋతి ఖాగమున నష్ణ మాతృకల శిలా విగ్రామాటులును గలపు. ఆలయమునరు దశ్శీణ దిగ్భాగమున "మల్లికా గుండము" నను పుష్కరిదియాఁ, ఐశ్చిమ ఖాగమునఁ దటార మొకండును, సుండుటయే గార ఈ తటాకమునడు నిఱుపది గణాల దూరములో ''ఓంరార'' నది జనించి, బాపట్ల ... నరనరావు మేఁట తాలూరాల గుండఁ (బపహించి నముద్రమునఁ గరియు చున్నది. యాత్రిన రీ నదిలో స్నానముఁ జేసి తీర్ధ (కౌద్ధడులు లోనగునవి చేయ వలయు నవి కలదు.

శివుని చరంజున శిఖి చక్రపర్తై లింగాకారము వహిం చిన పిమ్మట దేపతలు ఆ లింగమున కర్చనాదులు గావించుటచే న య్యర్చనా జలంబు ఈ "ఓంకార" నదిగా రూపొందిన దని జన(భుతి కలదు. ఈ నదినే యిప్పడు "ఓగేరు" అని యందురు.

కపోతీశ్వరాలయమునకు నుదీచీ భాగమునఁ గల కొండపయుని పీరభ(దాలయ మొకండుఁ గలదు. ఆ య్యాలయ ద్వారము మీఁదఁ జెక్కుఁబడిన చిత్రములు ఆ నాఁటి తెలుఁగు శిల్పుల ప్రజ్ఞా ప్రాభవముల నగపఱచు చున్న వనుట యం దతిశయోక్తి యగపించదు. కహో త్ర్వరాలయు ఐహిః ప్రాకారము నానుకొని దఓీణమున నౌక గొప్ప వృశ్ష ముండెడిది. ఆ వృశ్ష స్కంధము కౌలఁత ఇఱువది గజము లుండును. దాని యాకులు దుండిగపు టాకులం బలె నుండి యా దుండిగపుటాకుల కండాు. బెద్దవిగ మూఁడు చీలికలు మొదలు పదునొకండు చిలికల వఱకు బేసి సంఖ్యగా నుండెడివి. చిత్ర విచిత్ర ములుగఁ బూపు అుండును. పండెండేండ్ల కొకసారి దీని కొకకాయ గాయు ననియు, నా కాయను దేవతలు గ్రహించి కపోతీశ్వరునకు నిపేదన మొనర్చి పెడలు చుందు రనియుఁ జెప్పుదురు.

ఈ పృత్యమనకుఁ ఔద్ధ తొఱట కల దనియు, నా తొలుట నుండి భూమిలోనికి నౌక బిల ముండెననియు, నా బిలద్వారమునఁ గాశ్ రామేశ్వరములకుఁ బోవచ్చు ననియు, రాబర్జు స్యూయల్ బ్రాయు చున్నాఁడు.

### ವಾರಿ(ತಕ ಗಾಧ

(క్రిస్తు శకము మూఁడవ శతాబ్ది నడిమి ఖాగము నుండి వల్లవులు ఈ బ్రాంతమును బరిపారించి యుండిరి. పల్లవుల పరిపాలనా కాలమున ఆనంద గోత్రుడును అత్తిపర్మ తండ్రియు, నగు కందర నృపతి పేయించిన శానన మిచ్చో గలడు. ఆ శాననము గీర్వాణ ఖాషలో వాయ ఐపినది. కా బట్టి యీ కపోతీశ్వరాలయము ఇంతకు ముం దెన్న డో నిర్మింప బడిన దని తెలియ నగు చున్నది. ఈ నందర్భముల ననుసరించి యీ ''చే జర్ల'' జేత్రము క్రీస్తు శకము మూ డప శలాబ్దము నకు బూర్వమే యేర్పడి యుండె ననుట యం దెట్టి వివతిపత్తియు నగపడదు.

అట్టి యీ చేణుల్ల మేత్త్రమును పేంగీ చేళుక్య రాజు పంశమునకు మూలపురుషు డయన కుబ్జ విష్ణు పర్ధను డు పరిపాలించినాడు. ఈ కుబ్జ విష్ణు పర్ధను డు దన సౌదరు డయన రెండవ పౌళకేశితో ఉద్గతొంపులు జేసి కొని ముఖలింగము దారక దండయాత్ర సాంగించి, యచటి శిల్పాదికముల బాగు జేయించి, రణ కోవిదు డై న్లల - జల - పన - గిరి దుర్గముల బొక్కింటిని స్వాఫీన మొనర్చుకొని, రాజ్యము నెలకొలిపి యుండుటం జేసి ''విషమసిద్ధి'' యను బీరు దందికొని డ్రపిస్ధి కెక్కిన వాడు. ఇతని తిమ్మాపుర శాననముం. బట్టి యీ తని రాజ్యము విశాఖ పట్టణ మండలమునం గూడ బ్యాపించె నని విదితము కాంగలదు. ఈ శానన లిపి కళింగ గాంగ నృపతి యగు నిందపర్మ ''అమ్యతాపుర'' శానన లిపినిం టోలి యుండుట పలన నిందపర్మయు, విషమ సిద్ధియు, నమకాలికు లని తెలియు నగుచున్నది.

ఉభయ కులాభరణుని పుత్ర్ము డయిన ఇండ్రపర్మ "రామతీర్థ" శాననమునఁ బేరొండ్రాను బడిన "ష్లక్" రా ష్ట్రిము కుబ్జ విష్ణు వర్ధనుని "బీడుత్రు పల్లె"శాననమును గూడు బేరొండ్రానుబడి యుండుట జాన విష్ణుకుండినులు చొట్టు దొల్త దశ్శ కళింగము నేలి రనియు, నావల దానిం దూర్పు చాశుక్యులు వరిపాలించి రనియు, నెళ్ళుంగ నగు చున్నది.

చలుక్య నృపాలుర శాసనములఁ బట్టి రెండవ హెళకేశి శకవర్షము ఇకద-౨ అనఁగాఁ గ్రీస్తు శకము 609-10 లో రాజృమునకు వచ్చెనని యవగత మౌచున్నది. పేంగిదేశ దండయాత్ర జరుగు వఱకు నీతని పినతండియుఁ. అతిపడియు, నగు మంగశేశ్వరుఁడే రాజ్యముఁ జేయు చుండెను. గాని చలుక్య నృవతుల రాసనములలో వేంగి మాటయే యగపడదు. ''అయ్యహో శె" రాసనము ననుసరించి యీ రెండప బౌశరేశి యజ్ఞాతవాసమున నుండె నని—

"తస్వాగ్రాగ్ జన్య తనాయే నహాషానుఖావే! అత్యూ కిలాగ్లమ్తే పొలకేశ్ నామ్ము! వాసూయ మాశ్యని భవ\_స్త మతః పిశృవ్యమ్ జ్ఞాత్వావరుద్ద చరిత వ్యవసాయ బుద్దాం!"—

అను ళ్లోకమును బరామర్శించుట వలన నింతకు బూర్వము హౌలకేశి దండయాత్రలు సేయు స్థితిలో రేఁడని యవగత మౌచున్నది.

బౌలకేశితన పెనతంటి యైన మంగళేశ్వరునితో రాజ్యమున కయు నంకుల నమర మొనర్నపలసి పచ్చినది. మంగళేశ్వరుడు బహాళ గజాశ్వపదాతి యూతంజుల నాయకాగ్నకుం డౌటచేఁ బౌలకేశి సామంత మాండలి కుల సాహాయ్యముతోఁ బినతంటిని నెడురొండైని పోర నమకట్టిన యువకుడు. పరదేశముల నజ్ఞాతవాన మొనర్ని చలుక్యుల శత్రు సాహాయ్యమున దండెత్తి పచ్చిన బుడ్డి మందగ్ర గణ్యుడు. ఇ బ్యూరుపురకుండ్ గౌంత కాలము యుద్ధము జరగి యండు మంగళేశ్వరుడు చనిపోయెను. ఇది శా.శ. ఇకమా (ట్రీ. శ. ౬౧ం) దవ నంపత్సరమున జరిగినది. అప్పటికింద్ జాశుర్య సాభ్యా జ్యము శత్రుపరిపేష్టితం బై యే తీరునండు గళచశమందెనోండి

"తావన్ చృత్ర ధంగే జగ మణల మరా న్యార్థాలో పరుడ్డమ్ యస్యా సహ్య ప్రతావ మ్యతి నతిళి రివా జాన్త మాస్ట్రీ ఖాతమ్! నృత్య ద్విత్యు తృతాకై క్రిమ వినిమ రుతి తుణ్ణ మర్యంత ఖాగై క్రిద్ధి ర్వారికా హై రళికుల మరినం మోయి యాతం క్రావాం!"

అను పంట్తలు విదిత మొదర్చు చున్నవి. మంగ శేశ్వరుని రాజ్యము వర్ణించు పట్టును టెక్చిమ తీర దేశ మును, ఆ నమీపమును గల ద్వీపములను, ఆందునను రేవత్ ద్వీపమును జయించినవాడు మంగశేశ్వరు డని ''యేపూరు"శాసన మెఱుంగఁ జేయుచున్నది. కాఁబట్టి నత్యాశ్రయ ధృవరాజ ఇండ్రపర్మ 'గోవా'శానన మందరి వృథ్వీ వల్లభ మహారాజు మంగశేశ్వరుఁడే యనికొంద అనియొదరు గాని నిశ్చయముగఁ జెప్ప పలనుపడడు. ''ఆయ్యహోశె'' శాసనము లోని—

"తస్మిన్ సురేశ్వర విభూతి గతాశ్రాకేష్ రాజా భవత్తదనుజు కిల మంగళేశు, యూ భూరేవ్ పశ్చిమ సనుబ్ర తటోష్తాశ్వ సేనా రజు పట వినిర్మిత దిగ్వితాను "పున రప్పు చేస్పు న్న్ మార్రాత్రసాలం రుచిర బహాల పతాకం దేవత్ ద్వీన మాసు; నవది మహా దుదన్వత్తోయ సంరాద్త వింబమ్

వరుణ బల మివా భూ దాగశం యస్యవాచ'' అను పంక్తు లవగాహ మొనర్చు చున్నవి. ఇట్టి విక్ర మాధ్యుఁ డయిన క్రవల శ్రమపును జంపి పౌలకేశి రాజ్యము నాక్రమించి కొనినట్టు "అయ్యహోళె'' శాసన మందలి—

"నయ దువచిత వున్తో) తాన్నా శక్తి ప్రామాగ ఈపీత బలవి శోయి మంగలేశ శృవునాత్; నృతనయ గత రాజ్యారంథ యాశ్రీన సార్థ నీజమళనుచ రాజ్యాంచ వితాం చోడ్డుతిన్మం" ఆను వంతృ లుడ్టిష్ మొనత్భ చున్నవి గదా:

కావుననే కాఁటోలు ''కొప్పరము'' శాననము (కి.శ. 631వ నంపత్సరము అక్టోబరు పదియప తేదీన సీఁఐకిన దనియుఁ, బౌలకేశ రాజ్యాభిషేకము (కి. శ. 610-11 నంపత్సరముల నడుచు జరిగియుండవలె ననియు — రాజర్హ మ్యాయంలో దౌర మాచి౦చియున్నాఁడు.

మంత్రశ్కై నంపన్ను డాగు పౌలకేశి ఖీమరధిని దా టి రాజధాని పయి న్వెడలు గో ఏందుని నిర్ణించి, యుత్తర దిక్కు నకు జనీయు చెనుకకు మరల పలసిన వా డయ్యేను. ఇట్టి యొడ డన పూర్వులకు లో గు యుండిన కడంబులు, గాంగులు, ఆశువులు లోనగు వారెదురు దిరి గీరి. పీరిలో గడంబుల రాజ్యము కుంతలము. దీనికి రాజధాని వనవాసి.ఈ రాజ్యమును ఛిన్నా ఖీన్న మొనర్ఫియే కీర్మివర్మకుంతలమున భాశుక్యరాజ్య మేర్పఱచెనని - "రణ పరాక్ష లబ్ధ జయ్శియా సపదియోన విరుగ్ల మశేచతః; నృవతి గన్ధ గజేన మహౌజనః పృథు కదంబకదంబకదంబకమ్."

అను వాక్యము విదిళ మొనర్చు చున్నది. అది మొదలు కుంతళమే శ్రతు హ్నాగత మైనప్పుడు కుంతల జన పదేందుని ఐల మే తీరున నుండెనో యూహింప నగును. మరలు గుంతలమును స్వాధీన పఱచికొనుట దుస్సాధ్య మైన విషయము. బలిష్ఠ మైన 'వనవాసి' కో ట ను గొన్నాళ్లు ముట్టకించి పట్టుకొన పలసి పచ్చినది. ఆవల గాంగుల, ఆశుపుల - జయించి కాలచురి రాజుల నుండి మంగశేశ్వరు డొకెచి పట్టుకొన్న కొంకణమును బ్రాపే శించి దాని న్వశపఱచికొన్న తర్వాత లాట, మాశవ, ఘూర్జర దేశీయులు దమంతటు దామే యాతని కంకితు లయిరి. అటుపయిని జ్రీహర్షనకును బౌలకేశికిని క్రి.శ. 612 వ నంవత్సరమున నంఘర్షణ మేర్పడి యండు జ్రీహర్ష డోడిన తర్వాత మహారాష్ట్రము, కోసలము, కళింగము. వేంగి ద్రమిళ చోళ పాండ్యాది దేశముల గౌలుపొంది నట్టులగుపించు చున్నది.

తొల్ల దాయాదుల తోడను, ఆవల వినష్టమైన రాజ్యమును బడసి దాని నిలిపి కొనుట కయి పూర్వ రాజ్యవంశ్యుల తోడను, నీటి వయిని భూమి పయిని, యుద్ధముల నెన్నింటినో పొళకేశి యొనరించినాడు.

విష్ణువర్ధనుడు విషక్ష మండలమున గెలుపొంది స్వసుతుం డగు జయసింహున కొఱకు రాజ్యము సంపాదించి నట్లు.....

"వల్లభే నమాతూ వస్థితే విధవ తృం[పదత్తా: మథా కలి కులనా మనేక నం[గామ సావాన: దడింది నిష్కృష్ణ మణ్డలా[గ సనా ధోన స్వభాహాలుగా: విపక మణ్డలం నిర్జిత్య స్వ స్వుతాన్వ యే [పతి: షాపిత రాజన్య వృథిపీ యువరాజ స్వాజ్ఞ స్తి: .'' ఆను ''కొప్పరము'' శానన పం కృలలో బోళకేశియే చెప్పికొని యుండుట వలను (గ్ర్మీ శకము 615 వ సంవత్సరము నుండి వేంగి దేశమును బరిపాలించు చుండె నని విదితమా" చున్నది. అంతకు ముందె యతఁడు మహారాష్ట్ర-దేశమున నున్నయట్లు ''నతార'' శాననము తెలియఁజేయు చున్నది.ఆ తర్వాతనే యుతఁడు దెలుఁగు దేశమును జయింప మొదలిడెను.

వేంగి చలుక్య రాజ వంశమునకు మూల పురుషుండయన కుబ్జ విష్ణు విర్ధనుని శాసనములు చీంపురు పల్లె— తిమ్మాపురము—చేంజెర్ల లోనగు తావుల లభించినవి. కాంబట్టియే వేంగిదేశము చాశుక్యుల జన్మభూమి యని—— "ఆ\_స్త్రి ప్రశ్ను జాతీనాం రత్నమా నివ వారిధిం, జన్మభూమిం చాళుక్యా నాందేశో వేంగీతి వి\_స్తృతం." ఆను నాలవ విష్ణు వర్ధనుని శాసవ మెఱుక పటచు చున్నది. ''అయ్యహోశె'' శాసనమున——

"నన్నద్ద వారణ ఘటా స్థగితాంతరాళం! నానాయుధ శీత నరకుత జాజ్ధరాగమ్! ఆసీ జ్జలం య దవ మర్దిత మ[థ గర్భమ్! కొనాళ మంజగ మివో జిత సాంధ్యరాగమ్!" ఆని వేంగి విజయాభివర్ణన ముట్టంకింపఁ బడినది.

శా. శ. 1169 ( క్రి. శ. 1247 ) వ నంవత్సరము నాటి శాసనమును గమోతీశ్వరుడుు చేణుర్ల గ్రామమున నాల్లు పేల నాల్లు వందల నలువది నాల్లు లింగములతో బరివృతుడై యుండె నని చెప్పు బడినది. ఈ శాసనము నాటికి ( ''జేరుంజర్ల'' యను పేరు ''చేశార్ల'' గా రూహొంది నట్టు లవగతము కాగాలదు.

శా. శ. 1085 ( క్రి. శ. 1168 ) సంవత్సరమునకు సరియగు స్వభాను సంవత్సరమున ''మరుమ'' వంశ్యుం డగు కేతిరెడ్డి యొనర్చిన, దీపదానమును వివరించు శాసమము తెలుంగున బ్రాయంబడినది కలదు. వంద నంవత్సరాల క్రిందట ుదుంగడు ర్తి జుచ్చయ్య యను కరణకమ్మ వైదిక బ్రాహ్మను ుడు, నెకరికల్లు వాస్త్రవ్యండు, పండుగ పర్వములలో ఈ కపోత్తీశ్వ రాలయము వెలుపలి ప్రాకారము నానుకొని దడ్డిణ దిగ్భాగమును గల పేరు లేని పెద్ద మ్రానుకున్న పెద్ద తొలుట ద్వారమున వారణాసి — రామేశ్వరము లోనగు పుణ్య జేత్రములకు బోవుచు వచ్చుచు నుండెడి వాడనియు, ఆ శక్తి మధుమతీ శక్త్యను గ్రహంబును గల్గిన దనియు, దెలిసెడిని. మన శాస్త్రములు బట్టి మధుమతి విద్య నభ్యసించి యా శక్త్యను గ్రహముం బడసినచో భూమి యందలి బిలములు దెలిసికొని పాతాశ సంచార మొనర్చు శక్తియును, దూర శ్వణ — దూర దార్భనిక — దూర గమనముల — వంటి శక్తులు గలుగు వనియు—

"అంజనాకర్హణా ద్వశాస్త్ర నహ్య వాడా పయస్తుతిం, దూర (శుతిం దూర దృ పై స్పు దూర గమనం తథా, సాజా నృధుమతీ శ\_క్తి బ్రాసన్మన్య (పయచ్ఛతీ, పాతాళ లోక నంచారో బిళ సిద్ధిః (పజాయంతే, మహిమాన్హ ఖేచరత్వాది సంచారన్య ర్వకామదః, సర్వ(త నర్వదా నర్వం ప్యాక్టి మవా మం(తా కళాన్నార్హతి షోడశీం" అను వాక్యములలో జెప్పు బడినది.

### జేత్ర మా**హా**త్మ్యము

భరత ఖండమున నేఁబది యాఱు దేశములలో గాశ్మీర మొకటి యనియు, నయ్యది వైశాల్యమున వైభవమున నితర దేశముల కంపె కధిమై యుందె ననియు. నట్టి కాశ్మీరమును సూర్యవంశవుఁ బ్రభు వగు యయాతి మహారాజు హెత్తుఁడును, మాంధాతృ చక్రవ డే

:కుమారుఁడును, నగు శిబిచ(కష<u>ెర</u>ి ధర్మమును నాల్గ పాదముల నడపించుచు బహు కాలము (పజాను రంజన ముగు బరిపాలన మొనర్చి యుండె ననియు, ఆ శిబి చక్రవ $_{2}$ కి మేఘాడంబరుఁడు, జీమూత వాహనుఁడు, నను సౌదరులిద్ద అుండి రనియు, నందు మేఘాడంబరుఁ డను వాడు భరత ఖండమునఁ గలపుణ్య జేత్రములు, ఋణ్యతీర్థములఁ సేవించి. పవి@ నదీనద౦లులఁ దాన మాడి. రా వలయునని యుద్దేశించి, శివిచ(కవ రైకడకుం జని, తన యాఖిప్రాయము నెటిఁగింపఁగా, నతఁడు దన ేసోదరుని యాఖిలాష మీడేర్ప నెంచి తన ముఖ్యమంత్రినిఁ విలువం బంచి, యోజించి, ప్రయాణమునకు వలయు నర్వ సన్నాహముల - సదుపాయములఁ - జేకూర్చి, .పదియైదు పందల రశ్రక భటులతోఁ గూడఁ బంఫ వలసినదని యాదేశింపఁగా, ముఖ్య మంత్రియు శివి చక్రవర్తి చెప్పిన (పరారము నేర్పాటుల నౌనర్భ్ యొక కుభ మహూర్తమన పీడోడ్డ లొనంగె ననియు, మేఘాడంబరుఁడును ఆ పీడో ్రాలు ననుసరించి దఓిజా చథంబునం గల నదీ నదంబులు దాన మాయుచుు, ఖుణ్య తీర్ణముల సేవించి. పుణ్యజే త్రముల సందర్శించుచు నిప్పడు మేఘాల మల్లయ్య కొండ యని పిలువఁబడు చేవరకొండ దరి నున్న " జేరుంజెర్ల " కుఁ జేరె ననియు. నా కొండ గుహలలో యోగులు గొందఱు యోగాభ్యాస మొనర్చు చుండుటను విలోకించి, వారల పందర్శించి, యా ఖాగ్యమును బురస్కారించికొని వారి టోధల విని. యైహిక సుఖాల పట్ల విర్త్రిం జెంది, నర్వమును ద్యజించి. తన పెంట నున్న భటావళినిఁ గాశ్మీరమునకుఁ ్టో నాజ్ఞాపించి, "చేరుంజెర్ల" యందె తప మ్మొనర్పఁ జాగె ననియుఁ గొన్నార్లు కడచన్న పిదవ మేఘాడం బరుడు సిద్ధిఁ టొందె నవియుఁ, గాఁగా, నాతని మృత శేశేబరమును గూడ నప్పర్వత మందె సమాధి నంస్కారము అందెననియం, నా బ్రోదేశమున నతవి తహో మహిమచే నొక రింగముగ నతఁ డుత్పన్న మయ్యా ్నవియాం, బ్రజలు ఆ రింగమును జూచి దాని పయ నొక్యాలయమును గట్టించి మేఘాడంబేశ్వరుఁ డవి యాతవిఁ బిలుచు చుండి రవియు, నౌక గాథ పరంపరగం .జెప్పబుడు చున్నది.

మేఘాడంబరు డంపిన భటావళి కాశ్మీరము జేరి శిబిచక్రవర్తికి విషయ మంతయు వినుకలి జేయుగా, నత డుదు మంఖము నా పుకొన జాలక జీముత వాహా నువిం బిలిచి నర్వము వాత్రువ్వగా, నత డు '' అగ్రజా! నేనేగి తమ్మున్ దీసికొని వచ్చెద'' నని బహా ప్రకారంబుల నచ్చ జెప్పి. పదియైదు వందల రశ్క భటాళిని వెంట దీసికొని, వలయు సామంగ్రి వెంట నిడి కొని,కతిపయు దినంబులకు "జేదంజెర్ల"కు జేరెన ట:

అట మేఘాడంబరుఁడు దవంబు సల్పి సిద్ధిఁటౌంది లింగాకారమును బౌందుటను దెలిసికొని యాతని మార్గము నవలంబించుటయే కర్తవ్యమని యెంచి తన వెంట నున్న భటతతినిఁ గాశ్మీరమునకుఁ బోవలసిన దని చెప్పి, యా పర్వతము మీఁదనే యుగ్గ తప మ్మొనర్ప నారంభించి మేఘాడంబరుని కంటె దీజెబద్ధ కంకణుండయయచురకాలంబుననేశివలోకంబునకేఁగెను.

కాఁగా, జీమూతవాహనుని పెన్నడిఁ గొన్న పరివార మంతయుఁ గాశ్మీరమునకుం జని, యావద్వృత్తాంతము శిమి చక్రవర్తికి వినియోగ దుఃఖము నడ్డమాకలు లేక శిబ్చుకవర్తిని ముంపఁగా, నతఁడును దన సోదరు లేఁగిన పర్వత ప్రాంతములకుఁ జన నిశ్చయించి, తన మహామాత్యుని రావించి రాజముబ్రిక నౌనంగి, తాను మరలి వచ్చునందాఁక రాజ్యమునఁ దా నుండని కొఱంత సీషణ్మాత్ర మేని నగపడ కుండఁ జూడవలసిన దని చెప్పి, పది లక్షల సైన్యమును వెంటఁ దీసికొని చేఁజెర్లకుఁ బ్రయాణించెను. మార్గమధ్యమున నచ్చ టచ్చట విశ్రాంతి నఖిలపించుచుఁ దుదకుఁ జేరుంజెర్లకుఁ జేరి, యుటు దన సౌదరు లిద్దఱును దైవత్వ మందిన సంగతినిఁ దెరిసికొని మేఘాడంబరుని తింగాకృతినిఁ జూచి సంతోషించి యాజేత్ర మాహాత్మ్యము నుగ్గడించి. యందు యజ్ఞముల నూటింటినిఁ గావింప వినిశ్చయించి, జేకూతిచికొని, తొంబది సంబారములఁ వలయు తొమ్మిది యాగంబుల నెఱపేత్సెను.

యజ్ఞ శతంబుల నొనర్చినవానికి బ్రహ్మలోకాప్రాప్తి కలుగునని శాస్త్రము అంద్హోషించు చున్నవి. కాఁబట్టి తుది యజ్ఞముఁ జాఁగింపఁ బట్టువట్టి సాఁగింప

నారంభించెను. అయ్యజ్ఞము సాఁగకున్నచో బ్రహ్మ లోకము పాై ప్రించదు. ఆక్కడ తన బ్రహ్మాదీ దేవతలు శిబిచ్రకవ రైతలఁపెట్టిన యజ్ఞమును భంగ మొనర్ప శివ కేశవులతో సంబ్రపదించఁ బ్రారంభించిరి. తత్ఫలితముగ బ్రహ్మ - విష్ణు మహేశ్వరులు మూవురును శివిచ(కవ\_ర్తిఁ ఐరీమీంప నిశ్చయించి రూపురేఖల మార్చుకొని "ాయాపెనా గుంటి" గ్రామమునఁ బ్రవేశించి. శిబిచ(కవ<u>ర</u>ైనిఁ [గీఁగంట నవలోకింపఁ జాఁగిరి. ఆ మ్మూర్తులు దృష్టి సారించిన తావునే యిపుడు *"కంట్ల గుంట*" యని యందురు. అట నుండి యా త్రిమూర్తులు "వివృద్ధ" కుంజని శివుఁడొక కిరాతుఁడుఁగను, బ్రహ్మ బాణముగను, విష్ణుపు కహీతముగను, ... దమ యాకారముల మార్పుం జేసికాని, కహోతము పెంట బాణమును దీసికాని తఱుముచుఁ "*గుంకల గుంట*ి' గ్రామమున్న ప్రదేశమున గంతులు వైచుచుఁ బఱువిడు చుండెను. కహోతము ైసెతము కిరాతుని బారిం బడకుండఁ దప్పించు కొనుచు శిఖిచ<sub>త్</sub>వ<u>ర</u>ి చేతిలో <sub>(</sub>వాలెను.

కాంగా, శిబిచ్రకవ ర్థి కపోతము యొక్క యధిమత మొఱింగి చుబుకంబు దువ్వి, తన యొడిలో నుంచి కొనియెను. అవలఁ గొన్ని ముహూర్తములకేకిరాతుఁ డచ్చటికి వచ్చి కపోతమును జూచి, శిబిచ్మకవర్గిని విలోకించి, ''స్వామీ: వశం పజ్యౌదుల నామిషంబున భడించి జివించు కిరాతుఁడను. జ్రీృపాన జ్లన నేఁటి వఱువాత నుండియు మీ యొడిలో నున్న కహోతమును వెన్నడిఁగొని వచ్చు చుండితిని. కాని యది తప్పించుకొని తిరుగుచు మీ యాశ్రయ మందినది. వఱువాత నుండియు పేఁటాడిన (శమంబునకుఁ దోడు దప్పియాుఁ గల్గినది. క్షత్పిపాసా పీడితుల సంరక్షించుట యుత్తమ ధర్మము. కావుట౦ జేసినా కాహారధోజ్య౦ బగు నిక⁄ౖ హోతమును వెంటనే యొనంగి నా ప్రాణముల నిలువ వలసిన'' దని పేఁడి కోఁగా, శిబిచ(కవ\_రై "ఓయా : ప్రాణముల నిలుప వలసిన దని శరణంటిన కపోతమును విడచి పుచ్చుట న్యాయ్యమును ధర్మమును గాదు. శరణు పేఁడిన వాఁ డెట్టిఁ డయినను గాపాడుట పరమ ధర్మము. భూముల, బుట్రల, నేది కోరినను నిచ్చెదను గాని కపోతమును మాత్రము నీ కీయఁజాల'' నని షక్యు త్రారమిచ్చెను.

ఆ ప్రత్యుత్తరముం గాంచి కిరాతుడు ''ప్రమా: కపోతము యొక్క మా౦నమును మాత్రమే తినవల తును. ఈద్భాధ మిక్కుట మగు చున్నది. ఈయ కున్నఁ బ్బాణముల విడువక తప్పదు" అని ధర్మోపదేశములు జేయుచుఁదొందరింపఁ జాఁగెను. శివి చృకవర్తియు నామిషము నెడనేసీకంతటి యభిప్రాయ ముండినఁ గహోతము తూఁగు బరుపునకుఁ జాలి నంత నా మాంన మును దిసికొనుము. అంతియ కాని కపోతమును మాత మ్యు జాల'' నని నిష్క్రాగ్డ్ జెప్పెను. కిరాతుండును ిబి చ(కప\_రై మాటల విని యామిష ట్రితిచే నియ్యకొని నట్షభినయించుచుఁ దల యూ బొంగు. కాఁగా, శివి చక్ర వ\_ర్థి (తానును బెప్పించి యం దొక (పక్రం గహీతము నిడి మఱియొక వంకఁ దన శరీరమును గోసి మాంసపు ముక్కల నందుంచు చుండినను గపోతము యొక్క తూకమునకుఁ దులఁదూఁగ కుండెను. దానిం బరికించి తన ప్రాణములు పోయినను గప్పోతము యొక్క ప్రాణములు గాపాడుట ధర్మములలో నత్యుత్తమ ధర్మ మని తలఁచి తన శిరములోని మొదడును దిసి (తానునం దుంప నెంచి యొక పైపున ఛేదించి యుం దున్న మొదడును దానుగు పైచెను. కాని యప్పటికిని నది నధి తాఁగ కుండుట వలన రెండవ పైపును గోసి మొదడును దీయు చుండ (లహ్మ, విష్ణు, మహేశ్వరులు మూవురును దమ నిజ న్వరూపంటుల ధరియించి సాచౌత్కారించింది.

అ మ్యూపురలో నమ న లోకం బుల నపల్లీలగ నౌక్క తృటి కాలంబున మడియింప శక్తిమంతుం డగు మహేశ్వరుండు శివి చక్రవర్తిని జూచి "భక్తాగ్రణి! సీ యజ్ఞదీశకునుగపోత సంరత్యమున కయి యొనరించిన సీత్యాగ నంశీలమునకును, అమందా నంద కందశిత హృదయారవిందు డ నయితిని. సీ పేది కోరినను ఈయు దల చితిని. ఇత ఇపూర్వము కంకు సీ దేహము శోఖ నక్రమై ఖానమానమై తనరార గలడు. నిన్ను రాజాధి రాజు నౌనర్తు" నని పలుక, శివి చక్రవర్తియు నానంద వారిధి నోలలాడి తన జన్మము సార్ధకత జెంధిన దవి యెంచి, "పరమేశ్వరా! అపద్భాంధవా! ఇంతకు ముండు నే ననుభవించు చుండిన రాజభోగములు గాని, పరి పాలించిన రాజ్యములు గాని, మరల నా కనగత్యములు. ఈయంగల పేని, రంయం దలంతు పేని, నాతును నా వెంట వచ్చిన పరిచారమునకును, గైలాన వాన సౌఖ్య మీయ వలసినది. మా శరీరము అన్నియుం "జేరుంజెర్ల" పరినరంజుల నా చండార్క స్థాయిగనుండునట్లు రింగా కారములుగ మార్చిపైప పలయునని ప్రార్థించుచున్నాడం" నని పేండు కొనంగా, శివృడు శివిచ్యకప\_ర్తి పేండికోలు నంగికరించి "నీ చెప్పిన జౌప్పన నయ్యేడుగావుత"మని చెప్పి యంతర్వాన మయ్యాను.

రాంగా. ఆ గ్రామ బ్రజలును ఆ రింగము లున్నచోట నాలయములం గట్టించి, శివి చర్రవ\_ర్తి కపోతమును గాపాడిన కారణమున నాతని దేహము మార్పుఁ జెందు టచే నేర్పడిన లింగమును గపోతీశ్వరుఁడని పేర్పెట్టిరి.

ఇ పృరామర్శముం బట్టి చేఁజెర్ల ఉ్త్రమునఁ గల కప్రొత్శ్వరాలయ ప్రాశ\_స్త్రమును, దజేత్రమును ఐరి పాలించిన కుబ్జపిమ్ఞవర్ధనుని ఐలదర్భములును-గమనించం దగునని మనవి.

ఓం తత్ నత్

# రామథక్తి సాహిత్యము

తులసీదానుగారి విశిష్టత

విద్వాన్ చింతలపాటి వీరభ్రదరావు

ఖారత్య సంస్కృత్యాక్క డ్రాన ఆంగములలో భక్తి ముఖ్యమైనది. సృష్టి ఆరంథమైనది లగాయతు మానవుడు సుఖాన్నేషణ, దుఃఖనివారణ చేయ నారంభించెను. ఈ క్రమత్నమున ఉపలబ్లమ్ములెన పాధన నంచత్తులు పనికిరాకపోయిన యెడల భక్తిని కొనుచున్నారు. అంతిమ సాధనగా సుపయోగించు నుఖనమయమున నహాకరిుచి దుఃఖ నమయమున సానుభూతి చూపించునట్టి ఒక మహత్తర దివ్యశక్త్రి ట్రపంచమున వ్యాపించియున్న దను నత్యము మానవు డెప్పడో గుర్తించెను ఆ సుహత్తర శక్తియే భగవంతుడు. జివిత నంగామమున తన శక్తి, ఆశ శిధిలములై తధ్యమని తోచినపుడెల్ల మనుమ్యడు భగవంతుని శరణు జౌచ్చును. తద్వారా ఒక విధమగు సంతృప్తిని, ఆనందమును పొందుచున్నాడు. మనుష్యుడు సుఖవిలానము లందు మునిగి ఇంద్రియ భోగాపేడ అధికముకాగా భగవానుని పవిత్రనామమును విస్మరించు చున్నాడు. ఈ మరచుటకు ప్రాయక్ని త్రమా యనునట్లు కష్టపరంపరలు కలుగగా ఆత్మోద్దరణౖ భగవానువి శరణు శొచ్చు చున్నాడు.

పూర్వము మనదేశము న్వదేశరాజుల కాలములో సుఖ సౌభాగ్యములతో తులతూగు చుండెను. ప్రజలు భోగ విలాసములలో మునిగి యుండిరి. నాటి సాహిత్య మున పీర శృంగార రసములకు ప్రాధాన్యత కలిగి యుండెను. స్వాభావికముగా సుఖ భోగములందు మునిగి యుండుటచే భగవంతుని విస్మరించిరి. సాహిత్యమున భ క్తి తత్వమునకు తావులేకుందెను. పిమ్మట విదేశీయుల దండయాత్రల వలన దేశము సంజాభిత మయ్యాను. దేశ్యాల బలహీనతను గమ నించి పరమతస్థులు హిందువులను తమ తమ మతములలో బలవంతముగా కలుపుకొన జొచ్చిరి. (పజలను కష్టముల నుండి తప్పించి దేళమును కాపాడగల (పథువులు కర వై రి. ఒకరిద్దరున్న ను పరస్పర విద్వేషముల మూలమున దేశస్థితి జర్జరితమై హియేను. కాపాడగల దమ్మడు లేనందున ప్రజలదృష్ట భగవంతుని పైపు మళ్లినది. భక్తులు, కవులు భక్తి రస్టపథానమైన రచనలు గావించి (ప్రజలకు చైతన్య వ్రవేధము కావింప జొచ్చిరి. తత్ఫలితముగా కబీరు. సూరదాను, తులసీదాను మొదలగు మహామహు అుద్భవించిరి. సూరదాను (శ్రీకృష్ణుని ఆరాధ్యుడుగా

ఖావించి భాగవత మందలి కృష్ణచర్మతమును గీతములలో రచించెను. తులసీధాను పురుషో త్రము డగు రాముని దైవతముగా ఖావించి హిందీలో రామాయణమును రచించెను. ఆదియే ''రామచరిత మానస్'' అనియు పిలువబడు చున్నది.

తులసిదాను తన రామాయణ మందు రామకథతో బాటు తాత్విక, ధార్మిక సిద్దాంతములను చర్చించి రాముని ఆదర్శ పురుషునిగా చిత్రించినాడు. ఇతః పూర్వము రచింపబడిన రామకథా సాహిత్యమును తులసీదాసు అధ్యయనము చేసి యుండెను. వాల్మీకి రామాయణ మందలి రాముడు మహా పురుషుడు. ఆధ్యాత్మ రామా యుణమందలి రాముడు కేవలము ఈశ్వరుడే.తులసిదాను ఆధ్యాత్మ రామాయణము ననుసరించి కధానాయకుని పూర్ణుబహ్మగా ఖావించి యున్నాడు. ఇంతే గాక యోగ ವಾಕ್ಷಿಮು, ಮహ್ ರಾಮಾಯಣಮು, ಭುಕುಂಡಿ ರಾಮಾಯ $\cdot$ ణము, యాజ్ఞవల్క్య రామాయణము, త్రీమద్భాగవ తము, ఖారద్వాజ రామాయణము, బ్రసన్న రాఘవము. రఘువంశము మున్నగు గ్రంథముల ఛాయలుగూడ తులసికృత రామాయణమందు గానబడుచున్నవి. అనన్య ముగు రామభక్తుడగుటచే తన ఆరాధ్య దేవత చరిత్ర మును ఆదర్శపాయముగా చిత్రించుటకు నమ స్త్రాగంథ ములను పఠించి తన విచక్ణ బుద్ధికి దోచినరీతిని అులసిదాను జీరాముని మంజుల చరిత్రను రచించెను. ్గర్థారంభమున మంగళాచరణము కాగానే తన మాన ానిక సుఖముకొరకు, ఆతి మంజులమగు ఖాషలో నచు న పురాణ నిగమాగమ నమ్మతముగ రఘునాథుని గాధను తాను ప్రబంధముగా రచించుచున్నట్లు చెప్పకొనెను.

ానానా పురాణ నిగమాగమ సమ్మతం యద్ రామాయణే నిగదితం క్వచిదన్య తోపి స్వాంతః సుఖాయ తులసీ రఘునాథ గాధా ఖామా నిబంధ మతి మంజుల మాతనోతి ॥"

రామకథతో కాటుగా తులసీదాను రామాయణమందు ప్రతిపాదించినసిద్ధాంతములు సైతము శృతిపమ్మతములే. జ్యానులవారు త్రతిపాదించినట్టి ననాతన ధర్మ సిద్ధాంత ములే. ఈ పిద్ధాంతములను ప్రతిపాదించుటలో తులసీ

దాసు తన అనుభూతిని కల్పనాచాతురిని గూడ డ్రపద ర్శించెను. కథావస్తువు ప్రాతదే అయినను క్రవతిపాదన విధానముమాత్రము స్వతంత్ర మైనట్టిది.వాల్మీకి రామాయణ్ మందరి నాయకుడు పేవకాలపు ఆదర్శ పురుషుడు రాముడు, వాల్మీకి మహా మానప గుణములను విని, యీ గుణములచే విభూషితుడగు మహాత్ము డెవరని దేవర్త చారదుని [పశ్నింపగా, నారదుడు ఇజ్వౌకుపంశ సంఘాతు డగు త్రీరాముని నర్వగుణ సంపమ్ననిగా పేరొండైనెను. అతని చరిత్రమునే వాల్మీకి రచించెను. అందుచేతనే వాల్మీకిరామాయణ హందలి రామునియందుఈశ్వరత్వము కం టెమానవత్వ మే అధికముగా గోచరించుచున్నది. కవి ఎల్లప్పడును దేశకాల పరిస్థితులకు లోఐడి నాయకుని చితించును. పరిస్థితులకు అనుకూలము, అవనరము అయిన గుణగణములను అతని చర్తలో చిట్రించును. తులసీదాసుకు రామభ్రక్తి ఆధ్యాత్మ రామాయణము నుండి లభించినది. అందుచేతనే తులసీదాసు కథా <sub>[</sub>పవాహామునశు అంతరాయము కలిగినను రాముడు ఈశ్వరుడని తెలుపుటకు సర్వదా ప్రయత్నించేను.

తులసిదానునకు పూర్వము రచితమగు రామ కథ కును తులసీ రచించిన రామకథకును కొన్ని యొడల సామ్యము, మరికొన్ని యొడల భేదము గోచరించు చున్నది. తులసీదాను తన రచనా నందర్భమున క్షాన కథావస్తుపు నుండి వైదొలగవలసి పచ్చినపుడు ఆయా నందర్భములందు ప్రబంధ పాటపము, కళాచమత<sub>డ్</sub>ృతి కల్పనాచాతుర్యము ప్రదర్శించెను. ప్రాచీన గ్రంథముల నుండిధర్మనూ కృలను తనరామాయణమందువినిపించెను.

వార్మీకి రామాయణమున ఆహాల్య శిలారూ పమున పడియుండును. దైవిక శక్తి కూడ ఆమె నమీపమునకు పోలేదు. గౌతమ శాపమువలన ఆమె యితరులకు కన పడదు. రామ దర్శనము అగువరకు త్రిలోకములందు యే వ్యక్తియు ఆమెను చూడజాలడు. రామలడ్మ్ ణులు ఆమెను మునిపత్నిగా గుక్తించి చరణ నృర్శచేసింది. వార్మీకి రామాయణమందు గౌతముడు ఆహాల్యను

్ వాతభత్య్యాని రాహారాడ్రవతీస్థండిలశాయినీ! అదృశ్యానర్వభూతానామాత్ర మేడిస్మిన్వళిష్యవీ။ి అని శపించెను. అధ్యాత్మరామాయణమందు ఆహాల్య శిలమై నిలబడి తపన్సుచేయుచుండును. రాముడు ఆమెకు నమస్కారము మాత్రముచేయును. ఆహాల్యరామచరణ ములను నృృశించి పతిసాన్నిధ్యమునకేగును, కాని తులసీదాను యా త్రవంగమును వేరుగా చితించెను.

"గౌతమనారీ కావుబన్, ఉనలదేవాధరిధీర్: చరణకమలరజచాపంత్, ్ృపాకర్ పాలధనుబీర్జి' పరసత్ పదపావన్ సౌక్వసావన్ మైగటభయితప పుంజనహిం

ជិఖత్ రఘునాయ్ జనసుఖదాయ్ నమ్మఖ వ<sup>ణ</sup>ీయి గరభ్రీ రహిఖ

(శావాపశమున గౌతమునిట్రీ శిలారూవమును ధరించి త్రీరామచండుని చరణకమలములధూశికై ఎదురుచూచు చుండినది. శోకమును నాశనముచేయునట్టిన్ని పవిత్రమై నట్టి పదన్పర్శకలుగగనే తపః పుంజముపలె బ్రత్యశ్మై, తనముందు నకలజనానీకమునకు సుఖమునీయగలరఘు నాథునిచూచి చేతులు జోడించెను.)

వాల్మీకి రామాయణమున అహల్య అదృశ్య అయ యున్నది. రామలడ్మణులామె చరణములను స్పృశిం తురు. ఆధ్యాత్మరామాయణమున అహల్య శిలాఖండము పై నిలుపబడి తపమొనర్భుచుండును. రామలశృఖు లామెకు నమన్కరంతురు. ఆహాల్య రామచరణములను న్పృశించి పతిలోకమును చేరును. తులసీరామాయణ మందు ఆహాల్య పాషాణరూపమున పడియుండును. త్రీరామపాదములు తగులగనే శాపవిము\_క్తికరిగి పత్రి సాన్నిధ్యమునకేగును. తులపీదాసుగారి అహల్య వాల్మీకి అహల్యపలెనే శిలారూపము ధరించియున్నది. అధ్యాత్మ రామాయణమందరి అహాల్యవలె రామచరణములను స్పృశించుచున్నది. తులసీరామాయణమందలి రాముడు వాల్మీకములోపలె ఆమె పాదములు స్పృశించుటగాని, ఆధ్యాత్మమందుపలె ఆమొకునమన్కారించుటగానిచేయడు. పూర్ణబహ్మ యగుటచే ఆహల్యకు నమస్కారమైన చేయడు.ఆమెయే ఆకని పొదములు స్పృశించును. ...

ా తులసి రామాయణమందు పూర్వ గ్రంథములందరి యెవ్మా: ప్రసంగములు, వర్జనలు ఉన్నవి. తులసీ రామాయణమున శివుడు పార్వతితో డ్రపంగించుచు భగవానుని గూర్చి యిట్లుచెప్పెను.

> బెనుపదచలయి, సునఇబిను కానా, కరబినుక రెయి కర్మవిధినానాం! అననరహీత నకలరసభోగి, బినుఖానీ బకతాబడళోగి తనుబిను పరస్ నయనబిను దేఖా, గ్రహయిట్రహాన బినుఖానల సేఖా॥

(పాదములు లేకున్నను నడచును. చెవులులేకున్నను వినును. కరములులేకున్నను నానావిధకర్మలు చేయును. ఆననములేకున్నను సమ\_స్థరసములు అనుభవించును. జిహ్వా లేకున్నను ఖాషించును. శరీరము లేకనే స్పర్శ. కండ్లులేకనే చూడకల్లుట, నాశికములేకనే సకలవాననలు గ్రామించుట అతనికి సులభము.)

పైవర్ణన శ్వేతాశ్వతరోపనిషత్తులోని క్రింది శ్లోకము నకు ఖాపాంతరీకరణము.

"అపాణిపాదోజపనో గ్రహీ కా, పశ్యత్యచతుః సశృదోత్సకర్ణః యా పే\_త్తినర్వంనహితన్య పేత్తా, తమాహు చార్యం పురుషంపురాణమ్ః"

్రీమదృగవద్దీతలో కృష్ణపరమాత్మ అవతారధారణకు కింది కారణమును నూచించుచున్నాడు.

"యదాయదాహి ధర్మస్యగ్లానిర్భవతి ఖారత, అఖ్యుత్థానమధర్మన్య తదాత్మానం నృజామ్యహ పర్మితాణాయ సాధూనాం వినాశాయ చతుత్తుతామ్మ్ ధర్మనంస్థావనార్ధాయ నంభవామి యు గేయు గే!", తులసీరామాయణమందు శివుడు పార్వతితో హరి ఆవ తారములకు హేతువును యిట్లు నిరూపించుచున్నాడు.

జబ్జబ్ హోం యీ ధర్మకై హాసీ, బాఢహీం అనుర అధమ అఖిమానీ కరహీం అనీతి జాయునహీం బరసీ, సీదహీం విద్ధాధిను నుర ధరసీ। తమ్తబ్ ప్రభుధరి వివిధ నరీరాం, హారహీం కృషానిధి నజ్జన మీరాం! (ధర్మమునకు హాని కలుగునపుడును, అనురులు, అధ ములు, గర్వకడువారు ఉద్భవించి గో బ్రాహ్మణులు, దేవతలు, కృథ్వి పరితపించునపుడును, అవినీతి పెచ్చు పొరిగి నపుడును, నజ్జనపీడను తొలగించుటకు వ్రభవు వివిధ శరీరములు ధరించి ఆవశారములు ధరించును.)

లక్ష్ముడు ఇండ్రజిత్త ప్రయోగించిన శక్తిచే మూర్ఫితుడు కాగా తులసీదానుగారి రాముడు విశేషముగా విలపించును. కళత్రముకంటె నహోదరుడు మిన్నయని వాకొనును. వాల్మీకికూడ ఆట్టి వర్ణనయే చేసెను. వాల్మీకి:

"శక్యా సీతా నమానారి మ\_ర్వలో కేవిచిన్వతా, నలక్షుణ నమోబాతా నచివః సాంపరాయిక కు దేశే - దేశే కళ్తాణి దేశేదేశేచ్చ జాంధవాః, తంతు దేశంనపశ్యామి య[త[ఖాతా నహోదరకు" తులసీదాను:

"సుశజిన్ నారి భవన పరివారాం, హోహిజాహీ జగ్ జారహీఁబారాం! అన బ్చారి జియ జాగహాలు తాతాం, మిలైన జగత్ సహోదర [ఖాతాణ"'

ైకేయి వరములు కోరు ప్రసంగమందు తులసీదాను వాల్మీకములోని ఖావనకం ెబ్ ఆధ్యాత్మకమందలి ఖావనకే ఆధికముగా ప్రాధాన్యత యిచ్చినాడు.

వార్మీకిరామాయణముదు కైకేయికో ముధర "ఓ కల్యాణి, గతజల సేతుబంధనమువలన లాభమేమి? లెమ్ము. కార్యసాధనకును మహారాజు రాకకును ఎదురు చూడుము" అని చెప్పను. ఈట్రోత్సాహమును హింది విశాలనే తయు, రూప సౌఖాగ్య గర్వితయు నగు కైకేయి కోవభవనము బ్రోపేశించును.

"గతోదకే సేతుబంధోన కల్యాణి విధీయ తే బ ఉ<u>తి</u>ప్ప, కురుకల్యాణం రాజాన మనుదర్శయ బ తథా ట్రోత్సాహితా దేవీ గత్వాముంధరయానహ బ క్రోధాగారం విశాలా మీ సౌఖాగ్య మద గర్వితా'' (వాల్మీకి రామాయణము)

ఆధ్యాత్మ రామాయణమందు దేవతలు నరస్వతిని పార్థించి మంధరలో ఆమొ ప్రవేశించునట్లును, తదుపరి కై కేయిలో ప్రవేశించి రామపట్టాళి షేశమునకు విఘ్నము తెచ్చిపెట్టవలసిన దనియు గోరుదురు. సరస్వత్తిదేవి అంగీకరించి మంధరలో (పవేశించును.

"రామాఖిమేక విఘ్నార్థం యతన్వ బ్రహ్మవాక్యతః, మంధరాం[పవిళ స్వాధ కైకేయీ చతతః పరమ్! తతోవి ఘ్నే సముత్పన్నే పునరే వహిది వంశుభే! తధేత్తున్నక్వావ తధాచ్చకే బ్రమిమేశాధ మంధరామ్!" (అధ్యాత్మ రామాయణము)

రామ పట్టాఖిషేకము చెడగొట్టినదను కళంకము తొలగించి కైకేయిని నిర్దో ఘరాలుగా చూపబడినది. ఈ దుష్కృత్యమున కంతటికి దేవతలు కారణభూతు లగుచున్నారు. తులసీదానుకూడ యీ ఖావమునే(గహించి కైకేయియొక్క దోషమును పరిహరించుటకే ప్రయత్నిం చెను. అయోధ్యకాండలో ఖారద్వాజానిద్వారా భరతునకు యీ విషయము తెలియచేయించెను.

"తుమ్హగలాని జియ జాని కరహు, సముఝుమాత కరతూతి, తాతకై కేయిహి దోషునహిఁ గయాగి రామతిభూతిః"

(మాతృకార్యమును తలచి నీ పెండుకు చింతించె దవు. ఇందు కైకేయి దోష మోమియులేదు. నరన్వతి యొక్క బుద్ధియొక్క దుర్మార్గమే యుది.)

తులసీదాను వాబ్మీకము, అధ్యాత్మముల ననుసరిం చియే కథారచన సాగించెను. ఆదర్శప్రాయమైన నంఘ నిర్మాణము, ఆదర్భప్రాయమైన ధర్మనంస్థాపన తులసీ దాను లక్ష్మములు. దేశమునందలి సంక్షోళమును తొల గించి రామరాజ్యమును నెలకొల్పనట్లు చేయుటయే అతని యభిప్రాయము. అందుచేతనే అతడు ప్రతి పాతను తత్తద్వర్గమునకు ఆదర్భప్రాయముగా నుండు నట్లు చితించెను.

రచనలో చమత్కారము, సౌష్ట్రము తెచ్చుటుకు స్వతంత్రమైన రథాకల్పనకూడ చేసి ప్రథాన కధావస్తువు నకు, తన లక్ష్మమనకు భంగము కలుగనిరీతి ఆందమును సమకూర్చినాడు. వివాహమునకు పూర్వమే ఉద్యాన వనమున సీతారాముల పరస్పరావలోకనము జరిగినటుల చిత్రించినాడు. ఈ ప్రసంగము ప్రసన్న రాఘవ నాటకపు పోకడ పైకల్పించబవినది. ఈ టైనంగ రచనకు అధ్యాత్మ రామాయణమునుండి కొద్దిపాటి నుకోతము. మనన్నరాఘుజ్. హనుమన్నాటర్ముల నుండి ఆధారము తీనికొన్నారు.

త్రీరామున్ తోఎతెచ్చటన ధరతుడు పైన్న నమేత ముగా చిత్రహటమునకు పోవుపరి నిషాదరాజు ధరరుని ఎదురొం—నుట. అంకకు పోవునకుడు హనుమ ద్విఖీష ణులనమావేశము తులస్థాబుగారిన్వతంత్రల్పనలు.

ప్రాపినకవుల గ్రంథములలోని విచిత్రమైన ఉత్తలను కూడ లేన రచనలో వావి సౌకథమును నమకూర్చినాడు. ఉదాహార్వడు, తులనీదాను :

"గ్రా అనయన్ నయన శ్రమవాన్!"

నందడాస్ :

"నైనన్కే నహబైన్, చైన్కే సైన్నహిఁ జబ్" దేమి ఖాగచతము :

"యావళ్యతిన సాట్రూత్ యాట్రూ లే సానవళ్యతి" పై మూడు వాక్యములందును ఖావసాడ్యుము కనపడు చన్నది.

తులనీదాను తన ఆరాధ్య దేవుడగు త్రీరాముని పవిత్రకథను లోకథాషలో (పబంఛముగా రచించి ఆనాడు నిరాశాంధకాకమున మునిగిన(పజాహృచయము లందు ఆశోజ్యోతిని పెలిగించి భారతీయ సాహిర్య నిర్మాతగానే గాకవిశ్వసాహిత్య (నష్టగా అజరామరమగు కి\_రైని గడించుకొన్నాడు.

## ప ట్టి స జే త్రము

သီလန်္**ပါ ဘဲသိတ်**ျှနာ (ညြှိ

భారత దేశమున పంచరాశ్డే తములని (పసిద్ధిపహిం చిన దివ్య హై ఒకే త్రామంలలో పట్టిన (శ్రీ) వీరథ(దేశ్వ రుఁడు నెలకొచిన షే(త మొక్కటి. కృష్ణపేణినది నంటి పాతాళగంగాతటమున బెలసియున్న మల్లికార్జున దేవుఁడు భక్తుల కొట్లా రాధ్యుడో, అఖండ గౌతమీగంగానబీ మధ్యమున ప్రభ్యదశిఖరిమైఁ జూపహైకి ప్రభ్యేశ్వ రుఁ డట్లుపాన్యుఁడు. కృష్ణానదీ తీకన్మములైన శైవ డేత్రములకు త్రీశైల బొట్లు ప్రభమమోం. గోదాఎరీ తీరన్జ్ ఉడులు కుట్టినముగా ప్లే బ్రతమము. త్రమరాంటా ಸಮೆಹುದ್ದಾಸ ಮಲ್ಲಿರಾಹ್ಜ್ ಜಿಪು ಡಾಟ್ಲ ಥಶ್ತಾಭಿಷ್ಟ[ಪರ್ಯಡ್, యుచట థడరాశ్ నమేతుఁడైన వీరథ(దేశ్వరుఁడు థరా ఖిలేష్ట్రవదాత. పీరియపురకు నమాన క్రతిపత్తిగలదను టకు ప్రాచీసమైన నిదర్శనముగలదు. అద్దరకి కొండ వీడులు రాజధానులుగా రెడ్డిరాజులు ఆంధ్రదేశమును బరిపాలించు నమయములో "ఘాడెరాయ" విరుదారచి త్రీశైలవాసువైన శైవగురువు లా త్రువులకు రాజ్యస్థావనాచార్యులుగా నుండెడివారు. కొండవీటిరెడ్డి

రాజులతో బాంధమ్యముగలిగి,తత్ప్రజమున రాజమహేంద్ర పర ప్రాంతమును బాలించిన కాటయ పేమారెడ్డికి అల్లాడరెడ్డికి తక్సుతులగు పేమ పీకథ్రదారెడ్లకు రాజ్య స్థాపనాచార్యు డుగా గొనిరా బస్తిన ఘోడెరాయ ఖీడుయ గురుపరేణ్యు డు, శ్రీ రైలమునుంపి రాజమహేంద్రపరము నకు చలనవచ్చినపుడు.ఈపీకథ్రవేశాఖరిమైనుండితపమాచ రించుడు నుండెడి వాడని నిశ్శంక కొమ్మనామాత్య పీర చితమైన శివలీలావిలానమునందిట్లు పద్దింపులుపెయున్న ది.

నిపుణత్వంబునఁ [బస్తుతించవలయున్

్రీ) పీరభ్దాచలా ఎంకల జాగ్రరీంర

[గపుదివ్యాతత భర్మహర్మ్యతల జా[గద్వీర భ[బాఖతే

ళపదాంభోరుహా థ<u>క్తి</u> సుస్థిర రమా సంపూర్ణ ఖీమేశ్వరుం

డ్రిపురారీండ్ర గురూ త్ర మాత్మళవుని స్టేవేంద్ర కోలాహలున్.

శివరీ, పీఠిక. రాజ.

దీనిని బట్టి త్రీశైలవాసులగు శివభక్తులకిపట్టిన కేట్రము త్రీశైలమువంటి పవిత్ర కేట్రమని తెలియ పచ్చుచునే యున్నది. ఈ ఘోడెరాయ ఖీమయ గురువ రేణ్య పాదపద్మముల నాశ్రయించి, రాజమహేంద్ర వర మున పీరభదారెడ్డి విద్వాంసు డై కాశ్ధీఖండమారెడ్డి ప్రభువున కంకితముచేసిన త్రీ నాథకవి సార్వభౌము డీపట్టిన కేట్రమాహాత్య్యమును విశిష్టముగు జిత్రించి యున్నాడు. త్రీనాథుడాంధదేశమందలి వివిధపుణ్య తీర్థకేట్రములను ప్రత్యక్షముగ దర్శించి, తనకు కంట బడిన విశేషములనన్నిటిని గంటమున కొక్కించి ఖీమేశ్వరపురాణ కాశీఖండములలో జిత్రించి పెట్టినాడు. ఆతనినాటి పట్టినకేట్ర విభవమును వివరించుడు నీనాటి విశేషముల సీవ్యానమున నిరూపించెదను.

గీ॥ దఊ ణానంద విపినమధ్యంబునందు గ్రాతువిధి ధ్వంసవేళ దేవతలనురిసి ప్రశ్వదేశుఁడీయ్ ద్వెన్నుదన్ని గొతమీవారిఁ దరవారుఁ గడిగినాఁడు.

\_\_\_\_ 5°\$. 3.30.

గోదాపరీనద్ (పవాహము పాపె (డె) కొండలుదాఁటి కిందికి వచ్చునపుడు, ఆకొండలకు పద్కోసులకిందను, రాజమ హేంద్రవరమున కాఅుక్ ోసులమీదను గౌతమీనది మధ్యమున నౌకచిన్న కొండకలదు. అదియే పట్టిన డే(తము. అచట నెలకొనియున్న పరమేశ్వరుఁడు పట్టిన జ్రీపీరభ్రదేశ్వరుఁడు. ఆపర్వతమునకు పట్టిన స్థానమనిపేరు. దానికాపేరెట్లు వచ్చినదో యావిషయమీ -పద్యమున వివరింపఁబడినది. దక్షణ రాశీజేత్రమయిన దజౌరామమునందు దజ్ఁడు యజ్ఞ్ర్మానర్చినపుడు, సతీ దేహపరిత్యాగమున పరమేశ్వరునకుఁ గోపముద్భూతము ತ್ರಾಗ್ ವಿರಭ್ರದೆಕ್ವರು ಡಾವಿರ್ಭವಿಂచಿನ್ಯಾತು. ಆತ್ರಡು దజౌధ్వరమును ధ్వంసముచేయుచు దేవతలనందఱను ఖడ్గముతో నరుకుచువచ్చి, త(ద\_క్రస్త్రమైన క\_త్తిని, ఈకొండను పెన్నుదన్ని గౌతమీబ్రవాహమున గడిగినాడు. పట్టినమనఁగా యుద్దసాధనమైన పెడల్పయినకత్తి. వీర్రభుడట్టి పట్టినము నీకొండదాడుగు గడుగుటచే స్తీక్కేత్రమునకు శ్రీధ్రమునకు 'పట్టిన'మను నామమేర్పడెనవి యా పద్యమువలనఁ దెలియవచ్చుచున్నది. దక్షాధ్వర ధ్వంసముగావించిన వీరఖ్దేశ్వరుఁడే ఈ పర్వతము నందు ఖద్రకాశితోఁగూడి పసించుండెనను విషయ మీ విధముగ పర్టింపఁబడినది. ఆ యధ్వర ధ్వంసమునందే యే దేపతల కిట్టి విస్మృతి ఏర్పడెనో రూడ నిరూపింప బడిన దీకిందిపద్యమున.

సీ. వవ్వాడు డాచేతి కొవ్వాడి నఖమును బిదిమె ఖాపాదేవి చిగురుముక్కు గనక మేఖల గ్రుచ్చి కొట్టెనెవ్వుడు తీలు జెఱుగుమై బూపార్కు మెఱుగుబండ్లు కొదుక కెవ్వుడు పదాంగుష్ఠ థాగంబున నుడురాజు పొట్టగుజ్జు అుకనూండేం దరిగొనెవ్వుడు ఖడ్డరా రాంచలంబన నగ్ని నాలుగ తేడు నంటుబట్టి మోదెనెవ్వుడు మున్పది మూడు కోట్ల మోదెనెవ్వుడు మున్పది మూడు కోట్ల మేలుపులు బారుఖార వెగ్వెంటు దగిలి యట్టి తీసిపరఖుదు డీయుదిముంద ఖద కాళియుందానుండుం బద్మనయన!

\_\_\_\_\_ 5° v. 3. 32

నరస్వత్డేవి నాసాగ్రాము చిదిమివై చి, పూషార్కుని పండ్లూడఁగొట్టి, చండున్ పొట్టగుజ్ఞుపెలికి వచ్చునట్టులు తన్ని, అగ్నినాలుక లేడును దెగఁగోసి యజ్ఞమునకు వచ్చిన దేవతల నందఅను పొంటఁబడి తటిమి, ఆ హింసా రాండయంతయు ముగిసినచెనుక పీరభుడుడు భα్రకాశి తోఁగూడియా పర్వతము మీఁదఁ గాపురించుచుండెను. రం పట్టిన శిఖర్పై నుండెడి (పధానదేవతలు పీరళ(డు(డు భ(ధరాళియే. అచటి యీరెండు విగ్రహములు నతి పురాతనములు. భద్రాళిమూర్తిలో ఓజ స్పుట్టి వడు చుండును. భద్రాళి అత్యుగ్ధాష్పత యనియు, తత్సా న్నిధ్యమున శివరాత్రినాఁడు దక్కతక్కిన రోజులలో రాత్రిపేళనెప్వరు నా దేవళమునందు రనియు నచటివారు వాకొండురు. ఆయాశ్వరు నారా ధించు పూజరులు సాయంకాల మగునరికి దీపారాధనము గావించి, సాంధ్యహజ్మకమము నిర్వర్తించి యా కొండమీఁదనే యుండెడి తమ యావానములను జేరు

కొండురు. ఆ భద్రకాళి యుగ్రతను గూర్చి యను త్రుతమ యిన యైతిహ్యాముల నచటివారు నేఁటికిని దెలుపు చుందురు.

దజౌధ్వర ధ్యంనముగావించినప్పటి పీరభ్ర విజృంభ అంబున నేర్పడిన దేవలావికృతులు, మరికొన్ని ఖీమేశ్వర పురాణమునందు విషరించినాఁడు (శ్రీనాధుఁడు.

సీ ఎద్బోట్ దారాలో నిజ్జిగ్ మముదార్పి

యతిసాధ్యనంబుడో నధ్యరంబు
పాటిల్లో నెచ్బోట్ ఖాసావధూటికి
 నతిజాగున్ని నమైన యంగవికృతి
యెచ్బోట్ ముచ్చిచ్చు నేడేసి నాల్కలు
కొండనాల్కలు దారకు గోరిశవధియు
నెచ్బోట్ మరివేడి యెండు బండులు రాలి
 సూపార్కు వరనంబుదోసి వడియు
దము డెచ్బోట్ టో జ్లోపిస్స్లల్ ధరించెర జిందు వందయ్యే చెచ్చోట్ నిందుడనుచుర జెప్పదురు నీరిశాద్ద విజృంభణంబు భీమ మంచలినుండు ప్రారాజేద్దనునులు.

\_\_\_ఖీమ. 3.

ఈ పద్యమునఁ బెలిపెన విశేషమేమనఁగా. పీర భడుడు దఈని తల గరికిచేయుగా. నాతడు పొాట్టేలు తల ధరించుటయే. ఈ యూలయ సింహద్వార శిలృమున నాకమైపున పొాట్టేలి తల ధరించిన దఈడును, రెండవ మైపున దఈ పత్నియు గానవచ్చుచున్నారు. దఈడ్వర ధవింనమునుజేసిన పీరభడుడే యీ పీరభడేశ్వరు తను విషయము నాశిలృము తలుపించుచున్నది.

్రీనాథుని నాండు పీరభ్డేశ్వరాలయమున భడ కాళియు పీరభడుడు నుండినట్లు వినవచ్చుచున్నది. కాని యీ నాండా యాలయ్రపాకారములో పెక్కు దేవతావిగ్రహములు గానవచ్చుచున్నవి. భడకాళితో పాటు రుడ్రకాళి విగ్రహముతూడం గనవచ్చుచున్నది. పేజొకపైపున దుర్గాచుహిషానురమర్దనుల విగ్రహములు గలవు. ఇవి యర్వాపీనములనియే తోందుచున్నది. మంజియు నీ పాకారపు దిరుచుట్టమాలెలో నందీశ్వరుడు భాస్కందుడు లడ్మీగణపతి నక్తమాతృకలు పీర భట్రుడు కుమారస్వామి. శక్తివిష్ణువు చండిశ్వరుడు కాలమైరవుడు సుబ్రహ్మణ్యేశ్వరుడు భృంగ్బాణా సురుడు మహాకాలాది బ్రమంథగణములు ఆను నీ మూర్తులు గానవచ్చుచున్నవి. వెనుకటి కాలములో మంత్రసిద్ధి నపేకించు మా ం త్రి కు లు పెక్కు-రీ యాలయమున మంత్రతం(కాది విధులు నిర్వర్తించు చుండెకి వారనుట కీ నూతన (పతిష్ఠిత దేవతామూర్తంలే నిదర్శనములు. వానిలో లక్ష్మీగణవతి విగ్రహము తన్మం(తధ్యాన శ్లోకమునందు బేరొం). నుబడిన వివిధ లక్షణములతో నముపేతమైయున్నది.

్లో. మీజాపూరగ దేక్షకార్ముక రుజాచ్రాజ్ఞపాళోత్పల మీహ్యాగ్ న్యవిషాణ రత్మకలశ ట్రోద్యత్రరాం ఖోరుహుం

ధ్యే యోవల్ల భయాసపద్మ కరయాశ్లిప్లోజ్ఞలదూఖపయా విశోవ్రాప్ప\_త్తి విప\_త్తి సంస్థితిదరోవి ఘ్నేశ్వరః

పాతువః

ఆ విగ్రహమున కీ లక్షణము లన్నియు యున్నవి. ఆలయ ద్వారము నందును, లోపరి గర్భ మంటప గృంభము లందు నుండిన శిల్పము మనోహర ముగ నున్నది, ఆ స్త్రంభములందు శరభ విగ్రహము తాండవ పీరభదావి(గహము శ\_క్తివి(గహము మున్నగు నవి శిలామయము లై యున్నవి. ఇఁక లోపల్ యీశ్వర రింగము పీఠముమీఁద సుమారు 2½ ఆడుగుల యెత్తు మూఁడడుగుల చుట్టుకొలఁత గరిగి యున్నది. అడుగు నుండి 5 అంగుళముల మీఁది భాగమున ఆ రింగమున కొక పౌరయేర్పడి నట్టులు గన్నడును. దానిని ఆగస్త్యుఁడు నేర్పడిన గుర్తని బాహాలింగనము చేసికొనఁగా యందురు. రింగాగ్రమున జాతిబుగ్గవలె ఎత్తుగఁ గన్పట్టును. దాని నచటివారు జటాజాలమని తెలిపినారు. ఆంది త్రీనాథుడు వర్ణించిన చంద్రకళాకిరీటమని నేనను కొంటిని.

అదెపట్టిన స్థానమందుండు వీరభ దేశ్వర స్వామి యర్ధేందు మౌశి.

\_\_\_ ఖీమ కి.

అగ్ర్యు క్రాండు వ్యానమహర్షికి భీమమండలము నందలి ప్రధాన వైదజే త్రములను నిరూపించుచు ముందుగ పట్టినమును గూర్పి తెలిపియున్నా ఉం. అది పట్టినము గడిగినచోటు. అందర్ధేందు కిరీటు ఉద్దే న ప్రభిధన్నామి యుండును. ఆ యూలయమునకు బోయి యచటి ప్రీళి భేడేశ్వరుని దర్శింప బోవ గా, ఆస్వామి లింగము నంటియున్న నాగాళరణమును బీయుటకు ముందు పెండి కిరీటము తీయు బకినది. నాగాళరణము లో హమయమై సుపర్ణ బ్భాయం గలిగి యున్నను కిరీటము మాత్రము పెండిలైయుండుట ఆస్వామి చండార్ధమాళి యనుటకు నిదర్శనముగా నున్నది. లింగాగ్రమున ళిలాధాగ మొత్తుగా నుండుట, దానినంటి యూ రజక కిరీటముండుట పై విషయమునకు బ్రోద్భలకముగా నున్నది.

ఈ యాలయమున లింగమున్న చోటు ఇతరాలయ ములకంటె విశాలముగ నున్నది. ఆలయమును గోదా పరియొడ్డునుంకి చూచిన చిన్నదిగాఁ గన్నట్టును గాని దగ్గలకుఁ బోయి చూచినఁ జాల యొత్తయినదిగనే గన్నడును. ఈ యాలయమున కెగుపున రెండు క్రోసుల మేరలో గోదాపరీ మధ్యమునందు మహానందీశ్వరాల యము గలదు. ఈ రెండు నౌకదాని కొరటి యెదురుగా నుండును. అచటి మహానందీశ్వరుఁడు ఇచటి వీర భ[దేశ్వరుఁడు నొకరికొక రన్నదమ్ములని చెప్పుకొం దురు. పట్టినపుఁ గొండమీఁద పీరభ(దేశ్వరాలయమునకు ఈశాన్యదిశయండు ఖాపనారాయణస్వామి యాలయము గలదు. ఈ శైవమేత్రమున రాఖాపనారాయణస్వామి షేత్రపాలకుఁడు. ఆయాలయముకూడ ప్రాచిగమే. ఈ రెండాలయములకు నడుపు అర్వాచీనముగాసీ తారాముల కౌక యాలయము, ఆంజనేయస్వామికొక యాలయము చిన్నవి నిర్మించుబడియున్నవి. వానీలో సీతారామాల యము మన్నెం మహాలఓీమమా జయీందారిణి నిర్మించినట్లు లొకశాననమురూడ జాతిమీఁద చెక్కుణడియున్నది. పురాతనమైన యీ యాలయముల నడిమి కీయాలయ మేల రావలయునని నాకు సందేహామేర్పడి కొంత చర్త పరిశోధనము గావించితిని. దానిలో నాకుఁ దెలియవచ్చిన విషయము విచటఁ దెలుపుచున్నాను.

్ధంసా' యసు బ్రభవనాచు ముగల 'ఇ(బహీముఖాను' అను మహమ్మదీయుఁడు భద్రాచలములో రామాలయ మును కొల్లగొట్టుటకు యె్నింపఁగా నానంగతి ముందుగు చెలిసి. యప్పటివారు సీతారాముల వ్యిగహము లను పడపమ్యీదనుంచి పోలపరమునకుం గొని తెచ్చికి. అట్లు కొనిపచ్చిన విగ్రహములు కొంతకాలము పోల ఒరమున గోదాఒరీత్రము నుటిన నంతమామిళృతో తడకడడుల నడుడుదు. కొంతకాలము ఈ పట్టిన వీర భదాలయమునందు నుండి దురల భదాచలమునకుఁ గౌనిపోఁబడినట్లు, చల్లా పేకరయ్యకవి తాను రచించిన భ్రాగరి శతకమునందు తెలిపియున్నాఁడు. ఈ భ్రానిరి శతకము భ[దాచల రామునిమీఁడ గావించిన యధిషేక ములతోఁ గూచిన యొక చారిత్ర పద్యనంపుటి. ఈ శతకములోని విషయమునుఐట్లి థ(దాచల సీతారాముల విగ్రహాములు పట్టిన వీరథ్రు శిఖరిపై నైదు నంపత్స రము అండినట్లు తెలియఓచ్చుచున్నది.

కలగుపై నెగ్కి మీవంటి భుగులు తొలుగి పోవుగాని నే వలసగాయి అదరనుు. ఇద్ద. 15 దీనినిఖట్టి సీతారామ విగ్రహములు చడచేమీ ద భ్యాచలమునుండి పోలచరమునకు వచ్చినట్లు తెలియ వచ్చునుగా ఆ పోలవరమునంచలి యునికి స్కింది విధముగు జిత్రించియున్నాడు.

సీగ్ ఆరయంగ మీకు థ్రావలంబయ్యైనే బాలుగు మీలుగ్ రాజు పోలవరము కోవెల పారార గోగు రాలయ్యైనే తలుగులు తేని కగ్రడిగడక్లు గళ్యాణమంట పా గారంబులయ్యైనే నంతమామిళ్ళలో ఆన్పరములు భువినేన్నగా రథ్యక్రవ మయ్యైనే మీకు వానర రహిత [వవ రైనంబు. మేలు రాజ్యంబు మరకల పాలుచేసి హరవృషథ మధ్యమున నుండుటర్ల మగునె?

<u>— భద. 43.</u>

ఈ పద్యమునందు పర్ణించిన తీరునుబట్టి పోల వరమున నంతమామిళ్లలో గుడారములు పైచి సీతా

రాముల విగ్రహముల నచటం దడిక దడులనడుమ నుంచినట్లు తెలియుడున్నది. పోలకరము దుహా నంది శ్వరమునకు రెండు మొస్టర్రిందను పట్టినమునకు రెండు మైఖ్యమ్రీడ్ గలడు. సీరారాము రీపోలడరమున నయిదు మానము అందినట్లు లచటి పెన్నలు నేఁటికి వాకొనుచుందురు. ఈ పద్యమునందే 'హరవృషభ మధ్యముసందుండుటి అనినాయు. హారచృషభమునా మహాను దిశ్వరమాణ లేక 'హారి' అనుగా పోలచరమున కిశ్వరాలయము పట్టిన ప్రభ్యేశ్వరాలయము, దానికి నందీశ్వరుఁడు (ఓృషభము) చుహానుదీశ్వరుఁడు. ఈరెండిటికి నడమనుండిన పోలదరమున సీతారాము అంచినారనఓలెనా: లేక మహాశందిశ్వరమునందే కొంత కాలముందిరనచ్లయునా? ఏమయుగ పోలదరమునం దుండుట నిశ్చయము. ఆటులగే పట్టినమునంచును గొంతరాలముందినట్టు ర్వీంది వద్యపాదములు తార్కా ణించుచున్నవి.

వర్టిన వరికి ఆస్పవలం ని పోతిహో వలన 'పేరెడికోని వనుధలోన — శ్వర. 9. శ్వదికిమండి (శ్రీ ఏర్యానిగిరికి వలనవి భిగ్రం యుద్రమిని వాంధయయ్య ! —-శ్వర. 10

భద్రదినుండి (శ్రీ) ఏరభ్యాల ఉరు వలన పోంచియనలనన పార్తి నినియు.

<u>—</u>భద్ర. 19

రు యుదాహృతులను బట్టి భర్రాచలమునుండి పోల వరమునకుండి గొనిటట్నిన స్థారామ విగ్రహాములు వట్టినపుం గొండముంద వీరభ్రేశ్వరాలయమునం గొంత కాలముండెనిని నృష్టముంగ చెలియువచ్చు చున్నది. ఆ యుండిన కాల మయుదు నంపత్సరము అనియుం, ఆ వెనుక నా విగ్రహాములు మరల భర్రాచలమునకుండ గొని హోందకినట్టులును నీ టింది సీనకర్యము తెలుపుచున్నది.

స్ట్ సర్వధారను పేర్ సంవత్సరంబున ధంసాకు జెఱ్టలి యొద్దరికి వచ్చి పోలవరంబులోఁ బొలుపొంద మైదేండ్లు వనవాసమునరించి వరుసతోడ శా\_క్షేయ మతయుత సంహార మొనరించి మం[తాంగశ\_క్షి యిమ్మహిని నిలిపి తగ పూసపాటి విజయరామరాజు సీ తారామరాజులతో రయమున విజయసంవత్సరంబన విజయముగను భదిగిరి కేంది తొనయ్య భదముగను.

<u>—</u>ఖ్ద. 101.

సీ॥ శబరి విందయ్యైనే సరభనంబున మీకు ఖావింప రామలదేవుభ క్తి హనుమంతుడయ్యైనే యతిసాహనుండగు జోగిపంతులు యు క్తి చూడ మీకు స్కుగీపుడయ్యైనే సొరదిగోరుందొర కప్తాను ఘనుడు మీ కార్యమునకు ఘన ఋప్యమూకమయ్యైనె రాజమహేంద్ర వరమెన్న మీ మనో వాంఛ దీఅ కాకయుండిన నిచ్చట రాకకేమి కారణం బెన్న మీ పంటి ఘనున కరయం

\_\_\_\_భ[ద. 40.

ఈ రెండు పద్యములతోఁ బేరొ ానిన రామలదేవు గోరుందొర పూనపాటి విజయరామరాజు సీతారామ రాజులు టౌబ్బిల్ యుద్దములో పాలుగొన్నవారు. జోగి వంతులనఁగా కాండేగుల జోగిపంతులు. ఈతఁడు ఇంగ్లీషువారికి దుబాసిగా నుండి, నైజామునుండి కోస్తా జిల్లాలను ఈస్టిండియా కంపెనీవారికి కౌలుగా నిప్పించిన వాఁడు. వీరి ప్రభావము నడిచిన కాలములో అనఁగా ē. శ. 1770, 76 నంపత్సరముల నడువు నీ భ<sub>్</sub>రాచల సీతారామ విగ్రహములు పోలవరమునకు వలసవచ్చి, పట్టినశిఖరిపై అయిదు సంవత్సరములుండి మరల భద్రాచలమునకు, గొనిపోఁబడినట్లు తెలియవచ్చుచునే అట్లా విగ్రహములు భద్రాచలమ్మనకుఁ యున్నది. గొనిపోఁబడిన పిమ్మట, నాస్థానమున తరువాతి కాలములో సీతారాముల వి(గహాములు మ్రతినిధులుగా నిలువర బడుటచే, సిసీతారామాలయము నడుమకు వచ్చెనని. నే మాహించి యుంటిని.

వైభవము నిట్లు చిత్రించియున్నాఁడు.

స్யీ అంతః ప్రవాహాయై నావిర్భవించెనే **ಧರಣಿ ಧರಮು ಏಾಂತ್ಯದ**ಲ್ಲಿ ಶಾವಿ, పా జెన్ శెలంబు పాదమూలంబును ಗಲ್ಲೆಟಿತ್ ವೃದ್ಧಗಂಗ ವಾಠಿ ಯುದಯುಂವಾನೆ ೯೦೦ಡ ಯು\_ಕ್ರರ್ ಕಾರನಾ తలకుడి స్రమ్గో దావరంబు ಜನಿಯಂವಾನೆ ಳಿಲ್ ವ್ರಯಮು ದಹಿಣಮುನಂ గణ్వవాహిని యుప్పు కడలికొమ్మ పద్మగిరి తోడఁబుట్టు వేపర్వతంబు ಬಲಸಿಯುಂಡು ನೆ ಯ[ದಿತೀಬಂ ವ ರಿಂಗಿ ಯಟ್ಟಿವಿರಭ[ದಾಖ್ಯ ಮహ್-ದಲಮುನ ಕ ರುಗು ದಾ ವನು ವಿಂಧ್ಯಮ ದಾಪ**ಚ್**ರಿ.

\_కాశీ. 3.

వీరభ[దేశ్వరావాసమైన యా కొండకు దఓీణోత్తర కోణములలో రెండు జలకుండములు గలవు. అందు దక్షిణముననున్న కుండమును భర్రతీర్థమనియు. ఉత్తర ముననున్న కుండమును చ్యకతీర్ధమనియు నందురు. గోదావరి మేటపేసినపుడు రెండును నామమా తా వశిష్టము లైయుండును. చక్రతీర్ధమునకు మీఁద ఖావనారాయణ స్వామి యాలయముగలదు. ఆ వ్రదేశమునందరి కొండ కొన పెద్ద జావి యాకృతిగలిగి యున్నది. భ్రదతీర్ధము మీఁద భ(దకాళి యాలయమున్నది. ఆ తీర్జము నుండియే భ(దకాళిమాత యావిర్భవించెనని యచటివారు వాకొం దురు. ఆదియథార్థమగుచో శ్రీనాథుఁడు పేరొ ్రవిన తల్లి బావియదియే యగును. గోదావర్మ్వవాహాముచే నచటిమేట కొట్టి కొనిపోయినపు డారెండు కుండములు పేర్పాటుగాఁ గన్పట్టునని యచ్చటివారు తెలిపిరి.

ఈ పర్వత పాదము నౌరయుచు కల్లేటితోఁగూడిన వృద్దగృంగనీరు (పవహించెననినాడు. పట్టిసము దగ్గుల ఈ పర్వత పాదము మీఁదికి (వవాహాపు వాలుగల ఏటి కాలువయొకటి గలడు. ఆ కాలువవాలు స్నాడు పేటి గట్టు ఆడ్డిపైచినది. దాని నచటివారు కడెమ్మకాలువ యనియందురు. 'కల్లేరు' అనునదియదియే కావలయును.

త్రీనాథుడు మరియొక పద్యములో సీపట్టినజ్మేత గౌతమీ నదికి 'గంగ'యను వ్యవహారము (శీనాథు రచనలోఁఐలు తావులందుఁగాన వచ్చును. కల్లేరు గౌతమీ <sub>[</sub>వవాహాముతోఁ గూడి <sub>[</sub>వవహించెనట నా నాఁడు.

> గౌతమీనది మహానందీశ్వరము దగ్గఅనుండియే కొంత విశాలరూపము గలదియై, పట్టినష్ేతము దగ్గు నుండి న<u>వ</u>్రగోదావర రూపమునందుటకుఁ దగిన వె<mark>డలు</mark> దాల్చినది. ఈ కొండకుత్తరమునఁ బాతాళ తలమునుండి నష్గోచాపర్యుదయించెననినాఁడు.దఔరామ ఖీమేశ్వర լపతిష్ణా సమయమునకు గౌతమీనది నచటికిఁ గౌనిఖో వచ్చిన నక్తర్హులు. ముక్తకంఠములతో గౌతమ్ గంగను గొనియాడి, అంతః్ౖరవాహానుగా నిక**్రడను**ంచియే గొనిపోయి నారేమా? కాని గోదాపరి సప్తశాఖలుగా విళక్రమైనది రాజమహేంద్ర పరము దిగువనుండియే.

> ఈ చోటికి దఓ్ణమున మూఁడాపుడల మేరలో కపి శేశ్వరపురము దగ్గఅనుండి రణ్వనద్ది యుద్భవించినది. ఆనది యక్కడినుండి అంగరాటేకి,పాముఱ్ఱు,గంగవరము మున్నగు గ్రామముల మీఁదుగాఁ అ్రసహించి, గౌతమీ నదిలో సుండి ఆత్రేయీన దీశాఖ యుద్భవించినచోట మరల గౌతమీలో ఁగలెసినది. ఈ ప్రభుడగిరిని రాజ మహేంద్రవరమునందల్ పద్మగ్రికిందో బుట్టుపునుజేసి నాడు. పద్మగిరియనఁగా వీనాడు పుష్పగిరి లేక పుష్కరగిరి యాని వ్యవరింవఁబడెడిచోటు. నేఁడు పట్ల ణము బలిని పర్వతారారము గానరాడు. త్రీనాతుని నాడి రెండు కొండలు ఒక దాని కొకటి గానవచ్చుచునుండె డివి. వద్మగిరిపై మార్కండేయ స్వామి పట్టినగిరిపై వీరఖ(దేశ్వరుఁడు నుండి గోదావర్ తీరమున సీ రెండు తాపులును దరడుపుణ్యష్త్రములై పెలసినవి. ఈ రెండు శిఖరులను మధురముగ ఖావించి (శ్రీనాథుఁడు నేత్రఖాద్య మైన యొకచిత్రమును నృష్టించినాఁడు.

గీ. పంకజత్మాధరము పీరభ్నదగిరియు నాంగ్రాభామకు వతోరుహద్వయంబు భువనచ**తు**ః కరంథ మంభోరువ<sup>6</sup>్టి గౌతమీగంగ ముత్యాల కంఠమాల.

ఈ పర్వతముఁజుట్టుకొని పంచరింగములుండునని నాఁడు. హోయిచూడఁగా నాపర్వతమునఁ ట్రాచీనమైన యా వీరభ[దేశ్వరలింగము, అర్వాచీనమైన విశ్వేశ్వర ರಿಂಗ ಮಾತ್ರಟಿಯಾಂದಕ್ಕು ಮಣಿ ಯೆರಿಂಗುಮಲಾನು ಗಾನ రాలేదు. కాని దీని నెట్లు నరిపెట్టుకొనుటయా? యని యిట్లూహించితిని. పట్టినముమీఁద నుండెపి మహానందీ శ్వరుండు, పట్టినము త్రింద గోదాపరి పశ్చిమ తీరమున లాళ్లపూఁడిలో సున్న తిలసౌమనాథుఁడు, కుమారదేవ ... ములో నుండిన అనంత భోగేశ్వరుఁడు, రాజమహేంద వరమునందలి దూర్కండేయస్వామి, పట్టిసముస కాపలి యొడ్డున నాలుగు ల్లోసులమేరలో రాడుగిరి దుర్గమునం దున్న రాములింగేళ్వటఁడు గూడి పంచలింగము 2ై యాయుటైని జుట్టుకొని యు౦డెనని నమన్వయము చేసి కొంటిని. గోదాప్రీ (పవాహామునకు త్ర్యంబకాచలము తరువాత నారాధన యోగ్యమైన శివమూర్తులు మహా నందీశ్వరమునుండియే ప్రారంభమగును. పట్టిసమునకు రాజమోహాండ్రమర మొకపాటిగ సన్నిహితతరము కావున నిట్లూహచేసితిని.

ఈ పట్టిన షేత్రము పంచారామములతోడను, ఆంధ్ర దేశమునఁ ట్రాసిడ్లమైన రైవకేత్రములతోడను, ఎెనుకటి శతాబ్దులలో నమాన ట్రతిప\_త్తిగ ఖావింపఁటడుచుండి నట్టులీ శానన పద్యము తెలువుచున్నది. సీ. ఖీమాపురము డాకరేమియు [న] మాడాలు గుడిపూండియుం బాలు కొలన ప్రీర భ దేశ్వరంబున ఖావ పట్టునందాం[బ పురిం బి [ద] పురమునం బరంగు దూబ ఘంటశాలాపురిం గౌతరంబునను నే తీశ్వరంబునను వేగీశ్వరమున విజయ వాటిక నుండ విల్లిని వేలుపూరం గరమొప్ప గొంటూరంగడలిపల్లి కనకవలయములు ఘనలో హవరదండ ములు నఖండ దీపములునుం జెట్టి మరలం జెక్కు గుడ్లుం జెఱువులు గొంటూర నిలిపె మం[తిమ [తి]ంషు ఖుఘండు.

ఈ శాసనముదత్య పొగడ సోమన పట్టిన శ్రీ పీర భ (దేశ్వర మహి దేవరకు ఆఖండ దీపము నెలకొలెపి నపుడు ప్రతిష్ఠాపించిన శాసనము. ఇది రాజమ హేంద వర వస్తుప్రదర్శనశాలలో లభించినది. ఇది (కి. శ. 1149 నాంటిది. దీనిని బట్టి పట్టినమానాండు పంచారామ ములతోడను, బెజవాడ పిఠాపురము మన్నగు ప్రసిద్ధ వై పష్త్రములతో నమానమైన పుణ్య షేత్రముగా భావింపండెడిదని తెలియవచ్చుచున్నది.

# న్యాయ, వైశేషిక దర్శనములు

కులపలి - చతుస్తంత్రి త్రి కొ. సోమశేఖరశా(స్త్రీ

ఖారత దేశమునం దనేక దర్శనములు బ్రభవించినవి. వానిలో నొకటి యాడ్వైత దర్శనము. మిగిలిన పన్నియా డ్వైతదర్శనములు. పినిలో గొన్ని యా స్త్రీకదర్శనములు. మతికొన్ని నాస్త్రీక దర్శనములు. చార్వాక, బౌద్ధ,జైన దర్శనములు మూడును నాస్త్రీక దర్శనములు. ''నాస్త్రికో పేద విందకశి" యను నభియుల్తోక్తిని బట్టి పేద పామాణ్యము నంగికరించనివారు నాస్త్రికులు. పేద పామాణ్యము నంగికరించిన వారా స్త్రీకులు. అందా స్త్రీక దర్శనములనిట నిరూపించు చున్నారము. న్యాయ, వైశోషికములు, సాంఖ్య యోగములు, పూర్వోత్తర మీమాంనలు, నను నీ యూఱును యా స్థిక దర్శనములు. "' కపీలన్య కణాదన్య గౌతమన్య పతంబువొం! వ్యానన్య జైమినే శైృవ దర్శనా నిషడేవహి"' అను నారో ్యక్తిని బట్టి యా స్త్రీక దర్శనము లారు రకములుగ నున్నవి. ైై వము, పైష్ణజము, శాక్తము మున్నగునవి యాగమ ములు. దర్శనమన ''దర్భయత్తి'' దర్శనమ్, ఆసు పుక్పత్తిని బట్టికస్తు తత్వమును, మనకు గోచరింప జేయునది యని యర్ధము.ఆగమమన 'మిత్రప్రదాగమం' యను నార్యోక్తిని బట్టి, సుహృద్భాకముతో వేదము నందు జెక్కబడిన శివ కేశవుల యారాధనమును నిరూ పించు గ్రంధరాశి. వేదవిరుద్ధములగు బౌడ్డాడ్యాగ మములం దాగమ శబ్దము పొనగ నేరదు. అందు న్యాయ వైశేషిక దర్శనముల దౌలుక దెలిని కొందము. న్యాయ దర్శనమునకు గర్త గౌతముడు. ఈతడు తన దర్శనమునం దిట్లు జెక్కుచున్నాడు.

"దు:ఖజన్మ ౖనవృత్తి దోషమిధ్యా జ్ఞానా నాము ర్తరోత్తరాపాయె తదనంతరా పాయాదవవర్లణ"

దుఃఖము నశించుటయే పరమ (పయోజన ఘనియు, వీదుఃఖము నశించుట, జన్మరాహిత్యము వలన గాని కాజాలదనియు, డ్రవృత్తి పోయిన రాని జన్మరాహిత్యము సిద్ధింప దనియు. ప్రపృత్తికి మూలములగు రాగద్వేషా దులు నశించినకాని, బ్రహ్మత్తి పోజాలదనియు. రాగద్వేషాడులు మిధ్యాజ్ఞాన పూర్వకముల**గుట** పలస మిథ్యాజ్ఞానము పోషలయుననియు, సీ నంసారమునకు నజ్ఞానమే మూలము కాన నది తొలగెన నీ దుఃఖములు నశించును. తర్వ్రజ్ఞానము పలన కాని మిధ్యాజ్ఞానము నశింపడు, కానత త్ర్వజ్ఞాన మాద్యక్రము. ఈ తత్వ జ్ఞానము బ్రామాణములను. బ్రామాణాను గ్రాహాకమగు తర్కమును నాధారముగ దీసికొని విచారమొనరి చినకాని కలుగనేరదు. రాన బ్రామాణ నిరూపణ మాదశ్వరము. ప్రమాణమన బ్రామాసాధనము. ప్రమయన యధార్లమగు జ్ఞానము. కాగా యధార్ధజ్ఞానసాధనము అమాణచుని యర్థము. ఈ క్రమాణము క్రవ్యక్షమనియు ననుమాన మనియు, నాగమ మనియు, మూడు రకఘులుగ నున్నది. ఉపమాన మునుగూడ బ్రామాణపుని గొంద అనుచున్నారు. కావుననే గౌతముడు న్యాయచర్శనమున మొచటి సూర్త మున"[పమాణ,[ప్రమేయ"ఆని క్రమాణముతో నారంభిం చెను. ఈ దర్శనమునకు న్యాయుచర్శన మను పేరు. న్యాయమును నిరూపించుటవలన గలిగినది. న్యాయ

మనగా, పంచాఓయపనుల యొక్క నముదాయము. ర్వతిజ్ఞా, హేతూ. దాహార్జు, ఉపనయ, నిగమనములు ఆయుదును నఓయవములు. అనుమానము స్వార్ధమనియు బరార్డ్ర మనియు ద్వివిధము. దరుగకు గర్దాఓటోధ సాధన మగు ననుమానము, పరార్ధానుమానము. ఈ పరార్ధాను మానము న్యాయముడలసగాని సిద్ధించడు. దార్శనికులు దఅచుగ పరార్ధానుమానమునే యువయోగింతురు. కాన న్యాయము నర్వదర్శనములందును నాడశ్వకము. పైన జూపిన క్రమాణములచే, క్రమేయమును విచారించ వలయును. క్రమ్య మన. క్రమా విషయము. క్రమ యనగా యధార్ధ జ్ఞానము. కాగా క్రపంచమంతయు బ్రామ్యేమ్ యగుచున్నది. కాగా భ్రపంచ న్వరూప మును నుడ్రమాణముగ నిరూపించునది న్యాయాచర్శనము. పై శేషిక దర్శనము నిట్టిచిమే. ఈ దర్శనమునందు విశేష మను పదార్ఘమును అధికముగ నంగీకరించుటచే సీదర్శనమున కీ పేరు జచ్చినది. ఈ రెండు దర్శన ములుగు చాలపలకు గలిసిపోవుగు. రావుననే నవ్య తార్కికు తీ రెండుదర్శనములను గలిప్ తర్కశాడ్త్రమని పేరు పెట్టెరి. తర్క్యంతె, ట్రతిపాద్యంతె, అన్మిన్, అనువ్యుత్పత్తిని బట్టి పదార్తనిరూపణపరచుగు శాడ్రము తరడాతమ్మం. ఇందు త్రప్కగుణకర్మ సామాన్య విశోష నమవాయ అఖాన రూచములగు నేడు చదార్ఘములు నిరూపి౦పబడినమి. అందు దృధిప్ జలతోజో వాయు గగన రాలాదిగాత్మ మనస్సులను తొమ్మిదియు ద్రవ్యములు. ఈ ద్రవ్యములు గుణము మున్నగు పదార్గ ముల కా(శయములు. పినిలో పృధిప్జల తేజోవాయు పులు, నిత్యములనియు, ననిత్యములనియు. రెండు రక ములు. వానిలో వరమాణు రూపములగు చృధివీజల తేజోవాయువులు నిత్యములు. బీనిఓలననే స్టూలములగు పృధిపీ తేజోవాయువులుగు, భ్రహణము, రగన, చఈస్సు త్వక్కు (కోత్రము నమనింద్రియములును బుట్టుచున్నవి. పరమాణుపులు అతేంటైయములు నతతము చరించు నవియు నగుచున్నవి. ఆట్లు నంతత సంచారముగల యా వరమాణు లొకప్పడు పరస్పరము గలియును. దాని పలన త్రణుకము మున్నగు పృధివ్యాది నర్గాది మహాభూతములు జన్మించును. దీనినే

యందురు. ఇట్లు కొంతకాలమోగిన పిదామ మఱల నీ ప్రమాణువులందు విలక్షణమగు క్రియ బుట్టును. దాని వలన పరస్పరము గలసిన పరమాణువులు విడిపోవును. తోడనే ద్వ్యణుకము నళించును. దానివలన త్ర్యణుకాది సూలభూతములు నశించును. దీనినే క్రలయ మందురు. ఈ వ్రయమునందును నిత్యములగు పరమాణువులు నాకాశము కాలముదిక్కు నాత్మమనస్సులు మాత్రము నశింపవు. ఈ ద్రామ్యములయొక్క న్వరూపమును లక్షణ మును న[పమాణముగ విచారింప పలయును. ఆవిచా రము పలన నాత్మమనస్సల స్వరూపమును దెల్లమగును. సరియగు విచారమును జేయని నాడాత్మ న్వరూపము దేటపడడు. అత్మన్వరూపము దుర్హాహ్యామగుట పలననే దేహ మే యాత్మయని కొందఱును, నింబ్రియము లాత్మ యని గౌ౦దఱును. మనసునే యాకృయని కొందఱును ననుచున్నారు. ఇట్టి యొడ సరియగు విచారము జేయని యొడల తత్వజైనమునకు బడులు మిధ్యాజైనమే దృధ మగును. దేహామే యాత్మయనునెడ దేహాము నశించును ಗಾನ ಯಾತ್ಮಯು ಸಥಿಂಭುನು. ಪರಲ್ ಕಮುನ ತೆಗಡಿ ಯಾತ್ಮ లేనినా డీ యజ్ఞాదికర్మలు వ్యర్ధమగును. అపుడే హిందూ మరమునకు మూలమగు పేదము వ్యర్ధమగును. ఏ మంతము వారైనను దామ మంతమునడు మూలమగు గ్రంధ మును కాదను వారు.డరు గదా. ఇట్లు దేహాత్మవాదము ఖానగనేరదు. ఇక నింటియాత్మ వాదమున, మనము కంటితో నౌక జస్తుపును జూచిన ప్రమృట దైదవశమున ಸ೪೦ವಿನನು, "యోహంఘట మα్రాశమ్, సౌహమిదానీంస్మరామి" ఏ నేను ఘటమును జూచితినో, ఆ నేను ఇపుడా ఘటమును న్మరించుచున్నాను, అను నీ విషయము హౌనగనేరదు.ఎందుపలన నందు రేని యనుభవ స్మరణములు నమానాధికరణములు. ఆనగా ననుభ వించిన వానికే స్మరణము జనించును. రాని ఒకడనుభ వించినదాని నింకొకడు న్మరించుట నరిపడదు. కాగా ననుభవించిన కన్ను నశించినందున పైన జెప్పబడిన న్మరమొట్లు పొనగును. కాన నింద్రియాత్మ వాదమును నరికాడు. ఇక మనసే యాక్మయను వాదము మిగిలినది. ఇదియు నరికాడు. రూపమును, ఘటపటాది వస్తువు లను గ్రహించుటకొట్లు చకురింద్రియము సాధనమగు

చున్నదో, ఆాజ్లే సుఖదుఃఖముల ననుభవించుటకును ఒక సాధనముండవలయును. రూపాదులు బాహ్యములు గాన వీనిని గ్రహించు సాధనముగూడ బాహ్య మే యగు చున్నది. సుఖదుఃఖములు ఆంతరములు. ్రగహించుట కాంతర సాధనమే యుండపలయును. దీనినే యంతఃకరణమని, మననృనియు అందురు. ఇది యాత్మకు రాజునకు మండ్రివలె సర్వకాలములందును నహకరించు చుండును. ప్రభుతుల్యమగు నాత్మను విడిచి మనస్సకాని, మనస్సను విడిచి యాత్మకాని యే కార్య మును చేయజాలవు. కాగా నీ మనసు నాత్మయనిన యొడల దీనికింకొక యంతఃకరణము నంగీకరింప పలయును. అంతకన్న నీమనస్సునే యంతఃకరణ మనియు, నాత్మ దీనికి ప్రభువనియు నంగీకరించుట యయ్క్రమం. కాగా దేహేంద్రియ మనస్సులకన్న నాత్మ మేఱని తెలుప బడుచున్నది. ఈయాత్మ నిత్యము నిరవ యవము నర్వవ్యాపకమును నగుచున్నది. బుద్ధి సుఖదుః ఖేచ్ఛాద్వేష (పయత్న ధర్మాధర్మ సంస్కారములను నీ తొమ్మిదియు సాత్మయొక్క యసాధారణ గుణములు. వీనిలో ధర్మాధర్మ నంస్కారము లాత్మకు శరీర సంబంధ మున్నను లేకున్నను సంస్కారమున్నంత కాలముండును. బుద్ధి సుఖదుః ఖేచ్ఛా ద్వేష క్రవయక్ను ములు మాత్ర ము శరీర సంబంధ మున్నపుడే యుండును. రాజునకురాజ్యమున్న పుడే నచివ నంబంధ ముండునటులు మనస్సంబంధము గూడ సంసారమున్నంత వఱకు నాక్మకుదప్పదు. త\_త్త్వ జ్ఞానము వలన మిధ్యాజ్ఞానము నశించిన ప్రీశరీరనంబంధ మాత్మకు నశించును.మఱల శరీరమునుగ్రహింప ఐనిలేదు కాన పద్భమృడగు ప్రభువును మంత్రి మున్నగు ననుచర వర్గము విడిచినట్లీయాత్మను బుద్ధ్యాది గుణములుమానసము ప్పివిలో బుద్ధ్యాదులు నశించిపోవును. విడిచిపెట్టును. మనన్సు మా క్రము నశింపడు. కాని ఆత్మవలెన్వతం త్ర మంగ కాలము నాళ్రయించి హ్యాపార రహిత్మే యుండును. న్యాయమతము నందిశ్వరు నంగికరింతురు. వై శేషికు లీశ్వరునిగురించి యుదాసీనులు. దుఃఖధ్వం నము మోడ్మనియా, దత్త్వజ్ఞానమువలన దుఃఖము నశించుననియు నీ రెండు మతములవారు నంగికరింతురు. ద్రవ్యగుణ కర్మలు మూడును సర్వలోకానుభవ సిద్ధములు.

సామాన్య విశేషనమపాయములు మాత్రము వైశేషిక దర్శనమున మాత్రమే క్రపిద్ధములు. ఇక భావమను క్రమేమ పదార్ధమును కొందఅంగీకరింతురు. వారి మక మున నీయభావము. ప్రాగాఖవమనీయు బ్రభ్యంసా భావమనీయు. నన్యోన్యాఖావమనీయు, నత్యంతా భావ మనియు నాలుగు రకము లగుచున్నది. మటికొంద టీ యఖావమును నష్టమ పదార్ధముగ నంగీకరించరు. "ఖావాంతరమ ఖావోహిక యాచిత్తుక్య పేశ్యా" అను నారో్య క్రెని బట్టి యఖావము అధికరణ న్వరూపమేయగు చున్నది. ఘటమునందుండొకి పటాఖాపము ఘటముకన్న వేఱు కాజాలదు అని వీరి మతము.

### కదళీపురదేవాలయము, పెదకశ్లేపల్లి

్ర్మి కొడాలి వెంకటపిరఖ[చరావు

కృతయుగంబునఁ బ్రాజాపతులలో నొకఁడగు కళ్యప నవతుల కలహకారణముగా కడ్డువ కుమారులైన ఆష్టమహానాగములు పితామహుడైన కమలభవునను జ్ఞాతులై, జనవివర్ణత మైన ఈ కదళీపన పరిష్ఠత మైన ట్రామాక్షిక్ కార్డ్ మాట్లు మాట ఈ శాన్యదిక్కున నొకగోముఘాకార సరోచర మేర్పరచి, ఒక శుభముహూర్తమున కశాధరు ప్రతిష్టించి ఆది మొద లతిళక్తి (శద్ధలతో శివు నర్పించుచుండఁ గొంత కాలమునకుఁ దమతండ్రి కశ్యపుఁ డాత్రేయాది మహర్షి యుతుఁడై తీర్తయాత్రల నలుపుచు నటకేతెంచి కుమా రులకుఁ బంచా శ్రీ నుపదేశించి చనె. అంత వారతి భక్తి నా నీలకంఠు మెప్పించి శాపవిముత్తులగుటయేగాక సూడ్మరూపంబుల వారును, కాలకంఠడును చిరస్థాయిగా నుండి తీర్థయాత్రల నకల చునోభిష్టముల నెక్తమేరు నటులను వర్యశౌనఁగ బడియె. మర్యు నీ అష్టమహా నాగుల నామతీర్ధములతో మిళితమైన నాగగుండము చిర స్థాయిగా నుండునటుల నానాగేశ్వరుచే పరంఖాసగ బడినదై "కదశిపురమను"పేర దివ్య జేత్రమై వర్దిల్లినది. మరియు మణికర్ణికా తీర్థముదలెనే ఈమ్.తమున జిమ్ నదు లలో నొక్టాన కృష్ణానది యుత్ర వాహినియై మ్రామం హించుటబే నిది ''దఓీణకాశి'' విరుదొందినది. గాక ఈ ఉే.త్మున బలిచ(కవర్తి మొదలగు పురాణపురు మలచే, తపమాచరించి తరించిన స్థలములు తీర్థములుగా

బెలసి యాత్రికుల నకల మనో థీష్ణముల నెరపేక్చగల తీర్ఘములుగలపు.

పసిమ్ఘని నిగ్రామించిన విశ్వామ్మిత్రు. డట: దకుందు: జేనీ అహ్మర్షిత్వమంద గలైననుట అసిద్దము. మరియు బ్రీ దుర్గా నాగేశ్వరు ననుజ్ఞాతుఁడైన గాధినందనునిచే షేత్రపాలకుడైన త్రీ మదన గోపాలస్వామిని క్రవ ష్ఠింపఐడిన డేత్ర మై ముప్పదిమూడుకోట్ల దేవతలదేతను. నరులచేతను ఆర్చింపబడుచుండి కలియుగ ప్రారంథమైన కొంతరాలమునకు భూగర్భితమై. అరణ్య క్రుపేశముగా మార్గురులకొలుకపడకుండెను. ఇట్లు కొంతరాలమైన పిమ్మట భగవంతుఁడగు ట్రీడుర్గానాగేశ్వరస్వామి భక్తుల సుద్దరించు తలంపున పునరుదృవ చుగుటకు పూర్వమొర రాత్రి చబ్లకల్లి సంస్థానాధికతులైనట్టియు బైవథక్తులగు యార్లగడ్డ పెదలుకినీడ్పథువునకు న్వప్పడునఁ గానుపించి తాను పెలసిన కదళీపురము సుద్ధరించపలసినదిగాననుజ్ఞయిచ్చిన, నది శిరసావహించి పరిపూర్ణశివపూజాధురంధరులగుటచే పూర్వాగమ సాంప్ర దాయ బద్ధముగా ఆలయు(పాఠారాది గోపురములకట్టించి, అష్టర్రీ నమన్నితమైన నాగగుండమును తిరిగి గోముఖా రారముగాపునరుద్ధరించి ఆక్పటినుండి వారిచేతను, షేత్ర నివాసులచేశను, తీర్ణయాత్రా పరులచేతను, నిత్య ధూప దీపనై పేద్య మాస్తోత్సవ, వార్హికోత్సవములచే మహా పైభవముగా జరుగుచునుండిన పుణ్య జేత్రమై వున్నది.

మరియు సుమారు ద్విశత పర్షములకు బూర్వము, అవరమధ్వాచార్వు లనఁదగ్గ మహసీయులగు (శ్రీ విష్ణ తీర్భయతీం దుల వారిచే బ్రవన్నా ంజనేయ బ్రతిష్ఠ కాబచి మత త్రయమేకీథవింపతేయు నట్టి జేట మై "దఓణకాశి" యని. ''కద ిపురమని'' బ్రసిద్ధి కెక్కియున్నది.

ఇట్టి జేత్రములోగల ట్రీ స్వామివార్లకు నిత్యారాధ నోత్సవములకును. పోషణకును, ట్రీ సంస్థానాధికుల

చేతను. తదితర భక్తులచేత నీయబడిన ఈ నాములు గలవు. అందు ముఖ్యముగా ఈ కదశీపురమున వెలనినట్టి త్రీ దుర్గానాగేశ్వరస్వామివారికి సుమారు య 690-ఎకరములు ఈనాము కలిగి ఆంధ్రదేశములో ట్రిసిద్ధి కొక్కి-న దేవశములలో మూడవడై ప్రాముఖ్యము పహించియున్నది.

# త్రీ విద్య

### త్రీ నోరి నరసింహశాడ్ర్మి

జగదురు త్ర్మీ కల్యాణానందఖారతిస్వామివారు

నారాయణ సమారం ఖాం వ్యానశంక ర మధ్యమామ్ కల్యాణా నందపర్యంతాం వందే గురుకురంపరామ్.

్రీ విద్యా వైళవములో ఏయణుమాత్రము నాకు ఖానించినను అందుల కంతటికి మాతుభూతు లైనవారు ఆన్మద్గురువరేణ్యులగు శ్రీ విద్యాశంకర పదమావేశ ప్రకాశిత జగద్గురు శ్రీ కల్యా దానంద ఖారతీస్వామి పూజ్య పాదులవారు. అట్లగుటచే ఈ వ్యానపరంపరను శ్రీ గురు పుల నండేప చరిత్రము వారు రచించిన ప్రధాన గ్రంథ ములు కావించిన లోకనంగ్రహా కార్యములు పర్ణించుటతో నారంఖించుట ఉచితముగా స్ఫురించినది.

ద్వాపరాంతమందు జ్రీకృష్ణచెక్పపాయన పేదవ్యాసులు అవతరించి పేదవిఖాగ మొనర్చి మహాఖారతము పురాణములు ఆచతరింపజేసి స్వయముగా బ్రహ్మ సూత్రములు నంధానించి జైమినిచే ధర్మనూత్రములు నిబంధింపజేసి సర్వతోముఖముగా వైదికధర్మము ప్రవస్తింపజేసిరి. ఆపిమ్మట కొంతరాలమునకు బౌద్ధా దికము లైన ఆపైదికమతముల ప్రాబల్యముచే పేదాంత విజ్ఞానమును సర్వ కర్మనంన్యానమును అపమార్గములు పట్టినది. అప్పుడు జ్రీ విద్యాశంకరు లవతరించి తమ ప్రస్థానత్రయ ఖాష్యముచే దిగ్విజయ మొనర్చి సరియైన మార్గము నిరూపించి తురీ యాశ్రమమునకు ఆద్వితీ యోన్నత స్థానము మ్రతిష్ఠించిరి.

ఆపిమ్మట ఇప్పటికి రమారమి ఆరు శతాబ్దముల కిందట పరమతస్థుల ఒత్తిడిచేత వేదో క్త కర్మలు అనుష్ఠించుట కష్టతరమై, పేదార్థము విస్మృత ప్రాయ మగుచుండగా, (శ్రీ విద్యారణ్యు లపతరించి వేద విద్వాం సులను ఏకముఖము గావించి పేదభాష్యము రచించి (శ్రీ విద్యానగర సాట్రూజ్యస్థాపనకు మూలన్హంఖాయ మానులై నిలిచి పేదధర్మము బహాముఖములుగా నుద్ధ రించిరి. ఈ విధముగా పేదాంతములను (శ్రీ విద్యాశంక రులును, పేదములను (శ్రీ విద్యారణ్యులును త్రమాణ భూతమగు మార్గముల పరిష్కరించిరి.

వైదిక కర్మలకును పేదాంతనిష్ఠకును దేహాశీ ప్రాయమైనది (శ్రీవిద్యోపాననము. కర్మిమ్మలైనవారు ఉపాననాబలముచే పేదాంతనిష్ఠకు అధికారులగుచున్నారు. నర్వకర్మ నన్యాన మొనర్చిన యతీశ్వరులకును (శీవిద్య ఉపాదేయమై మొడ్హాకు వగుచున్నది. యోగులైన గృహాస్థులకే కాక తురీయాశ్రములగు యతులకుగూడ ఉపాననము ఉపాదేయమై యున్నది. ఉత్తమ మైన ఉపాననమునకే (శ్రీవిద్య యనిసేవరు.

్రీవిద్యాశంకరులను ఆదిశంకరుల దీవౌనామమందే కాక వారు భారత దేశము నాలుగు మూలల ప్రతిష్ఠించిన భారత్యాది పీఠముల వలనగూడ, వారికి గల ్రీవిద్యా నిష్ఠ విశదమగు చున్నది. అంట్లే ్రీవిద్యారణ్యుల ప్రతావనామ మందే కాక వారు ప్రతిష్ఠించిన ్రీవిద్యా నగర మందును ్రీవిద్యా పేతమందిన ్రీవిద్యా నగర మందును ్రీవిద్యా ప్రతిష్ఠల చేతను వారలకును ్రీవిద్యాయందు గల అభిమానము దోయ్లతమగు చున్నది. ఐనను ఆ మహాపురుషు లిరువురును ప్రత్యేకముగా ్రీవిద్యా ప్రవర్తనైకె ఎక్కువ డ్రమపడలేదు. దానికి కారణము వారి కాలములో ్రీవిద్య అవమార్గ ములు పట్టియుండక దడిణమార్గమున విస్తారముగా వ్యాప్తిగాంచి యుండు బేం.

కాని జ్రీవిద్యారణ్యుల యనంతరమున క్రమ క్రమ మంగా జ్రీవిద్యోపానన పీనికి సాంకర్యము ప్రవేశింప సాగినది. దాని నామమే ట్రీవిద్యగా మారిపోయినది. వామాచారము గాఢ గాఢముగా అలముకొన నారంభించి నది. దాని ననుష్టించు వారు కుతంత్రములను, ప్రశ్లే ప్రభాములన్న ఇతర తంత్రములను ప్రమాణములుగా గ్రహించి పేదమార్గ బాహ్యూలు కాజొచ్చిరి. మైదికమార్గ నిమ్టలకు శిష్టణనులకు దాని న్వరూపము తెలియ కుండుటచే అద్దానియెడ దూరబుద్ధి ఏర్పడ సాగినది. దాని నాచరించు వారికిని అపమార్గ గమనముచే బహా ప్రమాదములు నంభవించు చుండుట ప్రకృశ్మముగా చూచుచున్న ఆస్తిక జనములకు దానియెడ ఫీతీ కలుగు చుండెను. పరులపై ప్రయోగము లాశించు వారికిని ఉచ్చాట నాదులచే ధన మార్జించు వారికిని మంత్రకాష్ట్ర మను పేరుతో అది ప్రభానాశ్రయ మైనది.

ఉత్తమస్థితి నందగోరు నర్వవర్ణముల వారును నర్వా శమస్థులును అనుష్టింపవలసిన జ్రీవిద్య నత్సం ప్రదాయ్యకష్ట మవుచున్ననమయములో జ్రీకల్యాణానంద పూజ్యపాదులవతరించిరి. వారి గురువులును జ్రీశృంగేరీ విరూపాక జ్రీ పీఠాధిపతులును ఐన జ్రీ బోధా నంద ఖారతీ పూజ్యపాదులు గృహాస్థా శమములో మహాగ్ని చయనాంత క్రతవు నౌనర్చి విరక్షంలై

నన్యసించిన పుణ్యమూర్తులు. వారు గృహాస్థులై యున్న ప్పుడును, యత్యాశ్వమము గ్రహించిన పిమ్మటను, త్రీవిద్యాచరణము లోకమునం దవమార్గము పట్టుచున్న దని నిర్వేదమంది, దాని నుద్ధరింప బహాంవిధముల నుద్యోగించిరి. వా రట్లు నాటిన పవిత్ర మీజమే వారి ప్రియాంతేవాను లగు త్రీ కల్యాణానంద ఖారత పూజ్య పాదుల రూపమున మహావృశ్మమై త్రీ విద్యా దశ్శీణ ఫలములను లోకమునకు విస్తారముగా ప్రసాదించ గలిగినది. త్రీవిద్యా ప్రపత్తనమునకు వారు కావించిన బహాయముఖ కృషిని ముందు విపరించెదను.

విద్యా ప్రస్తున్నమునకు మూలభూతమైనది శిష్య నంతతి. త్రీచరణులు త్రీవిద్యాదీడ ప్రసాదించిన శిష్యలు అన్ని యాశ్రమము లందును చాతుర్వర్ణ్యము లందు నహసాధికముగా నున్నారు. వారందరు ప్రధానముగా మోడేసాధనమైన విద్యగా త్రీవిద్యాదీడ గ్రహించిన వారే కాని కేవలలొకిక ఫలాపేడతో గ్రహించినవారు కారు. వారి హృదయములలో త్రీదేవి ప్రతిష్ఠింపబసి అధిష్ఠించి యున్నది. కొందరు శిష్య లున్నను ఇందులో నొక్కారి కేనియు ఎట్రి ప్రమాచము సంభవించకుండు జే త్రీ వారి అమృతహాస్తమునకును సంప్రదాయకుద్ధికిని తారాక్రాణము. త్రీవిద్యయెడ లోకసామాన్యమునకు భయము తీరు జే కాక భక్తి కుటరినది.

్రీపాదులు తమ శిమ్యలలో అర్చనాఖిలాము లగు శతాధికులకు చరములైన ్రీచక్రరాజములు క్రతిష్ఠించి అనుగ్రహించి యున్నారు. ్రీచక్రానులో ధము లైన ఇతర చక్రాజములును అనేకము క్రతిష్ఠించి క్రసాదిం చిరి. అందువలన శతాధికులగు శిమ్యల పవిత్ర గేహము లలో ్రీదేవి బహారూపముల గురూపదిష్ట దశీణ మార్గమున నర్భల నందుచు పరదాయినియై వెలని యున్నది.

అంతేకాక జీవారు అనేక షేక్రములలో జీవ్రిదేవ్యాది దేవతాకోటి స్థిర్వతిష్టలు కావించి యున్నారు. అందులో గుంటూరు పట్టణములో వారు ప్రతిష్ఠించిన జీవ్రీదేవ్యధిష్ఠిత మైన మహానారాయణ యంత్రరాజము అగ్రగణ్యమైనది. పైకి కనిపించెడి విగ్రహమూ రైవి లోక మేమని పిలుచు చున్నను, భూగర్భములో ప్రతిష్ఠించిన చ్రకరాజన్వరూక మేదో వారికెని వారి యత్యంత ప్రియాంతే వానులకు గాక ఇతరులకు తెలియరాని రహాన్యము. ఈ విధముగా వారెన్నియో చర స్థిర ప్రతిష్ఠలు కావించినను అవి యన్నియు వైదిక మార్గమున కావింప బడినమేకాని, పాంచరాత్ర వైఖానసాగమములమీదగాని కైవశాక్తాగ మములమీదగాని అధారపడినవి కావు. మరియు వారు నూతన ప్రతిష్ఠలు చేయు బేకాక మహానంది మొదలగు మహాజే క్రములలో జీక్లో ద్ధారములు. అనితరసాధ్యములై యుండ. వారవి శాడ్రీయముగా ఉద్దరించి పునః ప్రతిష్ఠ కావించియున్నారు.

త్రీవిద్వను గూర్పి వారు కావించిన చుహోవన్యాన ములు అన౦ఖ్యారములు. వామాచార్య న్వరూవము నిరూపించి దాని దోషము నుద్ఘాటి౦చుచు వారు మ్రచు రి౦చిన (గ౦థములు శకాధిరములు. త్రీవిద్యాచరణమున దడ్డిణాచారమును బ్రవర్శి౦చు (గ౦థము లనేకము వారు ప్రకటించిరి. వానిలో (శ్రీవిద్యాదర్శనము, (శ్రీమాతృకా దర్శనము, (శ్రీయాగసూత్రము, (శ్రీచక్ర దర్శనము, పూర్ణమ్మాంసాదర్శనము, బ్రహ్మకల అను సూత్ర గ్రంథములును, సంధ్యాకశ, తంత్రజోకృత్స్న అనెడి నిబంధన గ్రంథములును, (శ్రీయాగానుక్రమణిక, మహా రుద్రయాగత్రయమును అనెడి అనుక్రమణికలును, (శ్రీకల్యాణ, (శ్రీకలయను లలితారహస్య నామమునకు ఆపూర్వమగు ఖాష్యమును అగ్గణ్యములు.

పరిత్రాణాయ సాధూనాం వినాశాయ చదుష్ప్రతామ్ ధర్మసంస్థాపనార్ధాయ సంభవామి యుగేయుగే.

ఆనికదా జ్రీ భగవానుని ప్రతిజ్ఞ బ్రీపిద్యను అవమార్గ ములనుండి పరిహరించి దశ్శణమార్గమున ప్రవ<u>రిం</u>ప జేయుటకు నంభవమందిన అవకారపురుషులు జ్రీకల్యా ణానందభారత్స్వామి పాదులు. ఆరాధకులకు కలికల్మష హరమని పూజ్యపాదుల సంగ్రహచరిత్ర ప్రదర్శించు చన్నాను:

# త్రీకృష్ణుడు కర్ణునితో సాగించిన మంతనాలు

్ర్తి పురాణపండ రామమూర్తి

్రీకృష్ణుడు కట్టనితో సాగించిన మంతనాలు కర్ణా: సుప్వు మేమమిమమైన ట్రాహ్మణులను ఆరాధిం బావు. నంయమ నియముడమై తత్వజ్ఞానార్ధిమై నీ నందే హాలను వారిద్వారా నివారించుకొన్నావు. ధర్మనూ ఇమ్మ విషయజ్ఞుడమైన నీరు నర్వపిద్ధాంతాలూ తెలు ను. రానీనుడూ నహాళ్ళుడూ అనే మేర్లతో కన్యకాపుత్రులు వ్యవహరింపబడతారు. ఆకన్య ఎవరిని పెండ్లూడితే వారే ఈ శిశుపుకు తండ్రి అవుతారు. (పెండ్లీ రాకు దానే డ్వనవించిన బాలిక కొడుకుని రానీనుడంటారు. పెళ్ళికి ముందే గర్భవతియై వివాహానంతరం డ్వనవిస్మే ఆ ఖాల నంతానాన్ని నహోతుడు అంటారు).

నువ్వుకూడా ఇలానే కుంతి కన్యకగా ఉండగా జన్మించాపు. కనుక పాండునందనులలో ఆగ్రజాడవై సింహాననార్హుడవు ఔశావు. ఆందుపల్ల ఇటు పితృ వర్గీయులైన పాండవులూ, మాతృవర్గీయులైన వృష్టి- వంశ్యులు నీ వెనక నిలబడతారు. నువ్వు నాంతో వస్తే పాండవులకు కర్ణుడు కౌంతేయుడని తెలుస్తుంది. ధర్మరాజుకంటే నువ్వే పెద్దవాడవు. కనక పాండవులు ఉపపాండవులు మహావీరుడైన అఖిమన్యుడు నీ పాదాల మీద వాలుతారు. వారే కాదు వారి సహాయార్ధమొచ్చిన మహారాజులు రాజకుమారులు అంధక వృష్ణివంశ వీరులు నీ పవపద్మాలముందు నమ్మేర్వలై నిలబడతారు. అనేక దేశాధీశులు,రాజకన్యలు,ఓషధి వ్జీ రత్నరాసులూ, స్వర్ణ రజిత మృణ్మయ కలశాలూ, నీ అఖిేషికార్ధం తెస్తారు.

చతుర్వేద పారంగతుడూ విధ్యు క్రకర్మ నిరతుడు విశుద్ధ వర్తనుడు పాండవ పురోహితుడూ అయిన ధామ్యుడు నీ (శేయన్సు కోసం దివ్యాగ్నిలో పవిత హోమం చేస్తాడు. ఆమహాపురుషుని మంత్రపూతవాణి నీ అఖిషేక కార్యక్రమాన్ని నిర్వహిస్తుంది. పురుష [శేషులైన పాండవులూ దౌపదీసుతులూ పాంచాల చేది

దేశాధీశులూ చూస్తూండగా మహారాజ సింహాననంమీద సీకు అభిషేకం జరుగుతుంది. ధర్మనందనుడు యుప రాజై నీ పెనుక నిలబసి వింజామర పేస్తాడు. ఖీమ ేనుడు వెల్లగొడుగు పడతాడు. కింకిణీజాల సహృసాలతో మధుర నిన్వనం చేస్తూ శ్వేతాశ్వాలతో నడిచే నీ రథానికి అర్హనుడు సారథి. అఖిమన్యుడు నీసేవలోనే ఉంటాడు. నకులసహ దేవులు ్రదౌపదేయులు పాంచాలరాజులు మహారథి శిఖండి నీ అడుగుజాడల్లో నడుస్తారు. అంధక వృష్టివంశ పీరులతో నేనుకూడా అనుసరిస్తాను. దశార్హ \_\_\_\_\_ వంశీయులు దశార్ణవీరులూ నీ పరివారంలో ఉంటారు. ఆవిరశ జపహోమ తత్పరుడమై సౌదర కౌంతేయులతో సామాజ్యభోగా లనుభవించు. ఆుర్ధ ద్రవిడ కుంతల తాల చర చూచుప పేణుపదేశీయులు సిసేనలో అగ్గ గాములు అవుతారు. వ౦దిమాగధి సూక్జనులు భవదీయ యశోగాన కైవారాలు సాగిస్తారు. పాండవులు నీ విజయగాధలను ఉద్టోషిస్తారు.

కౌంతేయా శోఖామయం తారా పరివృతుడై న శశాంకు నిలా నువ్వు నోదర సహితుడమై రాజ్యపాలనం చేసి కన్న తల్లికి నంతోషం కల్లిందు. ఈనాటినుండి నీ నిజ నోదరులతో స్నేహపూర్వకంగా (ప్రస్తర్థందు. నీ మిత్రులు నీకు (పనన్నులొతారని శత్రువులు నిహతు లౌతారని ఆశ్ర్వదిస్తున్నాను. అని వివిధరాజ ధర్మార్థ విషయజ్ఞుడైన వానుదేవుడు కర్ణనితో ఖాషించిన విషయా లను వివరించి నంజయుడు ధృతరాష్ట్రని కుతూహాలాన్ని గమనించి అనంతర విషయాలు చెప్పటోతున్నాడు.

కృష్ణా పరమసత్యాన్ని సౌహార్దంతో హితపుగా సుప్పు నాకు చెప్పావు. నుప్పు చెప్పినట్లు నేను కొంతేయు డనే. శాడ్ర ధర్మానుసారం పాండు పుత్రుడనే. కుంతీ దేవి కన్యకగా ఉండగా సూర్యభగవానుని అనుగ్రహం వల్ల నన్నుకని ఆయన ఆజ్ఞానుసారం నన్ను నదిలో విడిచింది. నేను పాండునందనుడనే అయినా కుంతి నా యోగజేమాలు విచారించకుండా వదిలేసింది. అదిరభుడనే సూతుడు నన్ను తీసి తనఖార్యకు అప్పగించాడు. ఆ రాధ అత్యంత ప్రేమతో నన్ను హిత్తిళ్ళలో ఉంచుకొని పాలిచ్చి పోషించింది. ధర్మవిడుడనైన నేను, ఈ సమ యంలో ఆమె మాతృత్వాన్ని కాదనలేను. వారితో భృత్ భావంతోనే ఉంటున్నాను. అకడే జాకరర్మచేసి ధర్మాను సాకం నాకు వను షేణుడనే పేరు పెట్టాడు. నా యౌకన పేశ సూతకన్యనిచ్చి అధిరథుడు నాకు పెండ్లి చేశాడు. నేను పృతులను హౌత్రలను కన్నాను.

ఈ సాబ్రాజ్యాన్నీ ధనరాశంత్రీ చూచి బంధు మమ కారాన్ని చంపుకోలేను. అదీ కార నేను దుర్యాధనుని నహాయంతో పడమూడు నంపత్సరాలు రారాజభోగా లనుళవించి (శేషనూత వంశియులతో వైవాహిక యజ్ఞాది ధర్మకార్యాలు సాగించాను. నన్ను నమ్మి కురుమహారాజు పాండవులపై కత్తిపట్టాడు. నవ్యసాచిలో ఎదురునిల్చి పోరాడడానికి ఈ కట్టడే నముద్ధుడని నుయో ధనుడు నిశ్భయించు కొన్నాడు. ఈ నాడు నేను పాద్ధునితో యువ్ధం సాగించకపోతే అది మా ఉభయులకు అవమాన కరం. ఇంత సేపూ నా(శేయన్సునే కోరి నుప్పు ఖాషిం చాపని నాకు తెలును. నీ అఫీనంలోఉన్న పాండపులు నువ్వు ఏం చెప్పినా చేస్తారనీ తెలును. కాని మన ఉభయుల మధ్య జరిగినవిషయాలను ఎక్కడా కదపకు. ఆదే (శేయన్కరం కదా.

కృష్ణా నంయమ (శేమ్మడైన భర్మరాజు నన్ను కుంతీ నందనుడుగా (గహించిన ఉదుంలో రాజ్యరాండ పద లేస్తాడు. ఆరాజ్యాన్ని నేను స్వీకరించను. దుర్యోధ నునికే యిస్తాను. అర్జున వానుదేవాది యోధపరిపుకు డైన భర్మరాజు మహారాజు కావాలనేదే నా రాంత. ఖీమ నకుల నహదేప సాత్యకి భృష్టద్యుడ్ను ఉత్తమాజ యూధామన్య నత్యధర్మ చౌకితాన కుంతి-ఖోజ శిఖండి ద్వముఖులూ ఉప పొండవులూ శ్యేనజిత్తూ శరఖుడూ అజేయుడపైన నువ్వూ న్వచ్ఛందంగా ధర్మరాజుకి నహ కరిస్తారు. కనక ఆయనే పృథిపీశుడు కావాలి.

దర్య్ధన నరపాలుడు అన్యభూమ్శుల సఖ్యం నే కౌరవరాజ్యం నెలకొల్పు కున్నాడు. ఇప్పుడు మా మహారాజు శమ్రయజ్ఞం సాగించ బోతున్నాడు. దానికి అర్జునుడు హోత. మీదు ఆధ్వర్యులు. గాండివమే మహా(సువము. ప్రతిపడ్ మీర పరార్థమమే హోమాజ్యము. ఐంద్ర పాశుపత బ్రహ్మిస్తు మండ్రాలే ఆర్జునుని నోట ఫోదమండ్రాలు ఆవృతాయి.

నీ మేనల్లడు సుథ్రదానూనుడు. అభిమన్యుడు వర్వ శస్వా స్త్రి విడుడయాడు. ఈ యజ్ఞంలో అతదే ఔద్ధాత, మహాదలుడు. ఖీమాన్నుడు ప్రస్తాతయై గజబలధ్వంనం చేసాడు. జవహోయకర్మ నిరత్మడెన ధర్మజుడే బ్రహ్మ ఇ్యుడు. శంఖము కణభేర్నాదమే నుట్రాహ్మణ్య నాదం. నకుల సహదేపుల శామిత్రార్యం పూర్తిచేస్తారు. విద్ధివ్వజ ళోథిత దండాలతో రథపంక్షులు యూప స్తంథాలవుతాయి. కర్ణి నాళీక నారాచ పత్సడంతబాణాలు థనేన్స్ పవ్తిం. ఖంగేమే కపాలం. శ్రత శీర్హాయ పురోజాళం. రుధింటేం హావిన్సు. నిర్మలశక్తులు గదలూ నమిధలు. ద్రోణ కృషాదిఆచార్యుల అంతేవాసి గణం నదన్యకార్య నిర్వారులు. గారడీప నిర్ము క్త శరాలు ద్రోణ అశ్వజ్ఞామల అస్తార్తిలూ దర్భలు. డ్రతిస్థాత సాత్యకి. దుర్యాధనుడు యణమాని స్వీకరిస్తాడు. అతని సేనా వాహిని యజమానన్య పక్ని.

ఈ మహాయుజ్ఞంలో ఘటోత్కైచ పీరుడు అతి రాత్రంలో శామ్త్రకృ సాగిస్తాడు. యుజ్ఞకుండరలోంచి ఆవిరృవించిన ధృష్టమృదుపైపు దడిణభుదాను చేస్తాడు.

కృష్ణా కౌర్కానాధుని ఆహ్లాదలకోనల నేను పాండవుల నాడిన దుర్భాషలు నాకు ఇప్పుడు పఠ్చాత్తాపం కలిగిన్తూన్నాయి.

నవ్యసాచిహాస్తాలలో కడ్డుడు ....... అయినప్పడు సింహానాచంతో ఖీడుబేనుడు దుశ్భాననుని రొమ్ము చీర్చి రుధికపానం బేస్తూన్నప్పడు శిఖండి. ఉృష్టద్యమ్నుడూ గాంగేయుని భూపతితుని బేసిన నాడు. అంతేకాడు కుంతీ మధ్యముడు - (కాడు సీ దగ్గర అలాఅనలేను) - ఖీమ బేనుడు దుర్యోధనుని నంహారించడంతో రారాజు పారంభించిన యజ్ఞం పరినమా వృ మవుతుంది.

ధృతరాష్ట్రిని ష్త్రిమీత్ర బాంధవ శవాలతో నిండిన రణరంగంలో గాంధారినమేతులై ఆమె కోడళ్ళందరూ ఘూరంగా విలపిస్తూంతో శునక శృగాల కోదనాలతో నిండిన సమరస్థలి ఆప్పుత స్నాన ఘట్టమవుతుంది.

విద్యా పయోపృద్ధులరూ ఉత్తియ పిరులకూ పీర మరణం రానియ్యు. శావతిని నంస్టాపించి పీరికి అజ్ఞాత మరణం ఆనుగ్రహించకు. త్రితోశాలకూ తీర్హ భూమి యైన ఈ కురుజే. తంలో మహాపీరులు శస్త్రాన్త్రిరణ కౌశల ప్రచర్శ నోత్సాహంలో మరణించే సావకాశం యయ్యి. నర్వక్షత్రియ పీరులకూ పీరస్వర్గం లభించ డానికే నువ్వ ప్రణాశిక పిద్దపరుచు.

భరతభూమిలో జీవనదులు ప్రవహిస్తున్నంత వరకూ పర్వత్రేణులు ఉత్తుంగ శిఖరాలతో రాజిల్లేవరకూ ఈ సంగ్రామగాధ గానంచేసేటట్లు చూడు. (ఈ ఊహ ఫలించింది, కనకనే మహాఖారత సంహితాస్త్రమ్మవ్యాస మునీందుడు కవ్యర్షిగా అందరి అంజలులూ అందు కొంటున్నాడు).

బ్రహ్మవిదులు ఈ సుక్షత్రియ వరశీయుల యశో గాథను తరతరాలకు ఆద్భుతంగా వినిపిస్తూంటారు.

కృష్ణా మన్మపస్తావనను నువ్వు అతిరహాన్యంగా ఉందు. నవ్యసాచిని నాతో యుద్ధానికి ట్రాహిత్సహిందు. అని భవిష్యత్తును కర్ణుడు నిర్దేశించాడు.

్రీ కృష్ణుడు కర్ణుని మాటలువింటూనే పకాలున నప్వేడు. ఒకడేణం ఆగి చిరునవ్వును పెలయిస్తూ మాట్లాడుతున్నాడు. కర్ణా: నేను నీకర్పించే మహా సామాజ్యాన్ని శాశించాలనే కోరిక నీకు లేదన్నమాట. అయితే ఇది విను. విజయుని కపిధ్వజం అత్యన్నత మైనది. శ(తుపీరులకు అదిభయాన్ని కరిగిస్తుంది.పాండ పులకు (శేయన్ను అవశ్యంఖావి అనే విషయం మరువకు. కపిధ్వజంతో విశ్వకర్మ దివ్యమాయను నిషిప్తంచేశాడు ఇంద్ర ధ్వజంలా క్రకాశించే ఆపతాకంపై విజయుని విజయ్భపాప్ల సూచకంగా దివ్యాకారాలు భయంకర న్వరూపాలు కనిపిస్తూవుంటాయి. తేజోమయ అగ్ని నదృశ రాంతుంతో విరాజిల్లే ఆ మహోన్నత ధ్వజం యోజనంపొడవుంది. ఆ పఠాకాగ్రాన్ని వృశాలు పర్వ తాలు నిరోధించరేవు. శ్వేతాశ్వాలతో సాగే ఆరథం మ్దీ నేను పారధినై యుండగా ఇంద్ర, ఆగ్నేయ. వాయ వ్యాస్తా9లతో గాండీవం పౖజపాత నదృశంగా భయంకర టంకారం చేస్తూన్నప్పుడు కృత ्रवैक ద్వావరయుగ ఛాయలేపీ సీకు గోచరించవు. కేవల కలహారూపమైన కలిపురుషుడే నీ ముందుంటాడు. వైదిక కర్మ తత్పరుడైన ధర్మరాజు అపార సేనావాహినితో (గీష్మఖానునివలె శ్రమాసేనలను సంహరిస్తూన్నప్పుడు

కూడా కృత (తేతా ద్వాపరయుగ ధర్మ చ్ఛాయలుండవు. వాయుబలుడు ఖీమాసేనుడు దుశ్శాననుని రొమ్ము చీల్చి ఆ పేడిరక్తాన్ని (తాగుతూ పీరనృత్యం చేస్తూ కురురాజ గజబలాన్ని బంతులుగా విసురుతూన్నప్పుడు ఫీష్మ ్డోణకృప దుర్యోధన సైంధవులను యుద్ధభూమిలో అడుగు కదపకుండా పార్థుడు నిలిపినప్పుడు నకుల నహదేవులు మత్తేఖాలవరె ఘోర శస్త్రానిలతో కౌరవులను వారిరథ బలాన్ని నష్ట్రభష్టంచేస్తూన్నప్పుడు ఈ ప్రపం చంలో కలిపురుషుడే తాండవిస్తున్నట్లు అగుపిస్తుంది. కర్ణా: నుఖుడదమైన ఈ ఋతువులో పశుగానం ఇంధ నాలు నమ గంగా లఖిస్తాయి. వృజాలు ఫలపుష్పాలతో ఓషధి నమృద్ధాలైఉన్నాయి. పండిన పంటచేలతో భూమి కనులపండుపుగాఉంది. ఈణి బాధలు కలిగించే ఈగలు న్వల్పంగా ఉన్నాయి. మహా పథాలు పంకరహితాలై ప్రమాణ సుగమంగా ఉన్నాయి. జలం స్వాదు సంభ రికమై నిర్మలంగా ఉంది. పేడిగానీ చరిగానీ ఆధికంగా ై లేక వాతావరణం నమ శీతోష్ణంగాఉంది.

ఏడురోజులలో అమావాన్య రానున్నది. ఆతిథికి అధివతి ఇందుడు. ఆ రోజునే రణఖేరీ మొాగుతుంది. అని-కురుగురు వృద్ధులైన ఖీష్మ దోణులతో యుద్ధోన్ము ఖులైన మహారాజులతో ఇలాచెక్పు. మీ హృదయాలా ఏ వివరీత వాంఛతో నిండివున్నాయో ఆ కోరికలను ఈ కృష్ణుడు నెరవేరుస్తాడు - అని చెప్పడం మరిచిపోకు. కౌరవులకు సహకరించడానికి పచ్చిన రాజులకు రాజకుమారులకు పీరస్వర్గం పాష్ట్రిస్తుందని చెప్పు.

ఖావి పురాత నాద్యతన కాలజ్ఞుడైన వాసుదేపుడు అవశ్యంఖావిని కర్ణుని ఎదుట నమ(గంగా వివరించాడు.

వాసుదేవుని కల్యాణమయ హితవాక్యాలను శ్రధ్ధా ఆకర్ణించి కర్ణుడు గౌరవ పూరకంగా ఇలా అంటున్నాడు. కృష్ణా : అన్నివిషయాలూ తెలిసిఉండికూడా నా కెందుకు డ్రులోభం కలిగిస్తావు. ఈ ద్రపంచానికి వచ్చిన నర్వ నాశనానికి నేనూ శకునీ దుర్యోధన దుళ్ళాననులూ నిమి\_త్తమాత్రుల మైయాం. ఆద్యతన ఖావిలో కురు పాండవ నంగామంతో భూమి రక్తపంకిలం ఆవుతుంది. ఖాణాగ్నిశ్వలలో ఈ మహాద్రజ ధ్వంన మౌతుంది.

అపళకునాలు భయానక స్వప్నాలూ ఉత్పాఠాలూ గోచరిస్తున్నాయి. ఈ ఉత్పాతాలు మా రారాజుకి అప జయాన్నే సూచిస్తూన్నాయి. మహాశక్త్రిపంతుడైన శని గ్రామం రోహిణీ నౖక్రంతో ఈ బ్రాపంచ బ్రాణికోటిని దారుణంగా పీడిస్తున్నాడు. కుజుడు ప[కగతితో జ్యేష్ణా నఓ్రతంనుండి అనూరాభలోకి రాజడం చూస్తే ఈ రాజ్యానికి దీని అధివతులకు వినాశనం తప్పదనిపిస్తోంది. మహాపాప(గహం చిత్తా నక్షతాన్ని ఆశ్రయించడంకూడా ఆదే పరిణామానికి సూచకం. కౌరవులలో చుహాఖీతి తాండవిస్తోంది. చందుడు పూర్ణ కళంకితు డైయాడు. రాహావు సూర్యుని సమీపిస్తున్నాడు. ప్రజధ్వనితో ఉల్కాపాతాలు భూమిని కంపింప చేస్తున్నాయి. మత్తేఖాలు విరృత ఘీంకారాలతో ఢీ కొట్తున్నాయి. అశ్వరాజాలు కన్నీరు విడుస్తున్నాయి. అవి తమ ఆహారం తీసికొనుటలేదు. ఇపన్నీ బ్రపంచ నాశక సూచనలే. నర అశ్వ గజ ప్రాణికోటి సాధారణంగా న్వల్పంగా భుజిస్తుంది. కాని ఇప్పడవి కుంభోదరాలతో కనిపిస్తున్నాయి. రారాజు పరాజయాన్ని మనీషులందరూ ఘోషిస్తున్నారు. ప్రసన్న ముఖాలతో పాండవ వాహనాలు చరిస్తూ ఉంటాయి. అది వారి విజయసూచన. దుర్యోధనునికి అన్నీ అవశకునారే ఒస్తున్నాయి. అదృశ్య దేహాలేవో అతని చుట్టూ వివరీత నాదాలు చేస్తున్నాయి. హాంస సారన చాతక చకోర చుయార కుక్కుటాది పషినముదాయం పాండవులనే అనునరిస్తోంది. ఆదే విధంగా గ్రద్ధలూ కొంగలూ డేగలూ తోడేళ్ళూ ఈగలూ రాక్షనులూ కౌరపులతో తిరుగు తున్నారు. కొంతేయుల రణభేరీలు వాటితిన్న అపే మూగుతూంపే కౌరవ భేరీ మొగించినా మొగదు.

దుకోంధనుని నూతులు చెరుపులు వశుపులవరె ధ్వనిస్తాయి. ఆకాశంలోంచి ర\_క్రమాంసాలు పడతాయి. విహాయన పిధిలో కందక ప్రాకార వడ్డ శిఖరాలతో గంధర్వ నగరమూ దాని పరినరాలలో పరిఘాపృతమైన నూరృమండలమూ గోచరిస్తాయి. ఉభయ నంధ్యలలోనూ ఆడనక ై భయంతో ఏడుస్తోంది. ఒకే రెక ై ఒకే కాలు ఒకే కన్ను కలపడి మహాఖీతితో రోదిస్తోంది. నంధి పేశల ఆరుణ పాదాలతో కాలకంఠంతో పడినమూహాల చరిస్తాయి. బ్రహ్మాద్వేషం గురు భృత్యు ద్రోహం దుక్కోవసునిలో (పబలాయి. ఎరుపుగా తూర్పు నల్లగా దష్టిణమూ మట్టిరంగుతో పశ్చిమమూ శంఖ శ్వేత వర్ణంతో ఉత్తరమూ నిండి ఉన్నాయి. ఇజన్నీ దుక్కోవసునికి ఆశుధాన్నే సూచిస్తున్నాయి.

రృష్టా నేను నా స్వప్పంలో నహ్మాన స్తుథాలతో విరాజిల్లే మహాసాధాన్ని ధర్మరాజు అధిలోహించడం చూశాను. అతన్ని అనునరించేవారితలలపై తెల్లని తల పాగాలువారి శరీరాలపై ధవశఙస్త్రాలు శోథిన్తున్నాయి.

ఈ భూమి రక్షమలిన ఒన్త్రధారిణి ఆయినట్ల చూశాను. భర్మరాజు నుఒక్ట పాటలో నేతితో కలిపిన అన్నాన్ని తెల్లని ఎక్కుకల గుట్టమ్మ్ కూర్చుని ఆరగిన్నూ న్నాడు. ఈ భూముందలు ఆయన అధినంలో ఉన్నాజ్లే కల గన్నాను.

ఇన్ని శుథనూచనలు గోచరిస్తూంపే ధర్మరాజే మహీపాలుడు కాఒడం నిశ్చయం. ఐలెమ్ముడైన ఖీముడు తన గదాచండంతో పర్వతారూధుడై ఈ భూమిని యుంగుతూన్నట్లు రనిపించాడు.

ఈ కారణాల ఒల్ల కృష్ణా, మాకు వారివల్ల మృత్యువు తప్పదు. అంలేగాక ధర్మమే జయిస్తుందని నాకు తెలును. గాండివాన్ని ధరించి ఆర్జునుడు మీతో శ్వేత గజంమీద ఉన్నట్లుకూడ నేను కలగన్నాను. నకుల సహదేవ సాత్యకి క్రముఖులు శ్వేతవ\_స్త్రిధారు లై వల్లకీల మీద ఊరేగడం చూశాను. మాసేనలో కృపాబార్యుడు అశ్వత్థామ కృతవర్మ శ్వేతపస్తాన్నిలతో ఉన్నారు. మిగిలిన వారు ఎఱ్ఱపాగాలే ధరించారు. మీష్మ ద్రోణులు దుర్యోధన కర్ణ నిర్మితమైన ఒంజొరధం మీద దశ్శీణ దిశగా వెడు తున్నారు. ఇప్పుడైనా మేము గాండిప వినిర్ముక్త శరాగ్నిలో భస్మమాతామని నమ్ము - అని కర్ణుడు వలు కగా కృష్ణుడంటున్నాడు.

కర్ణా: ఈ డ్రపంచకానికి వినాశకాలం వచ్చింది. లేకపోతే నువ్వునామాట వినేవాడిపే. వినాశం నమ్మీపించి నప్పడు వివేకం నశిస్తుంది.

నావుడు కర్ణడు - కృష్ణా: పీరక్షత్రియ మారణ హోమం జరుగకపోతే సీ దర్శన ఖాగ్యం మాకు లభిస్తుంది. లేదా పీరస్వర్గంలో నిన్ను కలుస్తాను-అన్నాడు. ధృతరాష్ట్రి మహారాజా, కర్ణడుతన మ్రాప్తానన ముగించి కృష్ణభగవానుని గాధాలింగనం చేసుకాని వెను దీరిగాడు. సాత్యకీ సహితుడై కృష్ణడు ఉపప్లావ్యం మైపు సాగిహోయాడు.

# క ర్మ యో గ ము

(శి) బి.టి. నరసింహాచారి ఏ.ఎ.

మన యింటియములకు చెప్పబడిన యోగము "కర్మయోగము". ఈ యోగమును సాధనచేయుట యొక్క డ్రయోజనము ఇంటియములు పరిశుద్ధము చేయుటయే. పరిశుద్ధములై చిత్తశుద్ధికల్గను. మనకు జ్ఞాన కర్మేంటియములు పదిగలపు.

మనయింద్రియములు పది. ఈ యింద్రియములకు తమకమ నహజమైన ధర్మములున్నవి. మన ఇంద్రియ ములు తమతమ నహజ ధర్మములను మన ప్రమేయము లేకుండగనే నిర్వర్తించుచున్నవి. ఇంటియములయొక్క యా నహజ ధర్మములనుగూర్చి జ్రీకృష్ణ భగవానుడు యొట్లు చెప్పచున్నాడు. ఈ యింటియములు తమ నహజ ధర్మమునుబట్టి ఆయా విషయములందు త్రవ ర్తించుచున్నవి.

> నైన కించిత్కరో మీతి యుక్తో మెన్యేత తత్త్వవిత్ వశ్యన్ శృణ్వన్ స్పృశన్ జిమ్షన్

అశ్నవ్ గచ్ఛన్ స్వవన్ శ్వనన్ | పలపన్ వినృజన్ గృహ్హన్ ఉన్మిషన్ నిమిషన్నపి ఇం[దియా ణిం[దియా ధ్వేషు వర్తనే ఇతి ధారయన్.

\_\_11 V 8, 9 § 6.

తక్ర్వివిదుడు చూచుచు, వినుచు, న్పృశించుచు, వానన చూచుచు, భుజించుచు, నడుచుచు, నిటించుచు, ఉఛ్వాన నిశ్వానములను తీయుచు, మాటలాడుచు, విన ర్జించుచు, గ్రహించుచు, కన్నులనుతేఅచుచు, మూయుచు, ఇవన్నియు చేయుచు, ఇంటియములే తమ తమ యింటియ విషయములలో తిరుగుచున్న పనియు. తానేమియు యొంతమాత్రము చేయుటలేదనియు తలచు చున్నాడు."

చూచుట. గ్రిదించుట. కనురెక్ప పేయుట. కన్ను లకు నహజధర్మము. వినుట చెవులకు నహజధర్మము. వాననచూచుట ఉఛ్వాన నిశ్వానములను తీయుట ముక్కు నకు నహజధక్మము. భుజించుట. మాట్లాడుట నోటికి నహజ ధర్మము. నృృశించుట చర్మమునకు నహజ ధర్మము. నడుచుట కాళ్లకు నహజధర్యము. గ్రహించుట చేతులకు నహజధర్మము. మల మూత్రములను విసర్జిం చుట ఆయా యిందియములకు నహజ ధర్మము.

మన యింటైయములు తమ తమ ధర్మములను నిర్వ\_ర్తించుటలోనే, వాటి వాటి విషయ భోగములను భోగించుచున్నవి. అందుచేత తమతమ విషయభోగము లను భోగించుట యింటైయములకు సహజ ధర్మము ఆంగుచున్నది.

కన్నులు చూచుచు సౌందర్యమును భోగించుచున్నవి. చెవులు వినుచు గానమాధుర్యమును భోగించుచున్నవి. ముక్కు వాసనచూచుచు పరిమశమును భోగించు చున్నది. జిహ్వ భోజన పదార్థముల రుచిని భోగించు చున్నది. చర్మము స్పర్శనుఖమును భోగించుచున్నది.

ఈ భగవదా దేశముచే తేలిన యంశ మేమనగా :

్మికృష్ణ భగవానుడు యింద్రియములను గర్హించుట లేదు, ఇంద్రియ భోగములను గర్హించుటలేదు. భగవర్గీతలో (శ్రీ కృష్ణ భగవానుడు చెప్పిన యోగము ఇక్వైకు చ[కవర్తి మొదలగు రాజు ఋషులు అనుష్ఠించిన యోగము ఈ రాజు ఋషులు భోగములను గర్హించలేదు. విరు రాజు భోగములను అనుభవించుచు రాజు ఋషులుగ బ్రావికిరి.

కర్మయోగమునకు యిందియ నిగ్రహము క్షాధాన లక్షణము. ఇందియములను జయించ వలెనని యిందియ ముల యొక్క నహజ భర్మముల జోలికిపోయి నిద్దను చంపుటకు, ఆకలిని చంపుటకు సాధన చేయుటకాదు. త క్ష్యవిద్ధుడైన వాడు యిందియముల యొక్క నహజ ధర్మముల జోలికిపోడు అని చెప్పు చు న్నాడు. (v. 8. 9. క్లో) ఇందియ నిగ్రహము యొక్క క్షయో జనము కేవలము యిందియములను జయించుట కౌరకు కాదు. ఇందియ నిగ్రహమును సాధించి. మనము స్థిత్మజ్ఞతను సంపాదించి. స్థిత్మజ్ఞలము కావలసి యున్నాము. కర్మయోగము సాధించిన వాని బుద్ధి యొట్లుండునో ట్రీకృష్ణ భగవానుడు చెప్పుచున్నాడు.

్ళుమ్ ప్రీస్ట్ నవాస్తైతో యదాస్థాన్యత్ నిశ్చలా నమాధావచలా బుడ్డి స్థాబాయోగ మహాస్స్యన్జ్ II. 53 క్లో.

" ఎప్పడు నీముద్ధి నమత్వము నందు నిశ్చలముగా, స్థిరముగా నిలిచి చూపుడునో, అప్పడు నీపు యోగ లబ్ధిని పొందిన వాడపగు చున్నావు". అని (బ్రీకృష్ణ భగవానుడు చెప్పగా, స్థిక[పజ్ఞుని లడ్జుములేమి అని అర్జునుడు అడుగు చున్నాడు.

> స్థిత్మజ్ఞున్నరా భాషా నమాధి నృన్య కోళవ స్థికర్కి కిం ప్రభామేశ కిం ఆ సీత మైశేశ కింగ

11.54 8.

నమాధి స్థన్య అనగా సమత్వము నందు స్థిరమైన బుద్ధి గలవాడు. స్థిత బ్రజ్ఞుడు అనగా సమత్వము నందు స్థిరమైన బుద్ధిగల వాడు స్థిత బ్రజ్ఞుడు యేవిధముగా మాట్లాడును 2 యేమి మాట్లాడును 2 యేవిధముగా

విధముగా కూర్చుండును ? యో ఏధముగా నడుచును? '' ఆని ఆర్జునుడు (పశ్నించు చున్నాడు.

(శ్రీ కృష్ణ భగవానుడు స్టిత్మప్రజ్ఞుని లక్షణములను తెరియ జెప్పచున్నాడు.

మజహాతి యదా కామాన్ సర్యాన్ పార్థ మని గతాన్ ఆశ్మన్యే వాత్సనో శుష్ట్రః స్థిత[ప్రజ్ఞు తదోచ్య స్ట్ 11

II. 55 🐔.

"ఎప్పడు నమౖన్త కోరికలను పునస్సులో నుండి పారదోలుచున్నాడో, ఎప్పుడు భగపంతుని భజించుట లోనే మనస్సు నంతుష్ట్సి పొందుచున్నాడో. అప్పడు అతడు స్త్రిత (పజ్ఞాడని చెప్పబడుచున్నాడు".

ದುಣಿಸ್ಪುಸು ದ್ವಿಗ್ನು ಸುನ್ಯಾ సుఖేము విగత స్పృహాం మ్<mark>తరాగ</mark> థయ క్<sup>6</sup>ధః ည္စီမမိုတ္ဖွဲ့လီ လည္သံုမြံျ

"ాదుఃఖము సంభవించినప్పడు దుఃఖములో మునిగి ఖోవనివాడు, *నుఖమును కోరనివాడు,* రాగము, భయము క్రోధము లేనివాడు, స్థిత(పజ్ఞుడని చెప్పబడుచున్నాడు".

యస్సర్వక్రా నఖిస్నేహ స్త్రాప్ట్ర శుఖాశుభ్య నాథినందత్ నద్వేస్థి

II.57 🕵.

"స్టిత్రపజ్ఞునికి దేనియందుగాని మక్కువలేదు. శుభము ప్రాప్తించినప్పడు ఉబ్బిపోడు. ఆశుభము అం జే ద్వేషింపడు."

ఇక యింద్రియ నిగ్రహమును గూర్చి చెప్ప మన్నాడు.

భ్గౌశ్వర్య ప్రసక్తానాం తయాపవాృత చేతసాం ဆျ<del>ွသည်ကောက်မျှားသည်</del>း

"ఎవరిమనస్సు భోగై శ్వర్యములయందు మక్కువతో kన్నదో, ఎవరిమనన్ను **థో గైశ్వరములకు** వశమై యాంకృడు అయినవాడు యిది తెలుసుకొని నర్వేంద్రియ

యున్నదో, అట్టివారి బుద్ధి సమత్వమునందు స్థిరముగా నిలిచియుండనేరదు."

అనగా ఎవరి మనస్సు యింద్రియములకు లోబడి యున్నదో, అట్టివారిబుద్ధి సమత్వమునందు స్థిరముగా నిలిచి యుండనేరదు. మనకు యింద్రియ నిగ్రహము ఆలవడనంతకాలము మన బుద్దికి సమత్వము లఖించ నేరదు. మనము స్థిత (పజ్ఞులము కాజాలము.

ಯದಾ ಸಂಘರತೆ ವಾಯಂ కూర్మో 2ంగా నీవ సర్వశః **ဒု**၀ုံ့ရိတာအိ၀ ုံရိတာ ဦနာ္မွား စေသႏွ [ညႊဋ္ဌာ [ညခဪ္က ၏ ။

II-58 కో.

"ఏవిధముగా తాబేలు తన ఆవయవములను తన లోపలికి లాగుకొనునో, అప్లే యెవరు తన యిం∟దియ ములను యింద్రియ భోగములనుండి పెనుకకు లాగు కొనుచున్నాడో, అట్టివాని బుద్ధి సమత్వమునందు II 56 ్ల్లో. స్థిరముగా నిలిచియున్నది." అనగా అట్టివాడు స్థిత్రభజ్ఞు డని ఆర్థము.

> ఇంట్రియములను భోగైశ్వర్యముల వశమునుండి తప్పించక పోయినయొడల కలుగు క్రమాదమును చెప్పు

ಯತಕ್ ಕ್ಯಾಪಿ ಕಾಂತೆಯ పురుమన్య వివశ్చితః ရုပ္ခြတ္ေကီ ုဆည္ဆာရီညီ హారంతి |పసభం మనః ॥

II.60 gf.

ಹಾನಿ ಸರ್ವಾಣಿ ಸಂಯಮ್ಯ

యుక్త ఆసీత మత్పరః ವ ಕೆಪ್ ಯ ಸ್ಯೊಂದಿಯ ಣಿ

తన్య్ వజ్ఞూ వతీష్ఠీ తా ॥

II.61 🛒.

"ఎంత సాధనచేయు పురుషుడై ననుసరే, యెంతజ్ఞాని అయిననునరే, సంజోభమును కరిగించు స్వభావము గలిగిన యింద్రియములు ఉ ్దేకించి మనస్సును హరించి హాఠాత్తుగా తమ వశము చేసుకొనును. అనగా యింది సమాధె నవిధ్య తే బ II. 44 ్లో. యములు మనస్సును తమకు వశము చేసుకొని విషయ భోగముల పెంటబడునట్లు చేయును. అందుచేత ములను తన వశములో నుంచుకొని, మనస్సును భగవంతునియందు నిలిపియుంచు చున్నాడు. ఎవడు యింటియములను తనవశములో నుంచుకొనుచున్నాడో, వానియొక్కి బుద్ధి నమత్వమునందు స్థిరముగా నిలిచి యున్నది."

ఆనగా నర్వేంద్రియములను తన వళములో నుంచు కొనగలిగినవాడే స్టిత(పజ్ఞుడు.

మనస్సునకు న్వభాపమైన లక్షణమేమనగా యేదో యొక విషయముమీద ధ్యానమును ఉంచుట. ఇప్పడు మన మనస్సులు యింట్రియములతో కలిసి భోగముల పెంటబడి, భోగముల ననుళవించుచు, భోగములమీద ధ్యానమును పెట్టుకొని పనిచేయుచున్నవి. యుక్తుడు తన ధ్యానమును భోగములమీద నుంచి మరలించి, భగపంతుని మీదనిలిపి యుంచుచున్నాడు.

మనస్సు యింద్రియములతో కలిసి, యింద్రియ భోగ ముల వెంటబడి పనిచేయుచున్న యెడల కలుగబోవు ప్రమాదము యేమ్టిమో చెప్పచున్నాడు.

ఇం[దియాణాం హిచరతాం యన్మనోఒను విధియ తే తదన్య హరత్ [పజ్ఞాం వాయుర్నావ మిచాంధసి॥

II.67 & .

తస్మా ద్యన్య మహోజాహో · నిగృహీ తాని సర్వశః ఇండ్రియాణింగ్రి యార్థేఖ్య స్తన్య ప్రజ్ఞూ (పతిష్టీ తా ॥

II. 68 § 6.

"ఏటిలోనున్న నావను యే విధముగా వాయువు తన వశము చేసుకొనుచున్నదో, అదేవిధముగ ఎవరి మనస్సు యింద్రియములకు వశమై, యింద్రియములకు ఆనుగుణ ముగా బ్రవ\_రైంచు చున్నదో, అట్టి మనస్సు ఆతని బుద్దిని హరించి తన వశము చేసుకొనుచున్నది."

"అందుచేత ఓ అర్జునా : ఎవరు తన నర్వేంద్రియ ములను యింద్రియ భోగములనుండి మరలించి తన వశమున నుంచుకొన గలుగుచున్నాడో, ఆతవి బుద్ధి నమత్వమునందు స్థిరముగా నుండగలుగు చున్నది. ఆకడు స్థిత్మజ్ఞుడు."

యానిశా సర్వ భూతానాం తస్యాం జాగ్ర సంయమీ యస్యాం జాగ్రతి భూతాని సానిశా పళ్యతే మునేః॥

II \_ 69 දු.

"లోకమంతయు యుంటియ నిగ్రహము విషయమై నిద్రిపోవు చుండగా, ముని అయినవాడు యుంటియ నిగ్రహము విషయమై జాగరాకుడై యున్నాడు. లోక మంతయు యుంటియ భోగముల విషయమై జాగ రూకులై యుండగా, ముని అయినవాడు యుంటియ భోగముల విషయమై నిద్ర భోవుచున్నాడు.

లోకముయొక్క క్రామంతమ్ భోగాములను భోగించుట మ్దను, భోగములను వృద్ధిచేసుకొనుట మ్దను నున్నది. ఇకమునియొక్క క్రామంతము యింద్రియ నిగ్రహముకొరకే అయియున్నది.

ఇందియములలో దోష్మమియులేదు.మీదు మిక్కిలి యిందియములు (శేష్మమలైనవని శ్రీకృష్ణ భగవానుడు చెప్పచున్నాడు. "ఇందియాణి పరాణ్యాహాం!" (III. 42 ళ్లో.) ఇందియములయొక్క నహణ ధక్మములు దోషములైనవికావు. కన్నులతో మనము చూచు చున్నాము, నిద్రపోవుచున్నాము. చూడడములోగాని, నిద్రపోవుటలోగాని దోషమేమియులేదు. కన్నులు చూచుచు సౌందర్యమును భోగించుచున్నవి. కన్నులు చూచుచు సౌందర్యమును భోగించుటలో కూడ దోష మేమియులేదు. అదేవిధముగ ముక్కువానన చూచుటలో దోషమేమియులేదు. ముక్కువానన చూచుటలో దోషమేమియులేదు. ముక్కువానన చూచుటలో మను భోగించుటలో కూడ దోషమేమియులేదు. నోరు భోజనము చేయుటలో దోషమేమియులేదు. భోజనము చేయుచు రచులనుఖోగించుటలోను దోషమేమియులేదు.

ఇండ్రియములలో దోషములేదు. ఇండ్రియ భోగ ములలో దోషములేదు. ఇక యిండ్రియముల విషయమై దోషమేమ్టి:

ఇండ్రియాడులు మనకు శ(తుపులు కాపు. ఇండ్రియ థోగములు ఓుస్కు శ(తృష్టులు కావు. ఇక మనకు ఆనలు శ (తువులెఓరో త్రీకృష్ణధగవానుడు చెప్పటున్నాడు.

ေ ရေျပီလ ခ်စ္က ျပီက ခဲက္ခရွိ ರಾಗದ್ದೇನಿ ಸ್ಪನಸ್ಥಿನ ಕರ್ಮಾಗ್ರ ಎಂದು ವಿಕ್ಟಿ

III.34 gf. च राष्ट्रोह के प्राप्त की म "ఇంటైయ భోగములను భోగించుటలో రాగ ద్వేషజులు ఉన్నవి. ఈ రాగద్వేషడులకు ఒళము రారుము. ఇవి మనకు శభువులు.

> ారామకు దీవ్ (కోండ్ల కున్న **ឋ**យ<sup>ត</sup>្រាស រាងមានក្នុងតែ तुन किन कि शहर करें के 14 देने रहा रहे ್ ಕೈಎಸ್ಎಸ್ ಫ್ರಾಪ್ ಪ್ರತಿ 111-37 ಕ್ಷ್ಮ್. 明前"一个方面的用面或好好 ్ మాంగాం దురాబడును — III-43 క్లోం.

రామము ఆగగా కోరిక. కోరిక అనునది తృష్ణి హణుచుటను అలకు రాన్ని. మహాపాచి. ఇది మనకు శ(తాపు అని ొపలుగుకొడుదుం. రాయయు దూనకు శ(తుపు. అయించుటకు కర్జము రానిది. ఈ శ(తుపును అయింద్రము. రాగొబ్బేనములును, రామమును, ఈ రెండే మనకు వరమ శభుపులు. మనము దూ రెలటిని మనలో నుండి పాకటోల ఒలని యున్నాము.

రాగజ్వేషణులును. రామమును. యా రెండును రోని వార్కే శాళత్ మఖము అందృ ఒనియు, యుతరులకు రేజనియు బ్రీ రృష్ణ ఉగదానుడు చెప్పుడున్నాడు.

> चन्त्र विश्वतः शहाः । <u>च</u>्चाः విషయా నిం(బిల్లెక్టు గృరస్ खन्त्र इंच्हु ठ्यु है। की की किंद्रे के केंद्रिक के कि ్రామందో నట్టుముకఖాచాం. కోని ఉన్నాయి. జాయాత్ [వనన్న చేశనేమ్యాశు -II-65 हूर्न. బుద్దిం పర్యవతిక్కతోగా .

ကာ ညီ ဃဠို ဗိဿ နွဴ ဆွ ನವಾಯು ಕ್ತ ಸ್ಪರ್ಭಾವನಾ ನವಾಶಾವಯಕ್ಷ ಕಾನ್ತಿ ర శాంతస్వకు తస్సుఖమ్॥ II-66 శ్లో.

ఇంద్రియములను తన వశములో నుంచుకొనిన నాకరు రాగెడ్వేషములను రావీయకుండ యింద్రియ యింద్రియభోగములను భోగించుచున్న యెడల, అతని మనస్సు బ్రపాదత్వమును పొందుచున్నది.

'' మనస్సునకు (పసాదత్వము కలిగిన యొడల, దుఃఖములు దరికిరావు. దుఃఖములేని మనస్సు ప్రసన్న త్వమును పొందుచున్నది. మనస్సునకు స్రవన్నత్వము లభించినప్పడు, బుద్ధి సమత్వము నందు స్థిరముగా నిలిచి యుండును."

''రాగాద్వేషములను పారదోలలేనివాడు అయుక్కడు. అయుక్తునికి బుద్దిలేదు. అనగా సమత్వమునందు స్టిర ముగా నిలిచియుండని బుద్ధి, బుద్ధికాదని అర్ధము. ఇట్టి ವಾನಿತಿ ಕಾಂತಿಶೆದು. ಕಾಂತಿಶೆನಿವಾನಿತಿ ಸುಖಮು ಯೌಕ್ಕ-ಡ:"

> ఆసూర్యమాణ మచల [పతిస్థం సమ్ముద మాషః | పవిశంతి యద్వత్ తద్వత్కామాయం|పవిశంతి సర్వే సశాంతి మాప్నోతిన కామకామీ॥

> > II \_ 70 § .

విహాయ కామాన్యః సర్వాన్ పుమాం శృరతి నిన్పృహః నిర్మమో నిరహంకారః

న శాంతి మధిగచ్ఛతి॥

"నముద్రము కోరకుండగనే యే విధముగా నదులు వచ్చి నిండునముద్రమును జేరుచున్నవో, ఆ విధముగనే కోరికలు కోరకుండగనే థోగములుపచ్చి యెవరిని జేరు చున్నవో, అట్టివాడు ళాంతిని హొందుచున్నాడు. కోరికలు II-64 ళ్లో. కోరువానికి శాంతిలేదు.''

> ''ఎవడు నమ<u>న్</u>కోరికలను విడిచెపెట్టి, ఒక ైకోరిక కూడ లేకుండ ఉంటున్నాడో, యెవనియుందు అహంకార మమరారములు లేవో, అట్టివాడు శా౦తిని పొ౦డు చున్నాడు."

స్థిత(పజ్ఞునియందు రాగద్వేషములు రేవు. కోరికలు లేవు. సమస్త భోగములుపచ్చి స్థిత్మజ్ఞుని జేరు నైనాం ప్రాప్య విముహ్యాతి చున్నవి. స్టిత్రజ్ఞుడు సమ స్త్ర భోగములను భోగించు స్థిత్వాబస్సామంత కాలేఒప చున్నాడు.

స్థిక్రపజ్ఞానిస్థితి యొంక ఉన్నకమైన స్థితియో (శ్రీకృష్ణ భగవానుడు చెప్పుచున్నాడు. స్టిత్రపజ్ఞాని స్థితి కేవలము బ్రహ్మస్థితియే. దీనినిబట్టి యింద్రియ నిగ్రహమునకు యోగములో యెంత ఉన్నతమైన స్థానమును యిచ్చి యున్నారో నృష్ణమగు చున్నది.

పపా <sub>[బా</sub>హ్మాస్థితి: పార్థ [బహ్మానిర్వాణ మృచ్ఛతి "

II - 72 🧺.

''స్టితి(పజ్ఞుని యా స్టితియే బ్రహ్మస్థితి. ఈ స్థితిని హిందినవాడు యుంగ్రియముల యొక్కయు, భోగముల యొక్కాయు. మోహములో చిక్కుపడడు. ఈ స్టికిని పొందినవాడు చివరకు బ్రహ్మ నిరాణ్వమును పొందు చున్నాడు.

# ''వేదసూక్తుులు''

రచన : శిరోమణి నూకల నత్యనారాయణ శా(స్త్రి గద్యాలహౌను నాంపల్లి, హైదరాబాదు-ఆ. త్ర.

శ్లోకం - యస్య నిశ్వసితం వేదాః యో పేదేఖ్యేశ ఖలం జగత్। నిర్మమే తమహం వందే విద్యాతీర్హ మహేశ్వరం॥

తాత్పర్యము: ఏపరమేశ్వరుని నిశ్వాసవాయువులే పేదములో, ఏపరమేశ్వరుడు పేదములనుండి నమ<sub>ై</sub>న డ్రపంచమును సృష్టించెనో, ఆట్టి మహేశ్వరునకు నమస్క-రించుచున్నాను.

పోదములో సందర్భాను సౌరముగా బోధించిన సూ క్రు లను ప్రశ్నేత్తర రూపమున వ్రాసి దాని ప్రమాణము చూపబడును.

# జ్యోతిక్కాడ్ర విషయము

(కృష్ణ యజుర్వేద బ్రాహ్మణము, ప్రథమాష్ట్రము, ద్వితీయానువాకము.)

## 1. [పక్ప

నర్వ నడ్తములలో ప్రథమ నడ్తమేది?

#### సమాధానము

నర్వనక్తములలోను కృత్తికయే పేదకాలమున ప్రథమ నఓత్రము. ఈ నియామము నేటికిని మహిదశా నిర్ణయమునందు జ్యోతిమ్క-లచే పరిగణింపబడుచున్నది.

### [ជ័យាពឈ

ဿစာ၀ အာ သိမဴရသွ ရႊများအားဝ၊ တာမ်≻ှာ<u>မီ</u>့နား။ (కృ - య-జూ. 1 అక్షకము 1 బ్రక్న 2 అనువాకము) ళోకం. ఇనళశికుజ .... రృ\_త్తి క∘ద్(ర మేణ "

## 2. (50)

ုవస్తుతము ఆశ్వీనియే ప్రథమ నఈత్రముగా పరిగ ణింపబడుటకు కారణమేమి ?

#### నమాధానము

మేదళాలమున కొన్నిపందల సంపత్సరముల వరకు కృత్తికయే ప్రథమముగా పరిగణింపబడు చుండెడిది. పిమ్మట కొంతకాలమునకు శీౖఘ మంద గమనముగల సూర్యాద్యిగహము లన్నియును రేవత్ చతుర్లపాదము యొక్క అంత్యభాగమున హెచ్చుతగ్గులు లేకుండునట్లు కలిసికొన్నవి. సూర్య సిద్ధాంతాను పారముగా నదియే రాశి చక్రమునకు అంత్యముగా పర్మిగహింప బడినది. ఆ మరుదినమునందే చ్రేతశుక్ల ప్రతిపత్తు, అశ్విసీ నక్షతము, ఆదివారము, మేషరాశి, ప్రభవ సంపత్సర మును ఆరంభమైనవి. అదియే రాశిచ్చకమున కాదిగా వరిగణింప బడినది. ఇట్లు పరిగణించుటలో నక్కత పాదములు వెనుక ముందు లేక ఆశ్వినితో మేషరాశి ఆరంఖమై రేపతితో మీనరాశి నమా ప్తే నందుచున్నది. అందుచే పేదమున కృత్తిక యనియును జో్యతిష గ్రంథములందు అశ్వినీ నక్షల్ మే క్రథమ మనియు నుండుటకు కారణము. తదనంతరము గ్రంథకర్త అందరిచేతను అశ్వినీనక్షత్మే క్రథమముగా పరిగ్ర హింపబడినది.

# ည်သာဓာဿ

ళ్లో శ్రీఘగ స్తాన్య థాల్పేన కాలేన మహాతాం లృగు శేషాంతు పర్యాప రైళ సాష్ట్రాంతో భగణ నృవాణ

(మార్యసిద్ధాంతమం 1 అధ్యాయము 27 ళ్లోకము)

# 3. (పర్స

క\_రైరీ (క\_తైర) (ప్పేశము కాగానే గృహానిరాృ ణమును పరిత్యజించుటడు కారణమేమి ?

#### సమాధానము

కృ\_త్తిక అగ్నిదేవతారమగు నఈ త్రము. అందుచే నది నింద్యము. ఆ విధినుల్లంఘించి గృహానిర్మాణము చేసిన యణమానియొక్క గృహాము పరశురామట్రీతి యగునని చేద[పమాణము కలడు.

### (పనూణము

అగ్ని సక్త మిత్య పబాయంతి : గృహో న్హ దాహాంకోథపతి, "రృత్తిరా నక్త మగ్నిదైవేఠా"

(కృ. య. జూ 112)

# 4. (వర్స

కృతిరానఈత్ర పొన్నివిధములు : వాని నామములేవి?

#### సమాధానము

కృత్తిక ఏడు విధములు. వాని నామములు క్రమముగా అందా. దులా. నితత్మి. అభ్రయంతీ, మేఘయంతీ, పర్షయంతీ, చుపుణీరా. అనునవి. కాని కొందలు కృత్తిక ఆరువిధములని వచించుచున్నారు. దాని కాధా రముగా నశ్తన్వరూవమును నిర్ణయించుచు "కృత్తికా జీరాషశ<sub>రీ</sub>ం" ఆమటయే. "ఆనగా కృత్తిక మంగలి క త్రివలె ఆరు నక్ త్రము అండును." ఇది కృ త్రికను ఆకాశమున గు రైంచుటకు చెప్పిన నంజ్ఞాగాని కృ త్రిక ఆరు విధములనికాడు. ఈ ఏడింటిలోను ఒకటి వ్రాన మును శోషించినవి అ వ్రానములును. ప్రానమైనదే అశ్విన్యాదులలో పరిగణింప బడుచున్నది. శోషించిన షట్ర-ృ త్రికలే కుమారస్వామికి స్వన్యము నౌనగిన మాతలు. అందుకే వానికి షాణ్మాతురుడు, అనునామము కలిగినది. కృ త్రికలచే పెంచబడినవాడు కనుకనె కా రై కేయుడను చేరొక నామము కూడ కలిగినది.

"[పజాపతికి ముప్పదిముగ్గురు కుమా రై అండిరి. ఆతడు వారినందరిని చంటునకిచ్చి వివాహము చేసెను. చంటుడు రోహిణినే అధికముగా [పేమించు చుండెను" మొదలగు పేదగాథలు [పమాణము. ఇరువది యేడును ఆరును ముప్పదిమూడు, అను పై సంఖ్యకు నరిపడినది.

కాని కొందులు అఖిజిత్తునుఒక నక్షత్రముగా (గహించి కృ\_త్తికలా రింటితో కలిపి ముప్పదిమూడు సంఖ్యకు సరిపెట్టుచున్నారు. పేదమున కృ\_త్తికల కేడింటికిని పేర్వేరు నామములుండుటచే నట్టి నందేహము కలుగుట కవకాశములేదు. "అఖిజి ద్వా ఒ ప్రకాశకం" అనుటచే అఖిజిత్తునకు (పత్యేకమగు వ్యక్తిత్వముకూడ లేదు.

# మ్రాణము

ష్జాపతే డ్రుయుడ్రిగ్శ ద్రాహీతర ఆసన్ లా స్పో మాయ రాజ్ఞే దదాత్॥ తాసాగ్ రోహిణి మభ్యధ్యాయంత్॥ ఇత్యాది.

(కృ. య. సంహీత. 2 అష్టము. 2  $\{ 5\%, 6 \% \}$ 

# 5 [పశ్స

రోహిణికా నామ మొట్లు సార్ధక మైనది ?

#### నమాధానము

ఇందాది దేవతలు రోహిణి నౖక్రమునందు అగ్న్యా ధానముచేసి ఉన్నతపదవుల నధిరోహింపగల్గిరి. అందు వలన రోహిణి కానామము సార్ధకమైనది.

# ్రవమాణము

త ద్రోహిణె క్రోహిణి త్వం. (విద్యారణ్య ఖాష్యము)

"యస్యాం రుహ్యం తే స్లారోహిణీ.") (కు-యు.)

# 6 (పక్ప

రోహిణి నక్తము నర్వకార్యములకు శుథ్రపద మాగుటకు కారణమేమి ?

#### సమాధానము

ప్రజావల్ ప్రజలను సృష్టించుటచే తాను వీర్యధాతు విహీనుడయ్యెను. దానిని పృద్ధిపరచుకొనుటకు ట్రహ్మ చర్యాద్మికత నియామముల నాచరించెను. దానివలన నతడు వీర్య నంపన్నుడయ్యెను.కాని దానినతడు భరింప నశక్షుడగుటచే నది ఊర్ద్వ గమనమున నిర్గమించి విరాట్, అను నామముగల గోరూపము సందెను. దానిని చూచి దేవతలు రాంక్షసులును ''మాది, మాది'' ఆని కలహింపసాగిరి. ఆదిచూచి |పజాపతి ''ఇది నాది గాని మీది కాడు. దీనినిగురించి మీరు కలహింప వల'' దని వారిని నివారించి ''మీకఓనర మైనచో దీని మీరములు మాత్రము మీకొనగెదను'' అని వారిని ఊరడించెను. పిమ్మట నాగోపు అయిదు (పదేశములందు సంచరింప సాగౌను. (పజాపతి దానిని అయిదు మంత్రములచే మరలించెను. ఆ అయిదు స్థానములే పంచాగ్నులకును స్థానము లయినవి. వానికి క్రమముగా గార్హపత్యము, -డఓీణాగ్ని, ఆహావనీయము నభ్యము, ఆవసత్త్యము అని నామము లుంచబడినవి.

యజ్ఞము చయనయాగము చేసిన ఆహితాగ్నులు. ఆ వంచాగ్నులందు సాయం(పాఠ: కాలములందు హోమముచేయు నాచారము కలదు.

అప్పడు గోవిట్లు చింతించెను. ''నాబే కర్పితము లగు ఆగ్నులకు యజ్ఞములందు హవిర్భాగము లభించు చున్నది. కాని నాకు యజ్ఞభాగము లభింపనందున నేను ''అఖాగ నైతిని.'' అని చింతించి ఊర్ధ్వముఖముగా నాకాశము నధిరోహించి నక్కతరూపమున ప్రకాశింప సాగినది. ఆదియే రోహిణియైనది. ఆ రోహిణియందు నర్వ శుభకార్యములును అగ్న్యాధానమును చేసినవారు ఉన్నతపదవుల నధిరోహింతురు. అందుచే నా నక్కతము శుభనక్తముగా పర్కగహింపబడుచున్నది.

ూడి.'') ఆ కోహిణి (పజాపతి వీర్యమునుంచి యువృవించుటచే (కృ-య.[ూ 1.1-2]) నది పీర్యవ\_త్రమగు నట(కముగా పరిగణింప ఏడ జూచ్చినది.

#### ပြဲသောအသိပ

పంచాాడాగ్ని న్య్యాత్మంత్. విరా ట్సృష్టా బ్రాజావతే: ఆంధ్యాడడరోహ దోహిణి యోనిరగొన్ని: బ్రాండ్ఫీతి:॥ (కృ-యం.బా 1-1.10)

# 7 [30]

ఆర్యముడను నామమొట్లు సార్ధకమైనది?

#### న మాధానిము

ఆర్యము డనగా నూర్వుడు. పూర్వ భర్తానీ (పుబ్బ) నక్కతమున కథిదేవత, శక్రుపులను వగదాగముచేత వశవరచుకొనువాడు కశుక చాని రానాముము సార్హక మైనది.

### ្រាំណាខាងល

అర్యమేతి త మాహా లో ఉడాతి. వి-థాష్యమ:- ఆరీన్ యమయతి ధనదానేన వరీకలోతి న ఆర్యమా ధనన్య దాఠా. (కృ.య.బా. 1.1.2)

# 8 (200)

చిత్రా నడ్తకమున రానామమొట్లు సార్వకమైనది?

#### సమాధానము

పూర్వము కాలకండానురులు న్వర్గమును పొందు టరు అగ్ని చయిన మను యజ్ఞమును చేయుచుండిరి. రెండు వందల ఇష్టకలను ( ఇటికలు ) గరుడకడి యాకారముగా మంత్రములతో ఖూమిలోకల స్థాపించుకు చయనయాగమని పేరు. ఆయజ్ఞమునండు రాశనులు ప్రతియొక్కడును ఒకొక్కకక్క ఇష్టకను ఉపధానము చేయుచుండిరి. దానికి దేవేందుడు భయకకి శాను బాహ్మణ పేషమును ధరించి వారితో శానును విచిత ఫలక్రవడమను చిత్రేష్టకను ఉపధానము చేసెను. చిత్ర విచితములను ఫలముల నౌననానది కనుక చిత్రా నడితమునకు (చిత్తకు) ఆనామము సార్ధకమైనది.

#### /ឯលាខាលា

పేహ మే చి[తా నామేత్ (్ర్మాయ.[జా 1-1-2]) ద్వా వుదవతతాంగతో వి-ఖాష్యము చి[తేత్ నామ ధేయేన యుక్తా విచ్మిత (కృ. య. జా. 1-1-2) ఫల్రవడత్వాత్గ

## و رفائل

చిత్రానక్కకము పలన కరిగిన ఏచ్కక ఫలమేమి:

#### సమాధానము

కాలకంజానురులు చయన యాగఫలముగా న్వర్గము నధిరోహించుచుండగా, దేవేం/డుడు తాను స్థాపించిన చి[తేష్టకను చితినుండి తీసివేనెను. (గరుడాకారముగా కూర్చిన ఇష్టకలకు చిత్ యని పేరు.) అండుపలన నా రాశనులు తెలక్రిందులుగా పడుచు ఊర్జనాభులైరి. (సాలాపురుగు).

ఉంద్వుగామనముచేయు విమానముయొక్క చిన్నవరి కరమును తీసిపేసినబో నది అధింపతిత మగుటనహణమే గదా: రాంశములనుంచి జనించినదగుట చోతనే సాలె పురుగు తలక్రిందులుగా నంచరించుడు మాయా తంతు జాలమును పన్ని జీఓహింన చేయుడు రాంశసాశనముతో జీవించుడున్నది. ఈ అశణము అన్నియును రాంశనుల నుండి నంక్రమించినపే! ఇది యొక విచిత్వలము!

### (పినూణము

యే వాట్ర్యంగా న ఊర్లావభయోగు భవన్ (కృయ (జా 1.1 జి)

# 10 (20)

ద్వినుంచి రలగన జురియొర ఏచిత్తుల మేమి <sup>2</sup>

### నమాధానము

డింక్ట్ర నాయం ై అధ్యవతితులగు కాలకంజానురులలో ఇరుపురు మాత్రము పుణ్యాధిర్యముచే దివ్యశ్వానము లై న్వర్గలోకమున నివసింప జొచ్చిరి. వానిలో నౌకటి శ్యామ పర్ణము (నలుపు). పేరొకటి శబలపర్ణము కలది. (బట్టల బట్టల రంగు కలచి) ఆ శ్వానముల నుద్దేశించియే ఆహితాగ్నులు (పతినిత్యము మైశ్వదేవాంగముగా శ్వాన ఖలిని పేయుచున్నారు. ఈ ఆచారము నేటికిని ప్రచార ముంటో నున్నది.

#### [పమాణము

ద్వా పుదపతతాం।తొందివ్యో శావ్వా పథవతాం. (కృ. య. బ్రా. 1-1-2)

శ్వానబలిపేయు శ్ల్లోకము

''శ్వానౌ ద్వా శ్యామ శబలా"

# 11 (పశ్స

ఋతువు లన్నిటిలోను టాహ్మణ ఉత్తియ వైశృలకు ప్రత్యేకింపబకిన ఋతువులు కలవా ? అవి యేవి ?

#### నమాధాన ము

వర్ణము లన్నిటిలోను బ్రాహ్మణవర్ణము ప్రథమము. ముతువు లన్నిటిలోను వనంతఋతువు ప్రథమము. అందుచే బ్రాహ్మణునికి వనంతఋతువు ప్రత్యేకింవబడి నది. కనుక బ్రాహ్మణుడు ఉపనయనాది సంస్కా రములను పనంతఋతువునందే చేసికొనినచో నుమాజ ములో నతడు ముఖ్య డగును.

అప్లే రాజన్య పై క్యులకును గ్రీష్మ శరదృతువులు ప్రత్యేకింపబడినవి. అందుచే వారుకూడ తమ తమ ఋతువులయందే ఉపనయనాది సంస్కారముల నాచ రించినచో సమాజమున వీర్యవంతులును, పశుమంతులు సగుదురు.

### [పమాణము

వసంతో  $\overline{a}$  బాహ్మణస్య ర్తుం, ముఖంవా పత దృతూనాం, య ద్వసంతు. స్రిష్మ్తో రాజన్యస్య ర్తుం.  $\sqrt{6}$   $\sqrt{$ 

ఆప<u>గ</u>్రంఖ గృహ్యాసూత్రము, వసంతో గ్రీష్మ శృర దిత్య రైవో వర్ణానుపూర్వే్యణ.

## 12 (28)

ఔత్తరాహులకు (ఉత్తరదేశవాసులు) పూర్ణిమతో మాసాంత మగుటకు కారణ మేమి:

#### నమాధాన ము

పూర్వఫల్గునీ నక్షతముతోకూడిన పౌర్ణిమయే ఫాల్గున శృద్ధ పూర్ణిమ యగును. ఆది సంవత్సరమునకు ఆంతిమ రాత్రియని పేదమందు మ్మమాణము కలడు. ఆజ్లే ఉత్తర భల్లునీ నక్ త్రముతోకూడిన ఫాల్గున బహాంశ ప్రతిపత్తు నంవత్సరమునకు ఆరంభ మనియును క్రుత్మిపమాణము కలడు. అందుచేతనే ఉత్తరభారత నివాసులు నేటికిని పూర్ణిమతో మాసాంతమును చేయుచున్నారు. అట్లే దఓీణ దేశవాసులమగు మనము దర్శాంతమును మానముగా పరిగణించుచున్నాము. రెంటికిని పేదమున ప్రమాణములు కలవు.

### [పమాణము

వమా జమన్యా రాత్రి స్పవంత్సరస్య, యత్పూర్వే ఫల్గునీ... ఏమా  $\overline{\mathbf{z}}$  [పథమా రాత్రి స్పవంత్సరస్య  $\mathbf{z}$  య దుత్రే ఫల్గునీ. (కృ-య.  $\mathbf{z}$   $\mathbf{z}$   $\mathbf{z}$   $\mathbf{z}$   $\mathbf{z}$   $\mathbf{z}$ 

# 13 (పక్ప

పేదకాలమున మక్కవహెద్ నంవత్సరములు వ్యవహా రింపణడు చుండెడివా ?

#### సమాధానము

పేదకాలమున ప్రభవాదులు పరిగణింపబడు చుండుటలేదు. వానికి బదులుగా నంపత్సరము. పరి నత్సరము, ఇదావత్సరము, ఇద్వత్సరము. పత్సరము అను నవి యే మరల మరల పరిగణింపబడు చుండెడివి. పిమ్మట నివియే, కొంత కాలమునకు ప్రచారము లోనికి వచ్చిన ప్రభవాదులతో (12×5=60) పండెండు సార్లు లోక్కింంపబడు చుండెడివి. పినికే యుగము లనియును వ్యవహారము కలదు.

## [పమాణము

సంవత్సరో ఒ సి. పరీ వత్సరో ఒ. సి. ఇత్యాది. (కృ. య. బా 3 కాండే. 10 (పపాఠకే 4 అనువాకః)

## 14 [పక్ప .

పేదకాలమున చైత్రాది మానములు ప్యవహరింపబడు చుండెడివా ?

#### నమాధానము

పేదకాలము నందు చైతాది మాసములకు బదులుగా పేదమునందు పెర్వేరుమాన నామములు చెప్పబడినవి. ఆమాసశామములనే ఆనాటి ప్రజలు వ్యవహరించు చుండింది. వానిని మన చైత్రాదులతో బోబ్బీ చూచెదము. చైత్రము అరుణం, వైశాఖము అరుణరజాం, జ్యేష్ట్రము అపుండరీకం. అషాథము అద్దికిందింద్, శావణము అధిబిత్, ఖాద్రవరము అద్దికిం. ఆశ్వ యుజము ఆపిన్వమానం, కార్రీకము అద్దివాన్, మాళ్ల శీర్మము అరనవాన్, పుష్యము అధావాన్, మాళ్లుము అనర్వొష్టం, ఫాల్లునము అనంభరం, అధిక మానమునకు, 'మహస్వాన్' అను నామమును వ్యవహ రింపబడు చుండెడిది.

### (ဆည်ာ အည်ပ

అరుణో ఒ రుణరజాంక. ఇత్యాది (కృ. య. టా. మధుమాధ వాడులును వికల్పముగా గలవు. 3-10-1)

# 15 (పక్స

శుర్ల కృష్ణ పడ్షములు పేచకాలమున నే నామములతో ద్యవహరింపబడు చుండెడివి ?

#### సమాధానము

శుక్ల కృష్ణ పడ్యులు క్రమముగా పూర్వ పజె ఒ పరపడ్రములను నామములతో వ్యవహరింపబడు చుండెడిది. నంపత్సరమునకు ఇరుపది నాలుగు పడ ములు గదా: వాని కన్నిటికిని పేర్వేరు నామము లున్నవి.

# [పమాణము

పవిత్రం పవయిష్యన్, భాత్యాది. (గృ.య. [argan] 3 10 1)

# 16 (పర్స

్రవతిపదాది తిధులకు **గూడ** పేర్వేరు నామములు కలవా ?

### నమాధానము

పూర్వపజౌ ఒ హస్సులకు వంచదశ నామములును, పూర్వపడ్ రాత్రులకు పంచదశ నామములును గలవు. అజ్లే అవరపజౌఒహస్సులకు పంచదశ నామములును, అవరపడ్ రాత్రులకు పేరుగా పంచదశ నామములును కలవు. ఈ విధముగా అహోరాత్ర నామములు అరువది కలవు.

## [వమాణము

"సంజ్ఞానం విజ్ఞానం" ఇత్యాది. (కృ. య. బ్రౌ 8\_10\_1)

# 17 (20)

ఘటికా ప్రైపెహాకమున ప్రేష మేమైనను గలదా :

#### నమాధానము

అహోరాత్రము. షష్ట్రిఘటి కాత్మరముగదా, దినమున గల ముప్పది ఘటికలను పదివేాను ముహార్తములుగా విఖిజించి వానికి (పత్యేకముగా పంచదశ నామములుంచ ఐడినవి. అండ్లే రాత్రి ముప్పది ఘటికలకును పంచదశ ముహార్తనామములు చేరుగా చెప్పబడినవి. "ముహార్తం ఘటికా ద్వయం" అనుటచే ముహార్త మనగా రెండు ఘడియలు లేక 120 విఘటికలు. (48 నిమిషములు). ఈ విధముగా నివియును ఆరుపది కలవు.

## ្រស់ណ៍ខាងរប

చిట్క కేతుం (స్థానుంభా న్యంభాన్, ఇత్యాది (స్ప. డు. బ్రా.  $3\ 10\ 1)$ 

# 18 (20)

ఈ ముహూ ర్హమంలో సవాంతర భేద మేమైనను గలదా ?

### సమాధానము

ముహూ రైమును పదువైదు ఖాగములుగా చేసి 'ముహూ రైనాం ముహూ రైములు' (ఉపముహూ రైము) అని వృవహరింప బడుచుండెడివి. అనగా యొక్క ఖాగమునకు 8 విఘటికలు గాని 8 నిమిషములు 12 సౌకండ్లు గాని యాగును.

### [ររសាធ វប

ఇాచానీం చడానీ మేశర్హి ఉమ్మకురం. ఇాత్యాది (కృ.య.లాం. 8 10 1).

# 19 (పక్ప

దీని వ్యవహార మొన్నిటినుండి యంతరించి యుండ వచ్చును?

#### సమాధానము

సౌర చాంద్ర మానాడులు ప్రచారములోనికి వచ్చిన నాటినుండియు నీ పేదమాన మంతరించి యుండును.

### ပြို့သည်။

''సౌష్టాం తో భగణ సృ్మతః" సూర్య సిద్ధాంతము 1 అధ్యాయము 27శ్లోకము)

# 20 (పశ్స

రు పేదరాలమాన మందరికి నం**దుబాటులో** నుండెడిదా?

# సమాధానము

ఆ నాటి వారందరును పేదపాతులే. కనుక వారికి ఈ మానము సుగ్రాహ్య మే:

## ్రపమాణము

తూర్పుగోదావరి జిల్లా - పేరూరు గ్రామ (ఆదుర్రు) వా\_స్తమ్యలు వెంకట శాట్రిగారు (మా పెదతండిగారు) తాముబానుకొన్న తాళవత్ర గ్రంథములో నిట్లుబాసికొనిరి:

వ్యయనంవత్స్ రే పిన్వమానమాసే (ఆశ్వయుజము ఆయుర్నామకపోజే (శుక్లపతము) క్లప్త తిథా(దశమి) మూదనామక రాత్రి ముహుర్తే (రిగంటలు) ఇదం పున్మకం నమాపి తంగ

అని యున్నది. ఈ గ్రంథము నేటికిని కలడు. దానిని మాచినచో మన సందేహము నివృత్తియగును. ఈ గ్రంథము బాసి ఒక పందనంవత్సరములు మాత్రమే అయినది. ఇంతకం జెను పేరే బ్రమాణమేమి కావలెను? (సశేషము)



# త్రీ నెహ్రూ జన్మదినోత్సవంనాడు పిల్లల పండుగలో

నన్నయ పేఠమున (శ్రీ పైడి లక్ష్మయ్యగారి అభిభాషణ, తణుకు, నవంబర్  $14\,$ 

నన్నయపీఠము బాలనంజేమశాఖ ఆధ్వర్యమున ప్రపంచ బాలల నంజేమ దినోత్సవము — (శ్రీ నెహారా) జన్మదినోత్సవము జరిగినవి. ఉదయం బాలల ఆట న్రాలాల్లో డిస్ట్రిక్టు ముననబ్ (శ్రీ K. పెంకటరమణ M.A. B.L. గారు. (శ్రీ) E. నత్యనారాయణ B.A., B.L. గారు జెండా ప్రతిష్ఠించి బాలలకు నెహారా)జేని గురించి పిల్లల పండుగను గురించి విపరించి ఆశీస్సులు పలికారు. పట్టణ బాలలు పలువురు ఉపాధ్యాయులు హోజరైనారు. (ట్రీ R. D. O. జోగారావుగారు బాలలందరికి స్వీట్సు పంచిపెట్టి నెహారా) పండితుని గురించి ముచ్చటించి బాలలం బాగాచడువుకుని ఆడుకుని విజ్ఞానం ఆరోగ్యం కలిగి నెహార్స్అంతవారై దేశనాయకులు కావాలని ఆశీర్వచనాలు పలికారు.

హిందూమత దేవాదాయధర్మాదాయశాఖ సంస్థ కమీషనరు (శ్రీ పైడి లక్షుయ్య B. A. B. L. గారిఆగ్రాన నాధి వక్యమున (శ్రీరామ బాలభజన నమాజ దేవస్థాన ములో "పిల్లల పండుగ" జరిగినది. కుమారి గిరిజ నాట్యం, చి11 సీతామహాలడ్మీ పద్యపథన, చి11 సుబ్బ లక్ష్మీ సీతాకళ్యాణం హరికధాగానం (పదర్శించారు. ఆద్భుత మేధాశక్తిగల బాలకుడని బిరుదొందిన (శ్రీ క్షభు హరనాధ్ అద్భుత మేధాశక్తిని కమీషనరుగారు పరీ డీస్తూ తారీకుల (పశ్మలుపేసి నమాధానాలకు ఆశ్చర్య చక్రులైనారు. (శ్రీ కమీషనర్గారు పిల్లల పండుగ కార్యక్రమాలకు ఆనందించి ఆశ్రీక్షదించారు. తమ ప్రవంగంలో ఈ క్రిందివిధంగా అఖిఖాషించారు.

"నేమ ఈనాడు ఈ త్రీరామ బాలభజన సమాజ దేవ స్థానములోని త్రీ నటరాజ శివకామ సుందరీ సహిత పంచాయతనమును త్రీ కోదండరామస్వామి మూర్తిని త్రీ పీరపెంకట నత్యనారాయణస్వామి త్రీ విద్యాదయి కాంజనేయస్వామి త్రీ సుబ్రహ్మణ్యేశ్వరస్వామి త్రీ నవ గ్రహమండపములను పందర్శించడం ఆలయంలోనున్వర

పేదగానంతో స్వామికి నీరాజసు ఇఙ్వడం సందర్భించడం నాకు చాలా ఆనందాన్ని కలిగించాయి. బ్రీతిక్కన మహాకవి చెప్పిన హరిహరాజ్తారములను ఈ దేష స్థానములో క్రతిష్ఠించడము పరచాయంతన క్రతిష్ణ నాకు చాలా ఆనందం కలిగించినఏ. తిరుపతిలో ఎెంకటేశఁ రునితో ఈశ్వరపడం వాడదానికి ఇష్టంలేక కొందరు త్రీనివాన ఆన్నవారున్నారు. ఆలానే ఈశ్వరథక్ష్ణు విష్ణుని పేరు స్మరించడానికి సందేహించే చారున్నారు. ఈ శివవిష్ణు భేదాలు ఆనాడు 14.15. శరాద్ధాలలో పెన్న తగవులుగా ఉండేవి. తిక్కన "కీడుస్తి మాలాకిం కౌస్తుభంవా'' అంటూ హరిహరనాధ పరతత్వాన్ని వర్ణించి ఈ తగాదాలు కొంత దారిలోనికి తెచ్చాడు. మనపురాణగాధలలో సింహాచలంలో ఒరాహ నుసింహ రూపాలుగోచరిస్తున్నాయి. పూర్వ సారణ్యాడ హిరణ్య కశివులు నల్లమల కొండలలో ఉంటూ త్రీవైలంవారి దేవతాగృహాలగాను - అహోబిలంవారి కొలుపుహుటం గాను వ్యవహారించినట్టు అహోోటల నరసింహాఓతారం రూపంలో అక్కడే హిరణ్యకశిపుని సంహరించినట్లు గాధలున్నాయి. ఆయోధ్యలో నరయుగుదిలో రాబేశ్లు విశేషం ఉన్నట్లు హారిద్వారం నమ్మ్మంలో చేవలు విశేషం ఉన్నాయి. ఇవి మనుమ్యల ఏమీచేయవు. స్నానం చేసినప్పడు చుట్టూ మూగుతాయి. ఇదికూడ మనకు మత్స్య కూర్మ అవకారవిశోషమే. చునకు 10 పేల దేవాలయాలున్నాయి. హర్షచల్లి (అరచకల్లిలో) సూర్యా అలానే ఇక్కడ పంచాయతనంలో లయంఉంది. సూర్యవిగ్రహం ఉన్నది. విగ్రహారాధనను నిందించకూడడు. ఒక అంతరుపులోనివారికి అది చాలా అవనరం. యోగాఖ్యానంచేసి అంతర్ముఖులైనవారికి నిర్గుణ పర్మాహ్మ సంధానం అమృతనరంలో సిక్కులకు సుపర్ల మందిరం ఉంది. మనకు తిరుపతిలో సువర్ణ మందిరంఉంది. శ్రీ పెంక బేశ్వరస్వామికి కౌస్తుభ రత్న

హారంఉంది. పెళ్లిమాడండి. సిక్కులకు గురువు నాగక్. ఔరంగజేయి కాలంలో ఈ నానక్ను నమాజుకు మస్దుకు పెలు.గా పెళ్లి సమాజు చేయకుండా పరేంగిత జ్ఞానంతో సైఒప్రార్ధన ఆంతరంగికంగా చేశాడు. ఆది చూచి నవాబు నమాజుచేయని నిన్ను ఎందుకు శిక్తించ కూడదు: అని క్రష్మించాడు. నహాబుగారు నమాజు కాలంలో ఆరేమియా గుణ్హాబమీద దృష్టిఉంచారు గాని అల్లామ్మ్ లేదుకదా అన్నాడు. ఆమాట నవాబు ఒప్ప కొని మా రాజిగారి మాదేమిటని (వశ్నించాడు. అతడు అంతే. నిన్ననే అతడి గుఱ్ఱం ఈసింది. దానికాలు డు.టిని. అది ఏగోతిలో వడుతుందో అని ఆలోచిస్తు న్నారు గాని అల్లా మీద మనస్సులేదు నమాజులో అని జవాబిచ్చాడు. ఇద్దరు నిజమోనని ఒప్పకున్నారు. నానక్ న:ూజుచేసే రాలంలో ఆయినా మ్ఇంద్రియాలన్నీ ఆ మూర్తియందు లగ్నంకాకపోతే మీనబాజ్ చ్యర్ధం అన్నాడు. కాబట్టి ఓయార్తి (పధానం. అందుకే విగ్ర హాలు - ఆంభూరు. ట్రిస్తు - మునల్మాన్ దుకములవలె గాక విశ్వవ్యా ప్రైమైనది హిందూడుతం. పాడుతలు లేవ నె రైబడడానకి దేవాలయాచు పూర్వులు అవి కట్టించి వానికి ఘూడుంటుకూడా ఇచ్చేవాడు. అంతర్వేద్ దేవునికి 16ుంగు ఎకరాలున్నాయి. నోడు 21ైనెలలు రష్యాపర్యటనం చేరాను. ఇటల్లో ముస్తోలెన్ చ(కప\_ర్తి ప్రచుకు పెన్న మనుష్యులను ఆహ్వానించాడు. విరడులో తనముందు గు బంగాధుపక్షెంలో గల చెంబు మాయం అవడం చూచి అది జాతిశీలకడు భంగం అని అంతా పెద్ద చునుమృతే ఎబటతీపినది ఆనడానికి ఆస్కారంలేదు. రాగర ైట్లు ఆర్పి ఆ చికట్లో ఆపాత్ర తిరిగి యధా స్థానానికి ఓస్తుందేమో గచునిద్దాం. జాతిశీలం దెబ్బ తినదు అని లైట్లు ఆర్పి తెరిచేవరికి ఆ మిగిలిన బంగారు పక్లెంటాడా దూయమైంది. అంతా పెద్దమనుమ్యలే, ఆలాడా దే దేశం బాగుపడటు ఎట్లా? దేవాలయాలు భూములున్నా బాగుపడేది ఎట్లా? ఆర్చకులకు ధర్మ

క రైలకు ఉద్యోగులకు తగాదాలు తీర్చుకుంటూ దేవాల యాలు చూసుకుంటూ వెడుతున్నాను. పెనుగొండలో బాసవీకన్యకాలయం చూచిపచ్చాను. మ్రదీపన్యాయంగా అంతాచక్కబడాలి.

నేసు పార్లమెంటు మెందరుగా ఉండి నెహూ9ిజీ పుట్టిన్రోజు నాడు న్వయంగా వారించికి పెళ్లి ఆఆనం దంలో పాల్గాన్నాను. నెహూ 9 ఔదార్యం చాలాగొప్పడి. ఇందిరాగాంధి.రాజీన్.సంజేప్ మాత్రమే గాక బాలలంతా నాకుటుంబం అని ఎసుధైక కుటుంబమును కాంఉెంచే ఔదార్యం నెహూర్తిది. చిన్నపిల్లలు నిర్మలమనస్కులు. "సంనర్గ జా దోషగుణా భవంతి" అన్నారు. దేశాభిమానం పిల్లలకు నేర్పారి.మంచి సొంగత్యం ఆలవాటు చేయారి, మన జాతిపిత గాఎఫీజీ వారసుడు (శ్రీనెహూ 9ి. అభ్యుదయ పంచపర్వ ప్రణాళికలు ఆయనసౌమ్ములు. మేముపోరెండులో వార్సాలో మనజాతీయ పఠాకను సందర్భించినపుడు కలె గిన ఆనందానికి మేరలేదు. ఆ జాతీయ పఠాకాన్ని ర&ించ డానికి మిత్రులు శ్రీ చిట్టూరి యింద్రయ్య (మాజీ  $M.\ L\cdot$ A.) గారి పంటి ఎందరు దేశభక్తులు త్యాగాలు చేశారో. కాబట్టి కామోయే ఈ పౌరులకు ఈ ఖాల్యంలోనే దేశభ\_క్తి నెలకొల్పి తీర్చిదిద్దాలి. ఈబాలల ఆభ్యుదయానికి కృష చేసే నన్నయపీఠానికి మళ్లీవచ్చి మహాఖారతాన్ని గూర్చి డవన్యసిస్తాను. ఈపీఠాన్ని ఈ దేవస్థానాన్ని భగచంతుడు కాపావుగాక అని కోరుతు నా హృదయ పూర్వక ఆశీస్పులు అందజేేస్తు న్నాను" అన్నారు. నన్నయ పీఠం కార్యదర్శి పామ\_రై పొంకటరమణరావుగారు నభ నలంక రించిన చిట్టారి యుండ్రయ్య (మాజీ M. L. A.) గారికి, (శ్రీ కమీషనర్, పైడిలడ్మయ్యగారికి, అసిస్టెంట్ కమీష నర్ గారికి గ్రామస్థులకు ధన్యవాదాలు సమర్పించారు. (శ్రీ B. V. నరసింహారావుగారి పండుగ గేయం గానం చేశారు. జాలానంద నభ్యురాలు చి11 సుబ్బలడ్మీ హరి కథాగానంతో జయ్(పదంగా పిల్లలపండుగ - నెహూ) జయంతి పూ రైఆయినవి.



భిమవరం వేదరాడ్ర్మ ఇష్ఠ వార్షిక వరిషన్మహోత్సవ నమయమున గునుళూడిలో వేంచేని యున్న త్రీ సోమేశ్వర జనార్దనస్వామివార్ల పంచారామకే త్ర కౌర్యనిర్వాహణోదోయ్గి మేదశా డ్ర్మపండితులకు సమర్పించు

# స్వాగత పత్రము

మహిశయులారా :

ఈ సమావేశమునందొక ప్రత్యేక విశిష్టత గలదని నా ఖావము. సనాతన ధర్మమును భక్తి జ్ఞానములతో తీర్చిదిద్దు ఆధ్యాత్మిక చింతనాతత్పరు లొకవంక. దేవా లయముల పరిపాలనా యంత్రమును నడుపు పరిపాలకు రింకొకవంక, దేపభాష యని గీర్తింపబడు సంస్కృత భాషామతల్లి నాదరించు మహనీయులు వేరొకవంక, నాకే వేదికపై సమావేశమగుట విశేషము, శుధోదయ సూచ కము. అందునను త్రీ సోమేశ్వర జనార్ధనస్వామివార్ల పంచారామకేత్ర ప్రాంగణమునం దీ మహానభ జరుగు టలో విశిష్టత గలదు. ఈ కేత్మములో మీపంటి మహ సీయు లందరికి స్వాగతము చెప్పగలుగుట నా అదృ ష్టము. గత సంవత్సరములో యిట్టి నదవకాశము గలిగి నది. తిరిగి మరొక్క సారీ యీ కృతజ్ఞుడను.

పండిత నభలు ప్రాచినకాలమునకూడ నుండెడివి. ఆ యా శాఖలలో కృషిచేసిన ఆఖిజ్ఞుల ప్రజ్ఞ ప్రకటించుట ఆవనరం. ఒకప్పుడు ఋషులు నిర్ణయావనరములో నిర్ణయము చేసేవారు. ఇప్పుడు ఋషులస్థానంలో పండితు అండి నిర్ణయము చేయవలెను. అందరకు సామరన్యం కూర్చాలి. పాశ్చాత్యులు ఖౌతిక సాధనమునకు పరిషత్తులు చేయుచున్నారు. వారిలో వారు నిశ్చయించిన తత్వమును నచ్చచెప్పి యితరులకు అందించుచున్నారు. అట్లే మనం కూడా మన పేదపాండిత్య నిర్ణయాలను లోకానికి అంద జేయాలి. ఏకథారగా మన నిర్ణయాలను సాగించాలి

యుగ యుగములుగ ప్రాపీనకాలమునుండియు భారత దేశము ఆధ్యాత్మిక తేజోనిలయముగ గీర్తింపబడు చున్నది. పేదము అనంతము, అపౌరేష్యము. ఆ నత్యము ననుథూతికి తెచ్చుకొని ప్రత్యక్షముగా గాంచుట మానవజీవిత పరమలక్ష్యము. పేదమనగా నేమి ? నముచితంగా నిర్ణయంచేయండి. అనేకు లనేక విధములుగా వ్యాఖ్యానం చేయుచున్నారు. ఎపరైనను సరే నాకు పేదము కావలెనని పేదమును అభిలషించే వానికి పేదాధ్యయనం చేయించవలెను. పరమేశ్వరుని ఉచ్ఛాన్వన నిళ్ళాన్నన రూపమగు పేదములు సృష్టికిపూర్వమే యుండుటబలన అట్టి పేదముతముబల్లనే లోకకళ్యాణము జరుగవలెను. గనుక అట్టి పేదముతములోని విశోషములను సామాన్య ప్రజలకు తెలియపరచుటకు పేదపండితు లందరు గట్టి కృషి చేయుపలసినదిగా కోరుచున్నాను.

రణనమా వేశమునకు కొందరు (తముఖ వండితు లాహ్వానింపబడిరి. పేదశా స్ర్మములయందు వారి పాండిత్య మపారము. అందలి అమూల్య బ్రిజ్ఞాన (పటోధ (పచార ములు అర్చకులకు, దేవాలయ ఉదో్యగులకు వలయు శిశ్శా (పణాశికలు, భగవదారాధనలు, అధ్యాత్మిక విషయముల (పచారములగు పెక్కు విషయములయందు వారి నలహా, నహాకారము మా కెంతయు నమనరము. మన హిందూమత నత్యముల (పజలయందు విరివిగ (పటోధ మొనర్చుటకు వారు తోడ్పడుదురని విశ్వసించు చున్నాను.

మా ఆహ్వానముల నాదరించి (శమ యనుకొనక యీ సభ నలంకరించిన పండిత నక్త ములకు. తదితర మహ సీయులకు నమస్కారములు. దేవాలయ సంబంధ విధుల నిర్వహించువారియందు సీతి, శీలములు, భక్తి త్యాగములు (పనరించి దేవాలయముల పవిత్రతను పోషించి (పదీపింపజేయు విషయములను గురించి, దేశములో యిట్టి పేదశాడ్డు పండిత పరిషత్తులలో ముచ్చ టించగలందులకు కోరుచున్నాను. ఇంతియేకాదు -ప్రజలలో భక్తి జ్ఞానములను. దేవఠారాధనను ప్రబో ధము ప్రచారమునకు తమ నహకార మందింపుడని కోరుచున్నాను.మీనహకారము దేవాలయ పరిపాలకులకు. వారి నహకారము మీకు నే డెంతయు వాంఛ నీయము. అంతియెకాదు - ఉభయుల నహన నహకార ములతో ప్రజలకు పేదశామ్ర్రములోని మహత్తరమైన విశేషములను. శుభములను చేకూర్చు నేందల నందిం తుము గార!

> నర్వేజనా స్పుథినోభవంతు ఓం రాంతి రాఖంతి రాఖంతిః

పంచారాముడే త్రం గు ను పూ బి 2\_11\_1958 ) త్రీ సోమేశ్వర జనార్ల సస్వామివార్ల పంచా రాముడేత్ర కార్యనిర్వహణోదోక్యగి.

ఈ పేదవరిషత్ నమావేశ నందర్భమున యీ దేవా లయ కార్య ర్రమమును కొలదిగా మీ అనుజ్ఞమైన ముచ్చటించు చున్నాను.

రు దేవాలయంలో ఈ సంపత్సరంలో ఇప్పటికి హిందూమత (పచారం నియిత్తం 42 పేదాంతోపన్యాస ములు. భగపెద్దీతోపన్యానములు జరిగినవి. ఈ దిగుప తెలియపరిచిగ మహానీయులు మా ఆహ్వానము దయతో నంగీకరించి ఉపన్యానము లొనంగిరి. తిరుమన్నామరై శ్రీ రమణ మహర్షులవారి ప్రియశిమ్యలున్నూ, "విశ్వ మీమాంన" వత్రికా సంపాదకులు. నెల్లూరు జిల్లా ఇను మడుగు ఆశ్రమ స్థాపకులు. నగు భగవాన్ శ్రీనత్యానంద మహార్పులవారు, కర్నూలు జిల్లా ఆళ్లగడ్డ ఆశ్రమ స్థాప కులు "'గీతావాణి'' ష@ికా సంపాదకులునగు, పూజ్య పాద త్రీ శంకరానందస్వామి, త్రీ రామకృష్ణానంద స్వాములవారు, తపస్సంపన్నులు ఉత్తర కాశీ హిమాలయ నివానులు. పుర్లీ బీహారు (శ్రీ) రామకృష్ణా (శమ ఆధ్యజ్ఞలు నగు త్ర్మీత్యక్షరానంద స్వాములవారు. మహారాష్ట్ర వాసులు 🖒 స్వామి కేశవానంద, నెల్లూరుశిల్లా పెంకటగిరి శంకరానంద ఆశ్రమ స్థాపకులు, 🦺 అేశేషానంద స్వాములవారు, మరియు సహ్యహ్యన ఆంధ్ర భారత

రచయితలు, జ్రీ పురాణపండ రామమూ రై శాస్త్రులు వారు. మోడేకురు నంన్కృత కళాశాల బ్రిన్సిపాలు, చత్తున్నంత్రీ కులపతి, జ్రీ కొల్లూరు సోమశేఖర శాస్త్రుల వారు మొదలుగు పండితులుపన్యసించిరి. సికిందాబాదు నిత్యానంద ఆశ్రమ బాలికలు ''భగవద్దీత'' ''భక్తనంద నార్'' బుర్రకథలు గానం చేసినారు. 65 దినములు జ్రీగి మద్భాగపత, రామాయణ. పురాణ కాంకేషములు జరిగి నవి. మరియు అఖండ జ్రీరామనామ ఏకాహమహోత్స వములు శి, దేవాలయ భగవద్దీతా నమాజ బాలబాలికలచే జ్రీకృష్ణనామ ఏకాహము జరుపబడినవి. ఈ భగవత్కాల జేవములలో అనేక పేలమంది భక్తులు పాల్గొని ఆనందించిరి. ఈ నంపత్సరం నూతనముగ దేవాలయములో 12 మంది బాలబాలికలకు వుచితముగా నంన్కృత విద్య నేర్పి బౌంబాయి నంన్కృత విశ్వపరిషత్తు వారిచే నిర్వ హింపబడు పారంభపరీడకు పంపడమైనది.

నిత్యము సంధ్యాకాలమున షుమారు 50 మంది బాలబాలికలు గీతాపఠనము చేయుచున్నారు. గీతాపఠన ములో బాలబారికలకు దేవాలయాధికారులు పోటిపరీడ్లు ఏర్పాటుచేసి జ్రీరామకృష్ణ మఠమువారి క్రమారణలు గెలు బొందినవారికి బహుమతులుగ యిచ్చియున్నారు. వీరిలో 4 సంవత్సరములు వయస్సుగల చిరంజీవి రామినీడి భాస్కరునకు గీతాపఠనమునందు నిపుణత చూపినందున బ్రత్యేకముగ రజతపతకము, సిల్కు దుస్కులు బహాకరింపబడినవి. ఈ దేవాలయమొక వేద పండితుని పోషించుచున్నది. ప్రతినిత్యము దేవాలయంలో చతుర్వేద పారాయణ జరుగుచున్నది.లోగడ యీదే వాల యంలో పేదపాఠశాల యుడెకిది. కాని విద్యార్థులు తగుమంది లేనందున పాఠశాల మూయవలసి వచ్చినది. ఇప్పుడైనను 10 మంది విద్యార్థులకు తక్కువకాకుండగ పచ్చినవారికి భోజన సదుపాయములు ఏర్పాటుచేసి వుచితముగా పేదశాస్త్రములను నేర్పించుటకు యీదేవా లయ పరిషాలకులు సిద్ధముగా యున్నారు. దేవాలయంలో కొత్తగా యీ సంవత్సరము ఆధ్యాత్మిక (గంధాలయము ఏర్పటుచేయు ఖాగ్యము కలిగినది. ఇందు అనేక పేదాంత ్రాంథములు పొందువరచడమైనది. గ్రంథాలయమునకు ఆరాధన, విశ్వమీమాంస, గీతావాణి. భ\_క్తినిపేదన, మోడ

సాధన, జ్రీరామకృష్ణ మ్రాదలగు వడ్రికలు వచ్చు చున్నవి. ఇప్పటినుండి పత్రిసాలున ఐదుప్రదల రూపా యలు విలువచేయు పేదాంత గ్రంథములు కొనుటకు దేవాలయ బడ్జెట్టులో కేటాయించడమైనది.

అర్చకులకు, స్వైస్తివాచకులకు పేదపారాయణ చేయు కాపెలసిన పొండిత్యమును సమకూర్చుట దేవాలయ సరిపాలకుల యుద్దేశమైయున్నది. పూర్వము పండితులు, గాయకులుచేసిన భగవన్మహత్వ |ప్రచారమే యా పూర్వ్ కృషైభవమునకు ముఖ్య హేతువు. కనుక శాడ్క్రపండితులను. కవులను, వుపన్యానకులను. హౌరాణి కులను, హరికథా కాలకేషపఎరుల హౌరాణిక నాటక కళా కారులను దేవాలయముల పలనజివనభృతినిచ్చి పోషించి వారిద్వారా భగవన్మహిమను, దైపభ క్తిని, నామసంక్రీ నను. దేవతారాధన వగైరా విషయములను త్రాహారము చేయించి ఇప్పడు (పబలుచున్న అజ్ఞాన విష్ణపము వెదురొడ్రాని నైతికముగను, ధర్మబద్ధముగను, ప్రజానీక మునకు పైజ్ఞానిక తేజమును మ్రాపాదించి ఖారతనంన్కృతీ సంక్షదాయమును నిలజెట్టుటకు దేవాలయనిధుల పరిపాల కులు పూనుకొనియున్నారు. ఇట్టి ఆధ్యాత్మిక (పచార మునకు యీ దేవాలయ నిధినుండి యీ సాలీనా బడ్జెట్టులో దాదాపు రూ 3000/- ల పరకు కేటాయించడమైనది.

ఈ దేవాలయంలో గత 5 నంపత్సరములనుండి పేద ఇ్రామ్ల మహానభ జరుగుచున్నప్పటికి దేవాలయ నిధినుండి ఏవిధమైన విరాళము ఇచ్చియుండలేదు. ఈ నంపత్సరము నుండి యీ దేవాలయ నిధినుండి రూ. 200/- లు యీ పర్ షత్తునకు విచ్చేయు పండితుల నన్మానము నిమ్మీత్తం పారితోషిళముగా హిందూమూత దేవాదాయ ధర్మదాయ ముల డిపార్టు మొంటువారు మారోరికను చయతో మన్నించి శాంశను చేసియున్నారు. ఇందులకు యీ దేవాలయ మేనేజిమెంటువారి తరపున డిపార్టు మొంటు వారికి కృతజ్ఞత, ధన్యవాదములు తెలియపరుచు చున్నాను. ఈవిరాళము నభిపృద్ధిపరచుటకు (శ్రీ) అమ్మవారి అనుజ్ఞాపై అన్ని విధముల బ్రయత్నించెదను.

 1958 అక్టోబడు శ్వ తోదీ త్రీ కమిషనక్వారు నవరివారిముగా త్రీ సించాచిన డేట్రమునకు విచ్చేసిరి. త్రీ సించాచల డేట్రం నిర్వహణాధికారి త్రీ D. L. N. రాజుగారు, మొదలగువారు పుష్ప దూరలు నదుర్పించి. ఎదురొండిని స్వాగత మంచ్చిరి. మరునాడు (కామన్గుడ్ ఫండు) నమావేశము జరిగినది. ఆ నమావేశమునకు డిప్యూటీ కమిషనట్లు. కమిటీనధ్యులు ఎచ్చియుండిరి. అనేక క్షధానాంశములు పరిష్కరింపబడినవి.విశోషించి చారిత్రక, పౌరాణిక, అంశములతో త్రీ దా. M. రామా రావుగారు ఆంగ్లమునను. ఆంట్లమునను రచించిన ''స్రీ శైలజేత్తచరిత్రము" ముటించి. బ్రకటించుటకు తీర్మానింపబడినది.

తరనుంతరము దేవస్థానము వారిచే నిర్వహించబడు చున్న. చతుర్వేదశాడ్లు ఆగమపాఠశాలను ఓరియంటల్ నూడ్రాలను,అందల్ వండితులను. విద్యార్థిస్ ఏవ్యార్థులను చూచి. బ్రీ కమిషనర్గారు ఆచట పాఠశాల ఏద్యావిధాన మును,చండితులభర్ధను బ్రహింసించిరి.లోద్వాలలు మర్యాదలతో స్వామిని దర్శించిరి. దేవాలయవిధానము లలో విశేష అనుభవముగల (శ్రీఅన్నా రావుగాడు. దేవాల యోదోక్రగులతో నవిమర్శముగా బ్రీ సించాచల ఆలయ పాకారనిర్మాణముల గూర్పి జరిగిన చనినిచాచి. ఆడుగ చలసిన అఖిబృద్ధి కార్యక్రమములను విదర్ధించిరి.

త్రీ సింహాచలము దేషస్థానమువారు విశాఖ పట్టణ మందలి (పేమనుహుజమువారు నిర్వహించే. ఈ మృ రోగుల నంరశణ కేంద్ర ము న రు అన్నదానము నిమిత్తము ఇచ్చిన భూరినిరాశమునకు అధినుచనములు తెలియ చేయుటకు ఏర్పామైన మహోనభకు త్రీ కమ్షనక్ వారు అధ్యత్తలై తమగంభీరో పన్యానముచేత లో తల నానందసాగరమున ఓలకాచించిరి. తర్వాత మంగళ వాద్యములతో పేద్యపోర్తముగా కుమ్మరోగుల నురశణ గృహమునకు శంకుస్థావనము కావించిరి. పుర్వముఖులు అనేకులు విచ్చేసిరి. ఆరాధన ప్రతికను గూర్చియు, దాని అభిదృద్ధి ప్రణాశికలను గూర్చియు, ప్రచారము చేయుట, రచయితలపరిచయము, మొదలైన స్వహోధములు కావింపు బడినవి. త్రీ కమ్షీనర్వారి రాకపలనను వారి విద్వక్ఫరి శీలనవలననను ఆనేకులు వారి కార్య దీశను ప్రశంసించిరి.

# The Bhavanarayanaswami Temple, Sarpavaram

By

Dr. M. RAMA RAO, M. A., Ph. D.



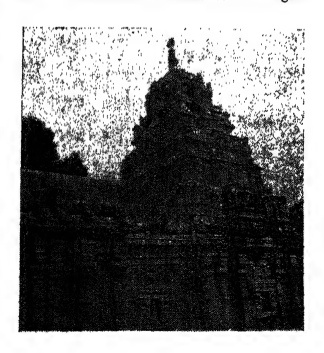
SARPAVARAM is a village situated in the Kakinada taluk of the East Godavary district in Andhra Pradesh. There is a small Railway Station of that name on the Samalkot-Kakinada branch of the Southern Railway.

There is a well-known temple in this village, dedicated to Vishnu, under the name of Bhavanarayanaswami. There are thirty inscriptions in this temple ranging in dates from the twelfth to the fifteenth centuries A. D. These records belong to the later Eastern Chalukyan, Chalukya-Chola and Reddi dynasties that ruled over coastal Andhradesa during this period. The temple seems to be far older than these inscriptions. It has a double compound built of large blocks of stone as in the temple of Draksharama and the Bhimesvara temple in the same village and the pillars set up in this temple are similar in variety and design to those found in the other two temples mentioned above. One inscription states that the main shrine and the compound round it were reconstructed in or about 1502 A.D.

Proof of this reconstruction is to be seen in the decoration of the temple walls.

The village is mentioned in the inscriptions as Sarpapuri, Sabbavaram and Purushottampattana. Its principal deity is mentioned as Bhavayya, Bhavanarayanaperumal and Virachodavinnagaralwar. Taking the common practice of the Eastern Chalukyan kings of naming deities set up by them after their own names and titles into consideration, it may be presumed that this deity was set up by Virachoda. The village is said to have been situated in far off times in the Suddhamallichaturvedi-mangalam in Prolunadu in the Gangakondachola-valnadu.

This temple has a double compound as stated above. There are two entrances in the outer wall, one in the north and the other in the east. The entrance in the north is surmounted by a gopura said to have been recently constructed by one of the local zamindars. The entrance in the east is the original



main entrance and the temple faces that direc-There is a street with houses before this tion. entrance. This eastern entrance consists of a narrow mantapa of pillars on the outside. Passing through this entrance one enters the outer compound of the temple. This compound is empty and there is a small mantapa of recent construction in its north-eastern corner. In the open courtyard there is a tall stone column surmounted by a slab containing the figure of Garuda facing the temple and of Hanuman facing the east. Inside is the second compound entered by a mantapa reached by a fight of steps. This mantapa leads into a long narrow mantapa with two rows of three pillars each on either side. Beyond the rows of pillars on the north there is a small shrine in which an image of Lakshmi is set up. On the south are two similar shrines dedicated to Ramanuia and Opposite this mantapa is Bhavanarayana. another mantapa situated before the antechamber of the main shrine. There is a narrow pillared verandah running round the main shrine on the south, west and north.

The mantapa situated before the antechamber contains on each side two rows of three pillars and one row of four pillars beyond. The first two pillars in the extreme row on either side have lions at the base like the pillars





of the porch of the mantapa in the north-west corner in the outer enclosure of the Chalukya-Bhimesvara temple. The four central pillars in this mantapa are highly ornamented and contain the following sculptures:

#### Pillar A

(1) Lakshmi seated, holding a lotus in her right hand. (2) Krishna playing the flute. (3) Deity riding a chariot. (4) Lakshmi seated holding samkha in the upper left hand, chakra in the upper right and keeping the lower right in abhaya and the lower left on the left knee. (5) Vishnu scated with the left leg folded and the right hanging and holding samkha and chakra in the two upper hands. Lakshmi is seated on his right thigh hanging both her legs. The lower right hand of Vishnu goes round the back of the devi and his lower left hand rests on the head of a boy standing to his left. (6) Vamana, as a vatu, holding an umbrella in his right hand and stretching the other hand as if to receive something, standing before a big kalasa. (7) A male deity standing with his left leg steady and the right bent at the knee with sword in one hand and shield in the other. (8) Narasimha standing with the left leg steady and the right placed slightly forward

and holding chakra in the upper right hand and samkha in the upper left hand, gada in the lower left and keeping the lower right hand in abhaya.

#### Pillar B

(1) Laksmi seated holding lotus in the right hand with female attendants on either side. (2) Vishnu scated on the coils of the serpent with three hoods above his head holding samkha and chakra in the two upper hands and keeping the lower right in abhaya and lower left on the left knee. (3) Arjuna shooting the matsyayantra. (4) Brahma with three heads holding pasa in the upper right hand, kamandalu in the upper left and keeping the lower right in abhaya and the lower left in varada. He has Yajnopavita and udarabandha. (5) Vishnu holding samkha, chakra, gada and keeping the lower right in abhaya and the lower left in katyavalambita. (6) Female deity seated keeping the right hand in abhaya and the left on the left knee with the palm turned inwards.

#### Pillar C

(1) Vishnu standing in samabhanga holding chakra in the upper right hand, and holding the upper left hand bent up in visamaya. (2) Vishnu holding samkha, chakra and gada and keeping the lower right hand in abhaya. (3) Parasurama holding parasu in the right hand and shield in the left. (4) Kinnari holding veena in both hands coming out of a makara. (5) Vishnu holding samkha, chakra, gada and padma. (6) Vamana receiving gift from Bali.

#### Pillar D

(1) Venugopala with cows and gopis (2) Lakshmi (3) Krishna and cows (4) Rama and Hanuman.

Beyond this mantapa is the front wall of the ante-chamber with a plain doorway in the centre and dvarapalakas on either side.

#### Base of the temple

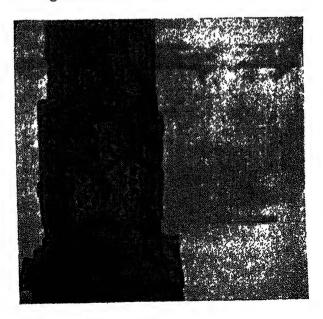
The base of the main shrine contains from bottom to top a broad moulding with semicircular elevations, a row of rectangular rafter ends, a broad band, a recess, a moulding, a

recess with compartments formed by pilasters, two narrow flat bands, a row of rafter ends, a moulding with semicircular elevations, a row of rafter ends, a row of bead garlands, flat band and two recesses.

#### Walls of the shrine

The northern and southern walls of the first ante-chamber have, from east to west - a compartment between to pilasters, empty space, narrow compartment between two pilasters, empty space, wide compartment with a pilaster at either end containing a sala in the centre, narrow compartment between two pilasters, empty space and a wide compartment between two pilasters, containing a sala. Of the two salas mentioned above, that in the north has a gable surmounted by a kirtimukha on its face and a perforated screen between two pilasters at the base. The niche in the south wall is empty. The pilasters are surmounted by capitals and above them there is a row of geese. Above this is a row of dwarfs and above is a row of kirtimukhas.

The walls of the second ante-chamber in the south and north have three broad flat bands at the base and the remaining part of the walls is plain. There is a niche in the northern wall which contains the figure of Vishnu standing holding samkha and chakra in the two upper



hands, keeping the lower right in abhaya and the lower left in katyavalambita. There is a lion standing behind him. Another niche in the south wall contains the standing figure of Ganapati.

The northern and southern walls of the cella have a compartment between two pilasters, empty space, a wide compartment between two pilasters, empty space, and a compartment between two pilasters. A niche in the wide compartment in both the walls contains the figure of Vishnu holding samkha, chakra and gada and keeping the lower right hand in abhaya. Above the pilasters are the capitals and above them a row of dwarfs. Above this row is a row of bead garlands. The western wall of the cella has a niche with the figure of Vishnu standing.

#### Vimana

The vimana has at its base three rows, one above the other, of salas and karnakudus much

debased. Above them is a flat band with lions in the four corners and a seated deity in the centre. Above this is the kudu like top. Then there are three concentric lotuses with the kalasa in the centre.

#### Ante-Chambers

There are two ante-chambers in this temple, one beyond the other and both are empty. Both have plain door-ways.

#### Cella

The cella beyond the ante-chambers is also plain. It contains the image of Vishnu standing and holding chakra in the upper right hand, samkha in the upper left, gada in the lower left and keeping the lower right in abhaya.

## Patalabhayanarayana shrine

This is an underground shrine situated to the west of the main shrine and below the western verandah. It houses an image of Vishnu seated on Garuda. There is a vimana above this shrine.



# God, Man and Creation

Bv

Sri Vidya Sankara Bharati Swami of Sri Gayatripeetham, Masulipatam

XXII THE BRAHMA SUTRAS (Contd.)

In the foregoing four articles, the first Sutra of the Brahma Sutras was discussed at great length, and as a result of the discussion it has been concluded that the first Sutra itself establishes the inter-relation between God and man; and God and creation on the principle of Advaita. The remaining 554 Sutras are more or less a commentary on, or an elucidation of the first Sutra. We shall take a few Sutras here and there, and see how they elucidate the idea contained in the first Sutra.

#### Nature and size of the Jeeva

In the second Adhyaya, third Pada, Sutras from No. 16 to the end of the pada, deal with the nature and size of the Jeeva. The 16th Sutra states that the birth and death relating to a person do not really pertain to the Jceva. but to his body. When the Jeeva takes up the body, he is said to be born, and when he leaves it, he is said to be dead. Then the 17th Sutra comes in and establishes, on the authority of the Upanishads, that the Jeeva is not born, that Brahman itself, manifesting in a body, is called Jeeva, that as Brahman is unborn (@s) and eternal (Dog). Jeeva, who is thus not different from Brahman, is also unborn and eternal. Then the 18th Sutra establishes that the Jeeva is Intelligence (25) itself and not one possessing intelligence, as Brahman, which is Intelligence itself is called Jeeva when it manifests in a body. Then a very interesting discussion follows in Sutras 19 to 32, as to the size of the Jeeva. Three alternatives are put forth as to the size-(1) Atomic (wan) (2) Medium (మధ్యమ) and (3) Infinite (మహర్, అనంతమ్). A fourth alternative cannot be conceived of. If the Jeeva is atomic in size, and if he resides in a particular portion of the body, say the heart, then as the remaining portion of the body is

inanimate(@a), a thorn-prick or a scorpion-sting to the foot should not be cognised by the Jeeva located in the heart. Jeeva only is intelligent and the rest of the body is not so. But our common experience shows that the prick anywhere in the body is at once cognised by the Jeeva. It may be said, on the other side, that Jeeva's quality (గుణ) is intelligence, that intelligence pervades the whole body, even though the Jeeva is in the heart, and so the prick is cognised by the Jeeva, through that pervading intelligence; but there is a fallacy in this argument. The quality of any object ( ) does not leave the object, and cannot exist apart from the object. This may be illustrated by an example. Take 'white paper' for example. The whiteness is a quality (%a) possessed by the paper (నంది). Now the whiteness does not exist apart from the paper or without the paper. It cannot be separated from the paper at all. So a quality cannot travel beyond the object. If, as the other side argues, intelligence is a quality of the Jeeva, then that intelligence cannot exist apart from the Jeeva, and so cannot be expected to exist in the remaining portion of the body, where the Jeeva does not exist. So that explanation does not stand. Hence the Jeeva cannot be atomic in size. Then the second alternative is that the Jeeva is of medium size, and takes the size of the body in which the Jeeva resides. This position also cannot stand scrutiny. According to this theory, the Jeeva in a man's body is of that man's size; that Jeeva in an ant's body is of that ant's size; and the Jeeva in an elephant's body is of that elephant's size. The fallacy in this position is this. If a man dies and is reborn as an ant, then how does the mansized Jeeva become small, and adjust himself and reside in the ant-body? Or if he is reborn

as an elephant, then how does the man-sized Jeeva grow in bulk, and occupy the elephantbody? So this second alternative, also does not stand. There only remains the third alternative, namely that the Jeeva is infinite (అనంతం. మహాత్) and this is the correct position. Here also a doubt may arise as to how the infinitesized Jeeva can occupy small bodies like that of a man or an ant? The answer is this. When it is said that the Jeeva is infinite, it means that the Jeeva is all-pervading or omnipresent. There is no object in which the Jeeva does not reside or exist; but it does not manifest itself in that all-pervading form. It manifests itself only when there is a suitable manifesting medium. All living beings operate as such media. Simply because it does not manifest in other places. it does not follow that it does not exist in those places. Electricity and Radio are good examples to explain this position. Electricity is all pervading but it manifests itself only when there is a bulb to manifest it and not in other places. Similarly music released from Madras Radio, even though it is all-pervading, manifests itself only in that place, where there is a radio set to receive it and manifest it, and not in other places. All the Upanishads declare in one voice that the Brahman is infinite (ಅನಂತಂ. మహార్), and that the same Brahman manifests its self in the various bodies in the creation as so many beings. So the Jeeva also is that Brahman, and not different from it? Further, there cannot be two infinite beings. There can be only one infinite being. If there are two such beings then each militates against the infinite nature of the other, and both have to be finite, and neither can be infinite. We have seen above that the Brahman is described as infinite in all the Upanishads, and we have, by logical argument, established that the Jeeva must be of infinite size and not of atomic size or of medium size. As there cannot be two infinite beings, it follows, as the night the day, that the Leeva or man in reality is Brahman only, and Brahman. Thus that portion Brahman. Thus that portion Sutras, also establishes the

Further, when Indra taught Brahmavidya to Pratardana, he asked Pratardana to know him (Indra) and said that there by he would get Moksha. In this teaching, Indra was stating that his self i.e. Atma, was Brahman itself, and not different from it, and by such knowledge of Brahman; one gets released from bondage. and obtains Moksha. Thus the identity of Jeeva with Brahman is taught in the 1st chapter. 1st Pada, 30th Sutra; and, in Sutra 19. in the fourth Pada of the 1st chapter also. Yagnavalkya's teaching to his wife, Maitrevi. to the effect that Atman has to be realised, the matter is again discussed, and it is stated that the Atman to be realised is no other than Brahman, thereby establishing the identity between Jecvatma, and Paramatma. Sutra 50 of the 2nd chapter 3rd Pada, states that Jeeva is only a reflection of Paramatma or Brahma, and not an independent entity; and Sutra 3 of the 4th chapter 1st Pada also deals with such an identity of Jeeva with Brahman.

#### Nature of the Creation

As for the nature of the creation, Sutra 23 of the 4th Pada of the 1st chapter refers to the principle enunciated in the Chandogya Upanishad to the effect that knowledge of one is knowledge of all, and applying that principle, states that the creation is not real, but is only a super imposition on the Brahman, which is the only Absolute Reality. Sutra 14 of the 1st Pada, 2nd chapter also states that the creation exists only in name and form, and not really, and that the only Reality is Brahman. Further Sutra 28 compares the creation to a dream, and Sutras 3 to 6 of the 2nd pada of chapter 3 also say that the creation is not real. but is caused by Maya, and is likened to the dream-world. Sutras 32 to 37 of the 2nd Pada of the 3rd chapter also state that Brahman only is the Absolute Reality, and every thing else is Mithya or unreal.

Thus we find that a study of the Brahma Sutras also establishes the inter relation between God and Man, and between God and creation on the principle of Advaita.

(to be continued)

# Life of Sri Ramanujacharya

 $B_1$ 

T. N. SRINIVASAN, M. A.

#### CHAPTER VII

#### Ramanuja - the Disciple and Teacher

Having settled himself at Srirangam in that great and most respected pontific seat so reverently held by great acharyas, Ramanuja began consolidating his position and enhancing the prestige of the apostolic throne. The foremost thing that he did was to acquaint himself more fully with the esoteric secrets of Sri Vaishnavism for his acquaintance with these aspects of Vedantic cult was rather meagre and scrappy.

Soon after Ramanuja waited upon his first teacher-Mahapurna and requested him to initiate him into the inner teachings of the Doctrine. This great scholar readily agreed and acquainted Ramanuja with all that he knew. But he suggested to the disciple to approach that great scholar who lived at Tirukotiyur known by the name Goshthi Purna or Tirukotiyur Nambi, one of the beloved disciples of Sri Alavandar.

Ramanuja lost no time in seeking this great master and communicated to him his desire. But the scholar sent away Ramanuja directing him to come after some time. Undaunted by this, the young saint approached him again and again for no less than eighteen times and every time received the same evasive reply. In great grief, Ramanuja returned to Srirangam, but no word of complaint was spoken by him.

Realising the patience of Ramanuja, Goshthi Purna himself sent one of his disciples to fetch the great aspirant and insisted that he should come alone only bringing with him his staff and water-gourd. Ramanuja hurried to Tirukottiyur on receiving this welcome news accompanied by his inseparable twin-disciples. When the acharya asked him the reason for bringing with him these two more persons,

Ramanuja in his own characteristic manner said "Nay, my lord, I have only come alone: this Dasarathi is my staff and this other Srivatsanka is my water pot".

This reply made Goshthi Purna understand Ramanuja's great love towards his disciples and initiated all the three of them into the mysteries of the sacred Astakshari Mantra. Ramanuja was over whelmed with joy of his acquiring this unwritten secret and in his ecstasy proceeded to the temple of Soumyanarayana there. Ascending the lofty Astanka Vimanam of that temple, he called all the Vaishnavas to come there and gave out to them the teachings he had received so exclusively from his guru after quite a lot of trouble. This news reached Goshthi Purna, who called Ramanuia and rebuked him for his behaviour. The noble words that then emanated from the young saint were "No one that has taken refuge in you, would ever bestow a thought on what becomes of his unworthy self. I placed your sacred feet before the eye of my soul and taught these Vaishnavas, who will in turn hand this great secret down to posterity; they are thus your disciples and are in consequence ever freed from the sin of eternal perdition to which they are destined to go by giving out the esoteric meaning of the sacred Tirumantram in public." This gladdened and at the same time silenced the enraged guru.

Later Gosthi Purna, of his own accord, initiated the meaning of the sacred Charama Sloka to Ramanuja. Subsequently Goshthi Purna happened to visit Srirangam for the annual festival of Sri Ranganatha. He was received with all respects by Ramanuja to whom the learned sage imparted the reputed six things that a Prapanna should avoid which are:

- (i) Asrayana Virodhi: The idea of "I"ness and "mine"ness; a concern for the result of one's acts; a slighting of the intercessory grace of the Divine Mother; Suspicions as to the goal to be attained;
- (ii) Sravana Virodhi: Being attracted to the scriptures and the teachings that speak of strange Gods;
- (iii) Anubhava Virodhi: The tendency to utilise for one's own enjoyment the objects that ought to be dedicated to the service of the Lord;
- (iv) Swarupa Virodhi: Setting one's self up as independent of the Lord;
- (v) Paratva Virodhi: Recognising strange Gods as the Supreme Ruler and;
- (vi) Prapthi Virodhi: Embracing the views of those that take refuge in the Lord alone, ignoring the Divine mother.

This revealed to Ramanuja the greatness of the Vaishnavite religion.

Side by side with the task of his acquiring more and more knowledge, especially that which related to the cult of Vaishnavism, Ramanuja's early efforts were also directed to the task of enlarging his concourse of disciples. In this work, his first success was in regaining his cousin Govinda, who had become a Saivite by contacting a Linguit while bathing in the river Ganges and as such chose to remain at Kalahasti doing service to the Lord there under the name "Ullangai Konaruda Nayanar".

Ramanuja entrusted this work to his uncle Sri Saila purna who was living at Tirupati. The learned sage went to Kalahasti and had his first contact with Govinda, who was then rather adamant. A second visit of Sri Sailapurna later was more successful for he had the opportunity of having a long talk with Govinda. Yet another occasion was availed of when the Sage was loudly singing the famous pasuram of Nammazhevar beginning with when Govinda was perched on

a vilva tree for gathering the leaves of that tree for his temple services. This verse struck him sharp and so Govinda came down from the tree and fell at the feet of Sri Saila purna. He immediately cast away his Rudraksha garlands and became his original self. After the necessary purificatory ceremonies, Govinda went over to Tirupati to learn the sacred texts from his uncle.

There lived in Nichulapuri - the modern Usayoor near Trichinopoly, a famous wrestler and athelete by name Dhanurdasa. He was a popular figure in the royal courts and was famous for his prowess. He had a wife named Heramba (which means "golden coloured") and to suit that name, she was so very beautiful that her ravishing loveliness excelled all description. Dhanurdasa loved her so much that he was always at her side, whenever he was free to be so. One day she expressed her desire to witness the great Panguni festival of Lord Sri Ranganatha at Srirangam; and so her husband, to whom her little wish was a command, took her to that place. On their return, they had to cross the river Cauveri at noon time and as the scorching heat of the sun was too much, Dhanurdasa held a big umbrella over the head of his beloved, to ward off the direct rays of the sun. It attracted the attention of the numerous persons that chanced to see this unique scene and more so Ramanuja who then happened to be coming that way from his morning ablutions in the Cauvery along with his disciples.

This sight interested the great acharya who enquired about the couple. Learning that Dhanurdasa was a good man and the lady was his wife, Ramanuja was inclined to bless him. So he sent for the athelete to come over to his math, which the latter readily did, as he knew the greatness of the caller. The master received him very kindly and learnt all about him, which only went to increase his regard for him. Asked about his lovely wife, Dhanurdasa said "I am neither love sick, nor do I run after strange women. This lady is my wife and her ravishing beauty has enthralled me so

much that I cannot brook any little thing to happen to her. But I have now come to you, Master, and I seek your feet for my uplift."

Ramanuja was pleased with the purity of his heart and said "Suppose I were to introduce you to another person, whose eyes are lovelier. deeper and darker and in short unfathomable with a never exhausting fountain of Beauty ever gushing out, will you turn your love towards this person." Dhanurdasa was bewildered and to satisfy him, the master took him forthwith to the presence of Lord Sri Ranganatha lying on the coils of Adisesha under the divine Pranayakara Vimanam. He introduced the pure hearted devotee to the Lord for acceptance and the etherial Divine Beauty of the Lord captivated the heart of the hard wrestler that he fell at the feet of Master seeking refuge therein.

Dhanurdasa was then taken to the math and was given holy water. His wife Heramba, hearing this news also hurried to the math and casting offall the trammels of worldly life joined her husband in the service of their new master. In fact the once famous wrestler became the body guard of Lord Ranganatha and custodian of the rich Treasury of the Temple. His wife became a trusted servant of the math while his nephews Vanda and Sunda became important servants of the Temple.

About this time, there lived at Benares, a reputed Advaitic ascetic named Yainamurti. who had to his credit the fact that he had conquered almost every one in philosophical discussions. Learning about the rising fame of Ramanuia, this ascetic came down to Srirangam to vanquish this yet another contemporary. Ramanuja received him in his math and a literary contest was carried on for eighteen days. On the sixteenth day the two parties were without any decisive advantage but on the seventeenth day, the arguments of Yajnamurti began to over power those of Ramanuja and it was decided to conclude the contest next day by declaring the winner and the vanquished.

This piquant situation worried Ramanuja considerably. He immediately went to the presence of his personal deity Lord Sri Varadaraja, whose image was installed in his Tiruvandanam pantheon and opened out his heart. His remonstrances were heard by the Lord and so that night Ramanuja had a vision in his sleep. He saw the Lord of Hastigiri in his dream and was given full directions as to what he should use for his arguments the next day.

Early next morning Ramanuja awoke in wonder and fear, but as he went to the audience hall, he was puzzled to see Yajnamurti hastening to his presence and falling at his feet. The amazed Ramanuja said, "But why not we continue our debate today also?"

The advaitic ascetic said that he was convinced of the arguments that Ramanuja offered the previous day and pondering over them that night he had realised his own weak position and hence this surrender. Ramanuja lifted him up and embracing him pointed out the seven defects in the position he had put forth in his arguments. They are as follows:-

(1) Asrayanupapatti, (2) Tirodhana Anupapatti, (3) Swarupa Anupapatti, (4) Anirvachaniyatva Anupapatti, (5) Pramana Anupapatti, (6) Nivartaka Anupapatti, and (7) Nivritti Anupapatti.

Yajnamurti was silenced, he took his ekadandam and begged Ramanuja to initiate him as his disciple. This was done and in gratitude to Lord Varadaraja, he bestowed on this new disciple the name 'Devaraja Muni'. This new disciple was entrusted with the task of teaching the fresh incumbents of the Math.

Side by side with the acquisition of disciples, Ramanuja was himself learning incessantly from various learned scholars that were then living at Srirangam and places nearby. One of them was Maladhara, a disciple of Goshthi Purna, who assisted Ramanuja to learn the inner meanings of the sacred Divya Prabhandham of the Azhwars. The other was Vara Ranga Gayaka, who also helped Ramanuja to understand the esoteric meaning of the sacred utterances of Sri Nammazhuar.

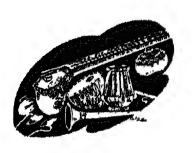
It was about this time that an attempt was made on Ramanuja's life. The reforms he introduced into the temple affairs and worship were so rigid that some of the old servants of the temple, who were all along growing fat with their boot, became jealous and uneasy. They realised that so long as Ramanuja was there, their prosperity was at stake. So to get rid of this obstacle, they bribed one of the householders at whose place Ramanuja would go for his daily Bhiksha and conspired to give food mixed with poison to the master. The wretched person agreed to this and forced his wife to carry out the nefarious scheme. She was a pious and devoted lady, but fearing to cross her unruly husband, thought of a plan. Ramanuia came the next day for his alms, she placed the food before him and not in his bowl and while she prostrated herself before the master, she took that opportunity to slightly scratch with her finger nails the feet of the saint. Ramanuia took this hint and threw the food to a dog, which ate and died instantly. Realising the motive that worked for this occurance. Ramanuja began to fast thereafter.

This news reached Goshthi Purna, who hurried to Srirangam. As he came, Ramanuja met him on the bed of the Cauvery river. He fell at the feet of the Master and lay there. But Goshthi Purna looked at him but never asked him to rise, even though the scorching

Sands of the river were roasting the body of Ramanuja. A little while passed and from among the disciples there assembled, one Pranathartihara walked to the presence of Goshthi Purna and asked him straight away "what shall I call a man who throws a delicate garland of sweet scented Jasmine flowers into the blazing sun and sees it scorching to darkness?"

All were trembling at this assailing youth but Goshthi Purna embraced him and asked him to lift up Ramanuja. He said that he was searching for a true person among the numerous disciples of his Sisya and he was satisfied with the flaming love of this young person. Thereafter Pranathartihara was entrusted with the task of preparing the bhiksha for Ramanuja, which set this affair at peace and rest.

Thus the early years of Ramanuja at Srirangam were spent in consolidating the position of the math and also in reforming the affairs of the temple. By now, a trusted band of disciples had come under the fold of this great teacher and after these years of arduous work, Ramanuja had perfected the working of the temple and the math. His next aim was to enlarge his circle of followers and widen the girth of his philosophic outlook and concept of God.



#### CHAPTER VIII

# Ramanuja's First Pilgrimage

By

SRI T. N. SRINIVASAN, M. A., Madras

MEANWHILE Ramanuja, having completed the course of knowing about the Sacred Tirumanthram, Dusyam and the charama slokam and also much about the respected Prabhandam collects, desired to go on a pilgrimage tour. So he sought the permission of Lord Sri Ranganatha, who gave him the necessary orders. Thus Ramanuja set out of his first tour or Vijaya yatra after his taking up the pontific seat at Srirangam.

Leaving Srirangam, Ramanuja travelled north towards Kanchi. On the way he visited places like Tiruvellarai. Tirukovilur and other places. When he was at Tirukoyilur he sent word to his wealthy disciple Yajnesa of the eight thousand that he was coming and to arrange for his stay with his band of disciples. Being rich Yainesa gave orders to his servants to make all arrangements but forgot to even feed the messengers that conveyed the news to him. So these disciples returned to where Ramanuja was camping and communicated their sad plight graphically to him. master kept quiet but started on his tour the next day. By forenoon they reached a place whereat the roads forked into two directions. one leading to the grand dwelling of Yajnesa and the other leading to the hut of one Varadarya, a humble and pious Vaishnava, but a very poor one. Varadarya lived in a small hut with his wife, but both of them were devoted to Ramanuja. The husband was working in the shop of a rich Vysya of that place and his wife was not only a faithful comrade but was very pure in heart and deed. But the rich Vysya was attracted by the loveliness of this lady and though he made several attempts to seduce her, his efforts could not succeed.

Ramanuja when he reached the forking roads directed his disciples to take the road leading to Varadarva's hut. This amazed them but since they had to obey the orders of the Master. went ahead of him and soon communicated the news of the master approaching the cottage. At that time the husband was away to the shop of his master and only the poor lady was at home. She had not a morsel of food to offer to the great visitor and, more than that, her dress was in tatters that would not allow her to come out and even fall at the feet of the Master, whom she adored so much. The master reached her hut and seeing it closed waited at its entrance. The lady all in tears sobbed and clapped her hands. Knowing the situation, the saint threw his head cloth into the hut. The lady took it and wrapping herself in the Kasayam of the saint quickly came out and prostrating before the Master, welcomed him to her humble dwelling. Her prayers were accepted and party settled there. Ramanuja's biksha had to be then offered and the lady was in a terrible fix as to how she could feed the great sage and his vast concourse of disciples.

A thought occurred to her and so she asked the guests to rest a while. She ran to the house of the rich Vysya who was hankering for her and related to him her position. For the benefit of giving her articles to feed the holy guest, she herself offered to satisfy his desire. The vysya was overwhelmed with joy and immediately sent cart loads of food materials and vegetables to her cottage. Lakshmi that was her name, came home joyously and feasted the master and his disciples to her heart's content. Meanwhile Varadarya also came in and both of them vied with each other in entertaining their distinguished guest.

After the feast was over Lakshmi was taking the remnants that were left by the master and then communicated her contract to her husband. Though he knew it was a heinous sin, he admired her quick wit and decision. While they were inside, Ramanuja sent one of his disciples to bring the Vysya immediately though no one knew the purpose. The latter came running and prostrated before the master, who directed him to first salute the lady who played his host that day. Giving sacred theertham to him Ramanuja broke his vanity and made him his disciple. Of course he reprimanded him for his base intention and thus made both Varadarya and Lakshmi supremely happy.

Meanwhile Yajnesa who was waiting for Ramanuja heard the strange occurance at Varadarya's place and himself rushed to that hut and said "Lord, I was expecting you every moment and later heard that you were in the hut of Varadarya. You could ill afford to be so troubled and so I beg you to come over to my palatial house and stay there comfortably." The master laughingly replied "Nay, may we know you not. But the acts of God are always inscrutable and it was his direction that I chose Varadarya's hut in preference to your mansions."

This broke the pride of Yajnesa and he immediately became suppliant and humble. He then gave away his holdings and money to poor Vaishnavas and followed Ramanuja as his disciple. Then Ramanuja left that place and continued his pilgrimage reaching Kanchee after a few day's journey. He first sought his spiritual master Sri Kanchipurna and conveyed to him his deep sense of gratitude for all the help he did for him. Accompanied by him, he went up the Hastigiri and stood bewilidered in the presence of the great boon-giving Lord-Sri Devarajaswamy. Ramanuja prayed fervently and the Lord honoured him suitably. After staying some time at Kanchee, Ramanuja continued his pilgrimage bound for the Sacred Tiruvengadam-the Abode of Lord Venkatesa.

Once it happened that in the course of their pilgrimage, they happened to lose their way. They could find no one to guide them but all of a sudden Ramanuja saw a solitary labourer watering the fields nearby. The sage spontaneously fell at his feet; asked him the way to Tirupati. This, however, surprised his disciples to whom Ramanuja explained that the person whom they saw as a Sudra, was no one else than that Great One disguised in that form. This dispelled the illusion of his disciples for they saw the disappearance of the labourer all of a sudden from there.

The party reached Tirupati and the great teacher stayed at the foot of the Sacred Mount for some-days. He was able, then, to convert to his faith, the ruler of that place, one Vithala Raya, who entertained Ramanuja and his group of disciples well. Anantarya and the others on the sacred hill came down, requested Ramanuja to come up for worshipping Lord Ramanuja then said "Nay, Sri Venkatesa. it is not meet that I should so defile the sacred precincts when the Holy Azhevars themselves have remained at the foot of it, deeming it a desecration to set their feet on the holy Mount." I shall worship the Lord from here and rest content with the presence of the Great Azhevars."

But Anantarya said "If such be your pleasure, O, Master no one of us shall ever dare to do so and it shall be strictly seen to that no other does not hereafter." This pricked the master, who would sacrifice himself first if it would gain another any advantage, be it the very smallest. So he ascended the Hill with his entourage and it is said that when he reached the last of the seven Hills, he beheld the entire area covered as though with the Sacred Saligramams. To avoid defiling them, the Sage knelt down and progressed on his knees up the sacred Hill. Because of this, the part of the Hill acquired the name "మంగంగాల్ మంతియ్మన్" the part which broke the knees.

On the hilltop, he was received by a band of devout workers headed by Sri Sailapurna,

the uncle of the Saint. Ramanuja was then taken to the Sacred Presence of Lord Sri Venkatesa who received him with all honours. After staying for three days on the Hills, Ramanuja desired to come down and rested in the house of Sri Sailapurna for about a year and received instructions into the mysticism of the sacred epic Srimad Ramayana of Valmiki.

While staying at the place of Sri Sailapurna, Ramanuja saw his brother Govinda so much attached to their uncle and wished that he could take him up with him. One day Ramanuja saw Govinda lying on the bed he had made for Sri SailaPurna and then get up to ask his uncle to lie down. This puzzled the master who mentioned it to Sri Sailapurna. When questioned about this, Govinda said "I know it is a Sin to lie on his bed. But I believe that if I could but secure my master a sound sleep at night undisturbed by any roughnes of bed or worrying of insects in it, I would deem myself happy even if I am to suffer in hell for the disrespectful act done." This endeared him to both the brother and the uncle who realised the sacrificing nature and devotion of Govinda.

Another time when Ramanuja was walking in the gardens adjoining Saila Purna's house, he saw at a distance Govinda inserting his right hand into the mouth of a cobra, and then take a bath to continue his services to his master. When questioned Govinda said "I saw a serpent in great pain, hanging its tongue in which a thorn has run. To relieve its agony, I pulled out the thorn and set the wiper free." This revealed Govinda's compassion even to venomous beings.

After a year Ramanuja expressed his desire to return to Srirangam to his uncle and it was then that he wished to take Govinda with him. Sailapurna willingly offered to send Govinda and enjoined on him the need to be as dutiful to Ramanuja as he was to him. However, after some-time, Govinda showed signs of wasting due to his separation from Sailapurna. Recognising this, Ramanuja had him sent back to his uncle. When Govinda was at the threshold of Sri Sailapurna's house, the aged saint said loudly that he would not take back the gift he had made nor that he would give shelter to deserters. This pricked Govinda too much and so without seeing his beloved uncle, he returned to where Ramanuja was staying and fell at his feet for pardon and succour. Ramanuja realised the change in his brother and took him over to Srirangam. Though Govinda remained a Brahmachari for the rest of his life, his brother Balagovinda, who was married, also came to Srirangam to serve Ramanuja.



# Worship and "Surrender"

SRI P. LAKSHMAYYA, B. A., B. L.

Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Andhra Pradesh, Hyderabad

''సర్వధర్నాన్ పరిత్యజ్య మామేకం శరణం వ<sup>9</sup>జ అహం త్యా సర్వపా<sup>మే</sup>భ<sup>్య</sup> మోడ యిస్యామి మాశుచ?''

ลิช XVIII. 💥 <sup>6</sup>. ยย.

"SETTING aside all considerations of *Dharma*, take sole refuge in me. I shall absolve you from all sins. Do not fear."

Utter surrender is emphasised by Lord Bhagavan Krishna for an aspirant to get emanci-The Gopis stand foremost among devotees who have wholly surrendered themselves to the Lord without consideration of Dharma or Adharma. Those who can know God in their hearts are directed to surrender to Him and free themselves from egoism. The supreme Lord of the Universe may be regarded, revered and worshipped as "personal" or "impersonal". In the former case, the aspirant is termed as "Bhaktha" or devotee, because he regards the Lord as "personal". In the latter, he goes by the name of a Gnani or "a man of knowledge", since he regards Him as imper-For those who require an external target on which to fix their attention or pin their faith, the Lord says "Come unto me, I am here ready to guide and counsel you, free you from all sins and finally lead you to liberation." Therefore, the devotee has the assurance of the Lord for protection and guidance, while the Gnani or "man of wisdom" who regards himself as the supreme impersonal will have no such guarantee. Who is to assure him when there is none but Him? These two attitudes are usually compared to the utter resignation and complete surrender of a kitten to the care of its mother cat, and the clinging of a young monkey to its mother relying on its

own strength. In the case of a kitten, it is mother cat that takes care of its own young-one. but the young monkey relies upon its own strength and clings to its mother monkey. Therefore, the ardent devotee is compared to a kitten, and the man of wisdom or "Gnani" is like a young monkey relying upon its own Both Gnani and Bhaktha have a strength. common goal. Though the paths are different. the destination is the same. Those who fix their attention on the unmanifest or the impersonal, experience a very great difficulty. a painful practice for "Dhehi" or embodied souls to meditate on the impersonal. human minds are finite and are capable of conceiving only finite things. To run after external objects through the gateways of senses has, by force of habit, become its very nature. The mind cannot turn back and lays hold on the "self". Just as children require pictures and other concrete models of instructions in the early stage of education, so do children in the school of spirituality require the aid of pictures and images, physical or mental, as the case may be, in the early stages of "Sadhana" to fix their attention and concentrate their mind. It is a psychological impossibility for an unsteady; uncontrolled and unconcentrated mind to think of the inconceivable and impersonal. Therefore, the worship of idols and images is prescribed as the first step, as a psychological necessity. The mind has to grow strong and steady, before it can break through its confinement and melt away in the infinite.

The religion of masses or popular religion like Hinduism attempts chiefly the physical and mental purification of those who are yet in the primitive stage and instil into them a sense of their social responsibilty and devotion to God. It consists of (1) Regulation regarding dress-hair and other personal observances, (2) Regu-

lation of food, sleep, drink and sex life, (3) fasts and feasts as preliminaries to penance, (4) prayer, processions and other festivities connected with divine worship, (5) rites and ceremonies starting from the right of conception up to the leaving of this body. They attend to infuse devotion and inculcate the need for selfless service placing the man in the rank and file of human-being. A popular religion must cater to the needs of all votaries, if it is worth All men, though endowed with the name. human form, are not in the same plane of evolution, but live at different levels. are in the subhuman or brute level. They have little control over lust, anger, greed, etc., It is in regulating physical and mental aspects of life that man rises above the brute level and becomes human in the true sense. When man learns to discipline his passions, feelings and appetites and leads a moral life, he becomes entitled to the appellation of man. "If he is not moral, he is not a man at all" says Carlyle. Morality constitutes the humaneness of man. The third is final stage in the evolution of man, 'the divine or Godly state". When man ceases to be petty-minded and selfish and develops the cosmic vision which embraces in its lovingfold not only the whole of humanity but the entire creation without striving for personal gain or pleasure and at the same time cultivates divine virtues is said to be God in the human form. This last plane is called spiritual plane. With regard to essentials, all religions in the world are one. That there is God, that all creatures are his children, that it is their bounden duty to adore and worship Him is universal. That all of us are ultimately bound for Him is also an accepted proposition. Without perfect selflessness and absence of egoism, one cannot rise to the transcendental plane. belief that there is an all pervading spirit or Almighty God from whom creations spring or who creates all things is universal. Observation mechanical reveals that even for purely things such as motar car or aeroplane or building or bridge, some intelligent head and skilful hand are necessary to plan and fashion them and to set in motion

and drive. It is needless to say in this wonderful universe with its multiplicity of forms throbbing with life and radiating intelligence a mighty force, self conscious, intelligent and full of life is absolutely necessary to rule it. Common sense warrants that man being intelligent is essentially of the nature of that supreme spirit, though encased in a sheath of matter. "A ray of myself" says Krishna, has, from time immemorial, come down into the mortal world in the form of "Jeeva" or individual. soul, "trailing clouds and glory, do we come from God who is our home" says Wordsworth. The sages, saints, seers and Poets all alike declared that God, "which is another name for that supreme spirit, is the source of all creation. The true religion must guide us to reach the destination safely. The English word "Religion" is derived from Latin word which means "to bind back-Re-back-Ligo-bind". This closely resembles the Sanskrit word Yoga which means "to yoke or join together". This voking is usually taken to refer to the union of individual soul of man with the universal soul of God. The individual soul or "Jeeva" has lost sight of its identity with the universal soul of God out of ignorance and this should be dispelled by knowledge and its essential unity should be realised. The word "Dharma" is used in the place of religion. All creatures except man, move by instinct and follow the laws of their own being. Therefore, man is enjoined to conform to Dharma (Righteuous conduct) regulated by moral or social laws. Of the yogas namely Gnana Yoga "Yoga of Wisdom". Bhakthi Yoga "Yoga of Devotion" Karma Yoga "Yoga of Action" and Dhyana Yoga, "Yoga of Meditation" which are found in our ancient scripture, namely Geetha, are the various paths leading to the same destination of palace of liberation "Moksha Soudha". Though it is said that liberation can be had through only knowledge, but knowledge alone is too dry and intellectual. Therefore, according to the sayings of Mahatma Kabir, "it has to be softened with the water of devotion and baked with the fuel of disinterested duty". The knowledge is compared to

wheat flour. We cannot make bread cut of merely wheat flour unless it is softened with water. Mere water will not do to make the Therefore, it has to be baked with the bread. fuel of disinterested duty or "Nishkama Yoga." Then, according to him, this bread will satisfy the hunger of the aspirant who seeks for truth or Lord. Thus, Gnana, Bhakthi, Karma and Dhyana will harmonise to bring about Godrealisation. God is both manifest and unmanifest or visible or invisible. The universe itself is the visible form of God. There are Avathars of God according to our scriptures, who come down for the spiritual uplift of humanity. They are of two kinds. Those who come only to save the world-bound souls, they treat alike the sinful and the virtuous. They are "Dathathreya, Dakshinamurthi, Budha, Christ, Mohammad, and so on. Those that come down to establish Dharma or righteousness by punishing the wicked and protecting the good belong to the second class. "Srirama and Srikrishna" come All religions have several under this class. ways of approach to the one destination. krishna Bhagavan admitted all modes of worship. It is the height of folly or ignorance to fight among themselves in the name of religion. Votaries of different faiths and different sects in the same religion are well advised to purge themselves of the petty mindedness and rise to the highest level in religious matters.

Man is Rajasic by nature. The chief characteristic of Rajas is "Raga" or attachment. is the nucleus of man's emotional nature. Ιŧ is called liking in connection with wordly objects and goes by the Nayam of love in reference to human beings. When this attachment is made to change its direction and the point of application is shifted from humanbeings to God, it is denominated as Bhakthi. To develop Bhakthi and intensify it, two things are essential: (1) To realise the glory, grandeur and magnificence of the Supreme Lord and feelings, littleness or insignificance before that Supreme Lord. This develops a sense of humility and utter helplessness and leads him to complete surrender. He must think that

the Almighty Lord is our only saviour. (2) By constant remembrance of Lord. association with devotees and service to them by incessant study of the scriptures in which the wonderful play or leelas of the latter are charmingly portrayed. mind is purified and seeds of devotion are implanted in it. The jeevas or individual souls like the horse frightened by its own shadow are afraid of Maya or ignorance. The sun of truth is hidden from its view if the individual souls turn their face towards God. tive shadow which is very powerful will no longer have any hold on them. The object of worship, the ways and means of worship and the relation-ship of the worship and the object of worship differ from individual to individual. according to his particular level of attainment. Therefore, there are innumerable modes of worship resorted to by devotees. The Lord himself says any devotee may worship. Him according to his own choice. He does not expect great or costly offerings from devotees. Whatever the devotee offers with love and faith and with pure mind, it is gladly accepted, whether it be a leaf or a flower, fruit or even water. Even the worst of sinners can resort to worship with his whole heart and soul, so that he will be regarded as a man of piety because he has resolved well. The worship of God as "archa" or Vigraha made of stone, wood or copper is very popular among the Hindus though the idol worship is criticised by some. According to them, the so-called idol is not an idea or ideal or an image or symbol. But it is the loving, allpervading presence of the Lord who resides permanent as "archa" in response to the prayers of Bhakthas. The image is only the embodiment of divine mercy. It is easily accesible to all who have eyes to see and ears to hear. Ardent Bhakthi cannot be easily satisfied with meditation and upasana especially when it over-flows and expresses itself in the form of tears, tremors and trance. Though contemplation on the inner self is supremely desirable, as we all know, it is not actually possible for the average man of common sense. He wants something concrete to fix his mind upon. In his infinite,

mercy and love, God descends into humanity as idol. The worship of the idol or archa is really the worship of the loving all-pervading presence of the Lord. The deity responds to the prayer of Bhakthas. God comes to stay in Idol out of his grace and by virtue of his devotion and prayer. No two persons are alike in temperament or station in life. Hinduism provides for every kind of aspirant and he is allowed to choose his own path. He may worship God in whatever form he likes or chooses. God reveals to himself in that form. But what is required for that devotee is purity of heart and mind.

Bharatha Desa is the birthplace of universal religion and she is the Holy land of Avathars, Rishis, Acharyas and other Seers of God. She

has infinite capacity to produce Godly men and is therefore worshipped as sacred. She is young, though she has given birth to countless sages and saints all-through. The ardent devotees like Dhruva, Ramadas, Chaitanya, Thulasidas, etc. are the worshippers of idols. They resorted to "Sagunopasana" and got salvation. Therefore whatever the path he chooses, he should continue, till he should make himself surrender to the Supreme Lord by dispelling his ignorance and egoism. Utter surrender alone will lead to salvation or liberation or emancipation or Nirvan or Kaivalyam or in whatever name you may call it. Then alone the supreme spirit of the Lord Krishna will save us from wordly bondage and the wheel of birth and death.

#### **NEWS AND NOTES**

Veda Shastra Parishat in Gunupudi Pancharama Kshetram

#### BHIMAVARAM

THE 6th Veda Shastra Parishat has taken place on 2-11-58 in Gunupudi Pancharama Kshetra. About 200 distinguished Pandits from all parts of Andhra attended the Conference. Messages wishing the conference success have been received from Sri P. Lakshmaiah garu Sri Ramineedi Satyanarayana, the Executive Officer of the Kshetram received the Pandits with Purna Kumbham and Mangala Vaidyams and presented a Welcome Address to the Pandits. Vyakarna, Tarka and Vedanta Siromani Sri Mandalika Venkata Sastrulu Varu presided over the Conference.

Dr. Veluri Subbarao, M. A., Ph. D. (Sans-krit), Inspector of Oriental-Schools Visakha-

patnam. Sri D. Aurka Somayaji, Vice-Principal, Bhimavaram College, Sri Ch. Subrahmanya Sastri and Sri K. Satyanarayana Sastri, Lecturers, Augiripalli and Kovvur Sanskrit Colleges, etc., Pandits took part in the deliberations of the Conference and spoke about the importance of the study of Veda Shastras. Ghanapatis Sri Cherukumilli Kamavadhani and Sri Malladi Subbavadhanulu etc., gave discourses on "Swasthi and Sama Ganam".

With a vote of thanks by Sri D. Viswanadha Sastri, Sanskrit Lecturer, Bhimavaram College, the Conference terminated successfully. About 2000 public attended the Conference.

#### GOVERNMENT OF ANDHRA

#### **ABSTRACT**

Hindu Religious & Charitable Endowments (Administration) Department-Inspectors appointed as interim trustees etc., of religious institutions – Drawal of additional charge allowance – Orders – Passed.

### **EDUCATION (ENDOWMENTS) DEPARTMENT**

G. O. Ms. No. 412.

Dated 25th February, 1956. Read the following:

- 1. G. O. Ms. No. 224, Firka Development, dated 22-3-1950.
- 2. From the Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Letter No. 7693/55-2 Dated 12-9-1955.
- 3. From the Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Letter No. 10365/55-1 Dated 19-10-1955.

#### ORDER:

The Government permit the Commissioner, Deputy Commissioner and Assistant Commissioners, Hindu Religious and Charitable Endowments (Admn.) Department, to allow the Inspectors to discharge, in addition to their regular duties, the duties of interim trustees, 'fit persons' on interim Executive Officers of Religious Institutions. The Government also direct in supersession of the orders issued in G. O. Ms. No. 224, Firka Development, dated 22-3-1950, that for discharging these additional duties, the Inspectors and Clerks be allowed to draw from the funds of Religious Institutions concerned under Fundamental Rule 46 and 47 remuneration equivalent to 20 per cent of their substantive pay for the first three months and 10% of such pay thereafter. The remuneration will be in the nature of an allowance and will not be taken into consideration for purpose of travelling allowance, daily allowance, leave salary etc.

The drawal of this additional remuneration should not normally be allowed for a period exceeding six months. If in any particular case it is considered that the remuneration should be allowed to be drawn for a period exceeding six months, the specific sanction of the Commissioner, H. R. & C. E. (Admn.) Department or if the appointment as an interim trustee etc., was one made by the Commissioner himself, the specific sanction of Government, shall be obtained.

( By order of the Governor )

K. Sambasiva Rao, Deputy Secretary to Govt.

#### GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH

#### ABSTRACT

Trusts - Wrongful enjoyment - Enquiry - Provisions of the Commissions of Inquiry Act, 1952 made applicable to the Deputy Commissioners, H. R. & C. E. (Admn.) Department, Vijayawada and Kurnool.

#### HOME (ENDOWMENTS I) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 1332.

Dated 6th June, 1958.

Read the following:

- 1. G. O. Ms. No. 608, Home (Endowments) Dated 4-4-1958
- 2. G. O. Ms. No. 1331 Home (Endowments) Dated 6-6-1958

#### ORDER:

The appended notifications will be published in the Andhra Pradesh Gazette. (By Order and in the name of the Governor of Andhra Pradesh).

V. Rajeshwar Rao, Secretary to Government.

# APPENDIX NOTIFICATIONS

1

Whereas, in G. O. Ms. No. 1331 Home (Endowments) Dated 6—6—1958, two Deputy Commissioners, H. R. & C. E. (Admn.) Department with their headquarters at Vijayawada and Kurnool have been appointed, to inquire into the alleged widespread mismanagement of properties belonging to the Hindu Religious and Charitable Trusts created for public purposes and in particular whether there has been wrongful enjoyment of such properties (including cases of breach of trusts, express or constructive) and to suggest methods by which the said properties can be recovered and properly administered;

AND WHEREAS the Government of Andhra Pradesh are of opinion that all the provisions of the Commissions of Inquiry Act, 1952 (Central Act iX of 1952), should be made applicable to the aforesaid officers;

NOW, THEREFORE, in exercise of the powers conferred by section 11 of the said Act, the Governor of Andhra Pradesh hereby directs that all the provisions of the said Act, shall apply to the Officers aforesaid;

H

Whereas the Government of Andhra Pradesh are of opinion, that having regard to the nature of the inquiry to be made and other circumstances of the case, all the provisions of the sub-sections (2), (3), (4) and (5) of section 5 of the Commissions of Inquiry Act, 1952 (Central Act LX 1952), should be made applicable to the Deputy Commissioners of the Hindu Religious and Charitable Endowments (Admn.) Department appointed in G. O. Ms. No. 1331 dated 6th June, 1958;

Now, therefore, in exercise of the powers conferred by subsection (1) of the said section 5, the Governor of Andhra Pradesh hereby directs that all the provisions of the said sub-sections (2), (3), (4) and (5) shall apply to the officers aforesaid.

#### GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH

#### **ABSTRACT**

Hindu Religious & Charitable Endowment (Administration) Dept. Conversion of the post of the Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts into that of a Deputy Commissioner - Distribution of jurisdiction between the two Dy. Commissioners - Notification - Issued.

### HOME (ENDOWMENTS I) DEPARATMENT

G. O. Ms. No. 1331.

Dated 6th June, 1958. Read the Following:

G. O. Ms. No. 608, Home (Endowments) Dated 4-4-1958.

#### ORDER:

In G. O. Ms. No. 608, Home (Endowments) Dated 4th April, 1958 sanction was accorded for the conversion of the post of Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts into that of a Deputy Commissioner in the Hindu Religious and Charitable Endowments (Adm.) Department with effect from 1st April, 1958 with headquarters at Vijayawada. It has also been ordered that the jurisdiction of the two Deputy Commissioners in Andhra Area should be divided suitably after calling for proposals from the Commissioner, Hindu Religious and Charitable Endowments (Administration) Department. The Commissioner has since submitted proposals that the jurisdiction of the two Deputy Commissioners in the Andhra Area may be divided as specified below:

#### Deputy Commissioner with headquarters at Vijayawada.

Srikakulam Visakhapatnam West Godavari East Godavari Krishna

#### Duputy Commissioner with headquarters at Kurnool

Guntur Nellore Anantapur Kurnool Cuddapah Chittoor.

### Government accept the proposals of the Commissioner.

2. The Government also direct that the work done by the Special Officer, Hindu Religious and Charitable Trusts with regard to the enquiries into the mismanagement of properties belonging to the Hindu Religious and Charitable Trusts created for public purposes and in particular whether there has been wrongful enjoyment of such properties (including cases of breach of trusts, express or constructive) and the methods by which the said properties can be recovered and properly administered, be entrusted to the two Dy. Commissioners in their respective jurisdictions. Orders investing powers to the two Deputy Commissioners under Section 11 of the Commissions of Inquiry Act, 1952 will be issued separately.

(By Order and in the name of the Governor of Andhra Pradesh)

V. Rajeshwar Rao Secretary to Government.

# GOVERNMENT OF ANDHRA PRADESH ABSTRACT

Holidays - public 1959 - Notified.

#### GENERAL ADMINISTRATION (POLITICAL-B) DEPARTMENT

G. O. Ms. No. 1798

Dated the 19th Nov. 1958

ORDER:

The following notification will be published in the Andhra Pradesh Gazette:

#### NOTIFICATION

Under the "explanation" to section 25 of the Negotiable Instruments Act, 1881 (XXVI of 1881), read with the Government of India, Ministry of Home Affairs' Notification No. 20/25/56 Pub. I, dated the 8th June 1957, the Governor of Andhra Pradesh hereby declares that, in addition to "Sundays" expressly defined as Public Holidays in the said "Explanation" the following shall be observed as Public holidays in the Andhra-Pradesh State during the year 1959.

| Name                              | Days      | Gregorian<br>Calendar                                                |      | National Calender<br>Saka Era |            |
|-----------------------------------|-----------|----------------------------------------------------------------------|------|-------------------------------|------------|
| New Year's day                    | Thursday  | 1st January                                                          | 1959 | 11th Pausa                    | 1880 S.E.  |
| Bhogi                             | Tuesday   | 13th January                                                         | 1959 | 23rd Pausa                    | 1880 S.E.  |
| Pongal (Tilsankranti)             | Wednesday | 14th January                                                         | 1959 | 24th Pausa                    | 1880 S.E.  |
| Republic Day                      | Monday    | 26th January                                                         | 1959 | 6th Magha                     | 1880 S.E.  |
| Maha Sivaratri                    | Saturday  | 7th March                                                            | 1959 | 16th Phalguna                 | 1880 S.E.  |
| Holi                              | Tuesday   | 24th March                                                           | 1959 | 3rd Chaitra                   | 1881 S.E.  |
|                                   | Wednesday | 25th March                                                           | 1959 | 4th Chaitra                   | 1881 S.E.  |
| Good Friday                       | Friday    | 27th March                                                           | 1959 | 6th Chaitra                   | 1881 S.E.  |
|                                   |           | (Not a holiday for Government offices including non-Bank Treasuries) |      |                               |            |
| Telugu New Year's                 | Thursday  | 9th April                                                            | 1959 | 19th Chaitra                  | 1881 S.E.  |
| Day (Ugadi)<br>Ramzan (Idul Fitr) | Friday    | 10th April                                                           | 1959 | 20th Chaitra                  | 1881 S.E.  |
| Srirama Navami                    | Friday    | 17th April                                                           | 1259 | 27th Chaitra                  | ,1881 S.E. |
| Bakrid (Idus-Zoha)                | Thursday  | 18th June                                                            | 1959 | 28th Jaista                   | 1881 S.E.  |
| Half-yearly closing of accounts   | Thursday  | 30th June                                                            | 1959 | 9th Ashada                    | 1881 S.E.  |
|                                   |           | (Not a holiday for Government offices including non-bank treasuries) |      |                               |            |

| Name                               | Days      | Gregorian<br>Calendar         |        | National Calender<br>Saka Era |                |
|------------------------------------|-----------|-------------------------------|--------|-------------------------------|----------------|
| Moharrum (yaum-e-                  |           | ·                             |        |                               |                |
| Shahadat)                          | Friday    | 17th July                     | 1959   | 26th Ashada                   | 1881 S.E.      |
| Independence Day                   | Sat urday | 15th August                   | 1959   | 24th Sravan                   | 1881 S.E.      |
| Sravana Paurnima<br>(Rakhi Poonam) | Tuesday   | 18th August                   | 1959   | 27th Sravan                   | 1881 S.E.      |
| Sri Jayanthi                       | Thursday  | 27th August                   | 1959   | 5th Bhadra                    | 1881 S.E.      |
| Meeladun-Nabi                      | Wednesday | 16th September                | r 1959 | 25th Bhadra                   | 1881 S.E.      |
| Mahatma Gandhi's                   |           |                               |        |                               |                |
| Birthday                           | Friday    | 2nd October                   | 1959   | 10th Asvin                    | 1881 S.E.      |
| Durgastami                         | Friday    | 9th October                   | 1959   | 17th Asvin                    | 1881 S.E.      |
| Maharnavami                        | Saturday  | 10th October                  | 1959   | 18th Asvin                    | 1881 S.E.      |
| Deepavali                          | Friday    | 30th October                  | 1959   | 8th Kartik                    | 1881 S.E.      |
|                                    | Saturday  | 31st October                  | 1959   | 9th Kartik                    | 1881 S.E.      |
| Christmas                          | Friday    | 25th December                 | 1959   | 4th Pausa                     | 1881 S.E.      |
| Annual closing of Accounts         | Thursday  | 31st December                 | 1959   | 10th Pausa                    | 1881 S.E.      |
|                                    |           | (Not a holiday non-bank treas |        | overnment off                 | ices including |

- Note: (1) Vinayaka Chathurthi (6th September 1959 15th Bhadra 1881 S. E.) falls on Sunday and hence not separately declared.
  - (2) Mahalaya Amavasya (Friday, 2nd October 1959 10th Asvin 1881 S. E.) Not separately declared, as the 2nd October 1959 has been declared as a holiday on account of Mahatma Gandhi's Birthday.
  - (3) Vijaya Dasimi (11th October 1959 19th Asvin 1881 S. E.) falls on Sunday and hence not separately declared.

(By Order and in the name of the Government of Andhra Pradesh)

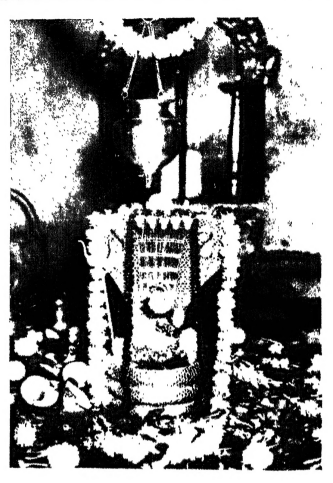
M. Purushotham Pai, Chief Secretary of Government.



In the Guest House on the up-hill. The Executive Officers of T. T. D. & Simhachalam and the Assistant Commissioner, Vizianagaram are seen on either side of the Sri P. Lakshmayya, B. A., B. L.. Commissioner.



Sri P. Lakshmayya, B. A., B. L., Commissioner H. R. & C. E. (Admn.) Dept. Andhra Pradesh, walking up right along the steps leading to the temple Sri Varaha Lakshmi Narasimha Swamyvari Devasthanam, Simhachalam, Vizag Dist.



Mallikarjunaswamy

# <u>సు సెచ్చి</u>

కొన్ని అనివార్య కారణాలపల్ల ఈ నంచిక బ్రామంలపడ్లలో ఆలన్యం జరిగినందుకు చెంతిస్తున్నాము. ఈసించిక ప్రముక్తలో సైత్రం తిన్నగా చూచువారు లేనందుపల్ల కొన్ని లోపాలు దొర్లినందుకు మన్నించ గోరుతున్నాము. ఇరమీదట బ్రతినెల్లా మొందటి తేదికే "ఆరాధన" ర్వముబడ్డంగా వెలుపడగలదు. ఇకముందు అనేక మండి నుడ్డిన్న కవుల పద్యరత్నాలతో బ్రాముఖ పరిగోధక పిమక్శకుల నంను—ృతాంధాంగ్లభాషా న్యాన రాజాలతో కొంగ్గొత్త పెట్టరులలో "ఆరాధన" బ్రచుకణ జరుగుతుందని మనవి చేస్తున్నాము.

ఎచిడు చౌ..